
Zeitschrift: DrogenMagazin : Zeitschrift für Suchtfragen

Herausgeber: Verein DrogenMagazin

Band: 20 (1994)

Heft: 7

Artikel: Im Jahrzehnt des Glücks

Autor: Hafen, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-801241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-801241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Jahrzehnt des Glücks

Nicht nur in der Medizin,

auch in anderen

Wissenschaftszweigen wird das

Glück eifrig erforscht,

und Prozac, die vermeint¬

liche Glücksdroge, ist

in aller Munde:

Viele schlucken sie,

und die meisten

sprechen darüber.

VON MARTIN HAFEN

Ganz zuerst war das Glück eine Gabe

der Natur oder allenfalls ein Geschenk

Gottes: Je nach Naturell waren die
Menschen mehr oder weniger glücklich. Der
Philosoph Hans Saner glaubt, dass diese

naturgegebene Verteilung von Glück
mit der Zeit als ungerecht empfunden
wurde.1 Das Glück sollte mit etwas
verbunden werden, das verlässlicher war:
mit dem Glauben zum Beispiel oder mit
dem Denken oder Handeln. Über die

letzten Jahrtausende hinweg musste das

individuelle Glück also verdient werden,

und meistens war dieser Verdienst
mühselig und keineswegs lustvoll.

Glück als Machtfaktor

Welches Tun dem Individuum nun den

Zugang zum Glück ermöglichte, wurde

von wenigen Menschen - oder besser:

Männern - festgelegt. Diese
Definitionsmacht war ein bedeutendes Mittel
zur Führung resp. Zügelung der Massen,

und sowohl weltliche als auch

religiöse Herrscher bedienten sich ihrer -
einerseits um ihre Macht intern zu festigen,

andererseits um ihren Machtbereich

gegen aussen zu verteidigen oder

zu erweitern.

Wie entschlossen und mit welcher
Brutalität diese Definitionsmacht jeweils
verteidigt wurde, lässt sich am Beispiel
des griechischen Philosophen Epikur
darstellen, der vor 2200 Jahren lebte. Er
wurde von den Machthabern seiner Zeit
als Volksverhetzer erster Güte gebrandmarkt,

und seine Anhängerinnen wurden

noch Jahrzehnte nach seinem Tod
mit dem Ziel der endgültigen Ausrottung

verfolgt. Dabei machte Epikur
keinem Despoten sein Reich strittig; er
verkündete lediglich einen anderen

Glücksbegriff: «Der Anfang und die
Wurzel alles Guten ist die Lust, die der
Bauch zu geben hat»2, hiess es in seiner
Lehre oder: «Ich rufe zu fortdauernder
Lustempfindung auf und nicht zu
sinnlosen und nichtssagenden Tugenden,
die nur verworrene Illusionen über

mögliche Früchte in sich bergen». Epikur

ging es dabei keineswegs um simple,

egoistische Lustbefriedigung - im
Gegenteil: Sein Lustprinzip begründete
sich auf Mässigung, auf dem Erleben
und Geniessen von alltäglichen
Kleinigkeiten. Nach seiner Philosophie
bedarf es keiner Schlemmermahlzeit, um
Hunger und Durst lustbetont zu stillen;
der bewusste Verzehr von klarem Wasser

und Käse reichen aus, dieses Lustgefühl

zu vermitteln und damit ein kleines
Glück zu erleben. Dadurch dass Epikur
den einzelnen Menschen ihr persönliches

und alltägliches Glück näher
brachte, machte er sie autonom, und das

machte ihn so gefährlich für die Mächtigen

seiner Zeit. Dass er sich dessen

bewusst war, zeigt sich an der Weghilfe,
die er seinen Anhängerinnen mitgab:
«Lebt im Verborgenen!»

Glück nur für Übermenschen?

Die herkömmlichen Glückstheorien
wurden und werden also dazu benutzt,
die einzelnen Menschen zu einem
bestimmten Glauben, Denken oder Han¬

deln anzuhalten. Dient eine Glücksdefinition

der Erreichung, Erhaltung oder

Ausdehnung von Macht, so sind die
Machthabenden bei abweichendem
Verhalten schnell mit Gewalt zur Stelle.
Ein Beispiel ist Epikur; unzählige andere

gibt es, wie z.B. die Verfolgung der
weisen Frauen als Hexen im Mittelalter.
Nicht alle Verheissungen von Glück
haben Macht zum Ziel. Einige Theorien
streben mit ihren Verhaltensregeln ein
bestimmtes Ziel, z.B. eine Verbesserung

der Welt an, ohne dass einzelne
Menschen die mit der Botschaft
angesprochenen Massen zur Erreichung
ihrer Machtphantasien missbrauchen.
Eines aber haben die allermeisten
Glückstheorien gemeinsam: das

Versprechen, aus dem/r Einzelnen im jetzigen

oder in einem zukünftigen Leben
einen Menschen zu machen, der besser

ist als die anderen, die gewöhnlichen.
Das Glück, beim Befolgen aller Regeln
den gewöhnlichen Menschen überlegen,

sozusagen ein Übermensch zu
sein, wird nicht nur von den allermeisten

Religionen in Aussicht gestellt,
auch neuere Glaubensrichtungen und

Philosophien ködern ihre Anhängerinnen

mit derartigen Versprechen.
Friedrich Nietzsche zum Beispiel
predigte die Lehre vom Übermenschen in
«Also sprach Zarathustra»3 ganz
direkt: «Ihr habt den Weg vom Wurm
zum Menschen gemacht, und vieles ist
in euch noch Wurm...doch ich lehre

Euch den Übermenschen.» Mag Nietzsche

mit seinen Gedanken noch Gutes

im Sinn gehabt haben - für ihn war die

wahre Erkenntnis eines Menschen über
der Dimension der zwischenmenschlichen

Beziehung gelagert - so war das

bei denjenigen, die seine Ideen für ihre
Definition von Glück missbrauchten,
wie die Geschichte zeigt, weniger der
Fall: Okkultisten, Schwarzmagier,
Anhänger altgermanischer Gruppierungen
und zuletzt die Nationalsozialisten
bedienten sich mit grossem Erfolg

3





aus Nietzsches Gedankengut und
deuteten die Erkenntnisse des Philosophen,

falls nötig, nach ihren Bedürfnissen

um.
«Die Rangstufe von Scientologen und
Dianetikern auf der Welt liegt im oberen

Zehntel des obersten Zehntels der

intelligentesten Bevölkerungsgruppen
der Welt»4 verspricht die Scientolgy-
Kirche ihren Anhängerinnen, und
selbst die leitenden Figuren der New
Age-Bewegung versprechen ihrem
Zielpublikum eine Abhebung von den

Normalsterblichen: «Indem der
'ganzheitlich Denkende' eine kognitive Stufe
erreicht hat, die ihn eines
zusammenhängenden Verstehens bemächtigt,
steht er einem formaloperierenden
Erwachsenen (vgl. Piaget) so gegenüber,
wie dieser einem Kind gegenüber
steht...».5

Lust auf Übermensch

Kein Zweifel: Heute kommt das

Versprechen, besser zu sein als andere,
nicht schlechter an als früher. Mit dem

Rückgang des Einflusses der traditionellen

Kirchen und der Einschränkung
der gesellschaftlichen Normen im
näheren Umfeld des einzelnen Menschen,
hat sich das Leben in den Industrienationen

so weit individualisiert, dass sich
das Bedürfnis des Menschen, sich einer
Gruppierung anzuschliessen und sich
damit von anderen abzuheben, anderweitig

auswirkt: Der Zulauf, den

Bewegungen wie New Age, Scientology,
«Lieblinge» und viele andere erfahren,
ist ein Hinweis darauf, der aufkommende

Nationalismus ein anderer. In der

Regel beschränkt sich nationalistisches
Gedankengut nämlich nicht darauf, die

Eigenart eines Volkes, einer ethnischen

Gruppierung oder eines Staates als solche

einfach zu bewahren: Der Stolz,
z.B. serbisch, schweizerisch oder aser-
beidschanisch zu sein, hängt meistens

auch mit der Überzeugung zusammen,
den anderen, in den gewählten Beispielen

den bosnischen, den ausländischen
oder den armenischen Menschen
überlegen zu sein.

Um ihre Besonderheit gegenüber
vermeintlich konkurrierenden Gruppierungen

zu betonen, bedienen sich die
meisten Religionen und Philosophien
und erst recht Nationalismus und
Rassismus des Mittels der Abwertung des

Andersartigen. Nur so kann den eigenen
Anhängerinnen die Gewissheit vermittelt

werden, etwas besseres, also ein
Übermensch zu sein.

Individuelles Glück

Natürlich hat es zu keiner Zeit nur dieses

Gruppenglück gegeben, das sich an
anderen orientiert und als Machtmittel
verwendbar ist. Der einzelne Mensch
ist, wie in den frühen Urzeiten, mehr
oder weniger in der Lage, individuelle
Glücksmomente zu erleben, wobei das

Naturell bei dieser Glücksfähigkeit
sicher eine Rolle spielt. Was sich in den

letzten Jahren geändert hat, ist einerseits,

dass das persönliche Glück
Gegenstand wirtschaftlicher Interessen -
man denke nur an die Freizeit- und
Ferienindustrie - geworden ist;
andererseits beginnt sich auch die
wissenschaftliche Forschung dafür zu interessieren.

Glück durch Gefahrenkonsum

Im Laufe der weltweiten Verbreitung
von Kino, Fernsehen und Video entwik-
kelten Art und Dosierung von
Gewaltdarstellungen stetig. Reichte in den
60er-Jahren ein simpler Mord aus, um
den Zuschauerinnen den erwünschten
Thrill zu bescheren, mussten bis in die
80er-Jahre schon Kettensägen-Massaker

zu diesem Zweck hinhalten. Wenn

ein durchschnittliches 15-jähriges
amerikanisches Schulkind heutzutage am
Fernsehen bereits 14 000 Morde konsumiert

hat, ist es kein Wunder, dass mit
der Zeit eine Abstumpfung auftritt, die
eine Qualitätsanpassung notwendig
macht. Das Fernsehen reagiert zur Zeit
mit Reality-TV, d.h. der realitätsgetreuen

Nachstellung von wirklichen
Ereignissen, der Sendung von
Videodokumenten von Unglücksfällen und
Gewaltakten, respektive der direkten
Belieferung der Konsumentinnen mit
live übermittelten Bildern von
Katastrophen und Kriegsgreueln überall auf
dieser Welt im Stile von CNN.
Ungeahnte Entwicklungsmöglichkeiten

in diesem Bereich bietet in erster
Linie die sogenannte «virtual reality».6
Mittels eines Helms und eines
Datenhandschuhs resp. - was für die Zukunft
erhofft wird - eines Datenanzugs kann
eine Person in die Welt eines

Computerprogramms eintauchen und sich dort
bewegen. Die Programme und die
Hardware sind noch im Anfangsstadium

der Entwicklung und erlauben noch
keine allzu reale «Realität»; es wird
aber in Zukunft mit Sicherheit möglich
sein, sich mit grösster Wirklichkeitsnähe

der Verfolgung durch einen Saurier

auszusetzen, selbst in eine andere
Gestalt (z.B. die eines Tieres) zu
tauchen oder an einem Gangsterkrieg
teilzunehmen. Da es, unter Zuhilfenahme
einer handelsüblichen Gummipuppe,
früher oder später auch möglich sein

wird, mit irgend einer auf Programm
verewigten Traumfrau zu schlafen,
wird Mann diese beizeiten auch
vergewaltigen können. So viel zur «virtual
reality».

und das Erleben von Gefahr

Bungeespringen. Eisenbahnsurfen,
River- und Snowrafting, Fahrstuhlspringen

und Gleitschirmfliegen sind

5



nur einige Angebote, die den Kitzel
nicht nur in der Vorstellung, sondern
sehr real vermitteln. Die Zuwachsraten
in diesem Freizeitbereich sind immens,
und die Toten, welche die Lust auf
Thrill mit sich bringt, nützen dem
Geschäft, indem sie den Reiz derjenigen
erhöhen, die sich der Gefahr unbeschadet

aussetzen.

Der US-amerikanische Psychologie-
Professor Michael Apter schreibt dieses

Suchen nach Gefahr der Sicherheit zu,
die die Entwicklungen im Bereich von
Medizin, materieller Befriedigung und

(Sozial-)Versicherung den meisten
Bewohnerinnen der Industrienationen
gebracht haben: «Wir stossen hier also auf
ein Paradoxon: Je sicherer wir unser
Leben gestalten, desto stärker tendieren

wir zum Risiko und liebäugeln mit der

Gefahr. Wenn wir die beiden allgemeinen

Entwicklungen zusammenbringen

- das wachsende Bedürfnis nach Aufregung

sowie die schwindende Möglichkeit,

sinnvolle Risiken einzugehen
haben wir das perfekte Rezept für eines

der Hauptprobleme unserer Gesellschaft.

Es ist viel vom Zeitalter der

Angst die Rede, aber wir könnten ebenso

vom Zeitalter der Langeweile
sprechen.»7

Apters Erkenntnis findet sich nicht
zuletzt in der Drogen- und Aids-Prophylaxe

bestätigt. Bei den Drogen
bringt die Abschreckung erwiesener-

massen nichts; was Wunder, wenn der

Zielgruppe gleich noch ein Thrill
versprochen wird. Trotz einer positiven
Verhaltensänderung zeigt sich auch bei

Aids, dass viele Menschen trotz eindeutigen

fachlichen Wissens bei risikoreichen

Sexualkontakten nach wie vor
nicht immer Kondome verwenden.

Glück durch Aggression

Michael Apter schreibt auch die zunehmende

Bereitschaft von Jugendlichen

zu Vandal ismus und Gewalt der

Langeweile zu. Er beschreibt das

«Wildern», ein Begriff, der von Jugendlichen

in New York gebraucht wird: Die
Jugendlichen schliessen sich zu
sogenannten «Wolfsrudeln» zusammen und
streifen umher, um etwas anzustellen,
wobei die Skala von Vandalismus über

Prügeleien bis zu Vergewaltigung und

Mord reicht. Während Apter diese

Gewaltakte allein dem Hochgefühl
zuschreibt, das damit einhergeht, und
keinerlei rassistische oder sonstige
Motivation ausmachen kann, scheinen in
der Schweiz und in Deutschland noch

gewisse zusätzliche Beweggründe
vorhanden zu sein: «Neger plattmachen»
in Deutschland und «Schwule chlopfe»
in Basel sind zwei Beispiele dafür,
Kämpfe unter befeindeten Gruppierungen

ein weiteres. Die Frage ist, ob die

gewaltausübenden Jugendlichen nicht
lediglich versuchen, ihre Suche nach

Erregung und Abwechslung zumindest
für sich selbst mit einer anderen
Motivation zu legitimieren.

Apter erkennt, dass eine Bestrafung
von jugendlichen Gewalttätern wenig
bringt und schlägt ein zweigleisiges
Vorgehen vor: Einerseits müssten die
Gemeinden bereit sein, sehr viel mehr
Geld und Raum für kreative Tätigkeiten

von Jugendlichen zur Verfügung zu
stellen; andererseits soll - und dieser

Vorschlag ist weit weniger konventionell

- risikoreiches Tun nicht unterbunden,

sondern gefördert werden. Apter
schlägt vor, «Raum für Risiken» zu
schaffen, wo Menschen - Jugendliche
und Erwachsene - ihre durch Langeweile

verursachte Gier nach Thrill
abreagieren können, ohne andere zu

gefährden, und er erwägt sogar,
«...Aggressionen zwischen Erwachsenen,

die ihr ausdrückliches
Einverständnis erklären, (zu) erlauben».7 Das

Verbrechen dürfe nicht das einzige
«Spiel in der Stadt» sein.

Glück durch Leistung

Eine weitere Form von Glücksempfinden

ist durch die Erbringung von
extremer körperlicher und geistiger
Leistung erreichbar. Was dabei als

«extrem» zu gelten hat, ist individuell
bestimmbar. Wenn jemand allein über
den Atlantik segelt, auf den Skiern zum
Nordpol läuft oder die Sahara durchjoggt,

hebt er (und seltener sie) sich

zwar vom inzwischen beachtlich
angewachsenen Heer von Triathlonist-
Innen, Superlangstreckenläuferinnen
und Extremdistanzen-Radfahrerinnen
noch ab, der Unterschied liegt aber

weniger in der grösseren psychischen und

physischen Leistung als im Umstand,
dass sich die Medien für ihn (sie)
interessieren. Die eigentliche Leistung, das

Ausreizen der körperlichen und
psychischen Grenzen, unterscheidet sich
beim einzelnen Menschen kaum.
Selbst die Massen von Bewegungsbeflissenen,

die durch die Wälder joggen,
Pedale traktieren, Gewichte stemmen
und sich von Aerobic-Instruktorlnnen
foltern lassen, erreichen mit ihren

Bemühungen einen Effekt, der sie immer
wieder dazu motiviert, ihre sportlichen
Anstrengungen zu wiederholen: Sie

fühlen sich gut - wenn nicht während
dem Training so dann zumindest nachher.

Dieses Wohlbefinden, das viele als

Glück beschreiben, lässt sich auch

durch intellektuelle und kreative
Tätigkeiten erreichen. Nicht nur die Aussicht
auf Erfolg treibt Managerinnen dazu,

sich während 70 Stunden pro Woche
ihrem Geschäft zu widmen: Nicht selten

ist es die Arbeit als solche, die
Zufriedenheits- und Glücksgefühle
auslöst und damit derartige Höchstleistungen

ermöglicht. Ein Schachspieler
beschreibt seinen Zustand im
Wettkampf als Verschmelzen von Handlung
und Bewusstsein: «Das Spiel ist ein

6



Kampf und die Konzentration ist wie
das Atmen - man denkt nie daran», und
ein Komponist sagt: «Man ist selbst in
einem so ekstatischen Zustand, dass

man sich beinahe inexistent fühlt...
Meine Hand scheint mir nicht zu gehören...

Es fliesst einfach wie von selbst
heraus.»8

Flow - glückliches Fliessen

Die beiden letzten Beispiele entstammen

aus dem Werk des amerikanischungarischen

Psychologieprofessors
Mihalyi Csikszentmihalyi (sprich:
Tschikssentmihai), der sich seit 25 Jahren

mit der Glücksforschung
auseinandersetzt. Sein Vorgehen ist
sozialpsychologisch: Mit umfangreichen
Fragebogen versucht Csikszentmihalyi
das Erleben von bestimmten Aktivitäten

durch die jeweils Handelnden zu
erfassen, wobei er die Qualität dieses

Erlebens nicht nur momentan, sondern
auch über einen längeren Zeitabschnitt
beobachtet. Dieses Gefühl, dieses

Aufgehen in einer Tätigkeit, die totale
Konzentration, die Selbstvergessenheit,

das alles bezeichnet Csikszentmihalyi

als «Flow». Zentral beim Flow
ist, dass eine Wechselwirkung
zwischen heranwachsendem Können und

immer neuer Herausforderung entsteht,
wobei es nicht darauf ankommt, um
welche Aktivität es sich dabei handelt:
Nicht nur Profi- resp. Extremsportlerinnen,

nicht nur Kulturschaffende und

nicht nur Chirurginnen können den

Flow als Glücksgefühl erleben; auch
Durchschnittsmenschen haben durchaus

die Gelegenheit, Flow in ihrer
Arbeit und Freizeit zu erfahren. Die

Befriedigung z.B., die gewohnte Jog-
gingstrecke eine halbe Minute schneller

geschafft zu haben und sich dabei

immer noch frisch zu fühlen, oder das

gute Gefühl, wenn eine Arbeit besonders

gut von der Hand geht.

Flow ist lernbar

In seinem Buch «Flow, das Geheimnis
des Glücks9» versucht Csikszentmihalyi

seinen Leserinnen Wege zu
Entwicklung der Flow-Fähigkeit aufzuzeigen.

Er betont dabei, dass es so etwas
wie einen Königsweg nicht gibt; das

Hauptrezept umfasst Selbstdisziplin
und Übung, und es soll helfen, durch
willentliche Aufmerksamkeitssteuerung

das eigene Bewusstsein zu
beherrschen. Eine klare Zielsetzung, die

eigentliche Aufgabe also, steht am
Anfang. Sie zieht die Aufmerksamkeit auf
sich und vermindert die Ablenkung
durch andere Reize. Die gesteigerte
Konzentrationsfähigkeit hilft, das

angestrebte Ziel zu erreichen, und das mit
dem Erfolg verbundene Gefühl motiviert

dazu, neue Ziele zu definieren. Da
die Erreichung eines Zieles (z.B. die

Lösung eines mathematischen Problèmes)

ein fortlaufender Prozess ist,
umschreibt «Flow» nicht nur das Erfolgsgefühl

bei der endgültigen Lösung des

Problems, sondern den ganzen Prozess,
d.h. alle Teilschritte, die die endgültige
Lösung ermöglichen. Wichtig ist dabei,
dass wohl sehr viele Aktivitäten ein
Flow-Erlebnis ermöglichen, dass
andererseits aber nicht alle Menschen in

gleichem Masse in der Lage sind, Flow
zu erleben. Csikszentmihalyis
Forschungen haben ergeben, dass es
Menschen gibt, die anforderungsarme
Situationen vorziehen und dementsprechend
auch kein «Fliessen» erleben, obwohl
es ihnen in einzelnen Situationen vorher
gelungen ist, in den Flow-Zustand zu
treten und sie dieses Gefühl als sehr

angenehm empfunden haben.

Csikszentmihalyi ist sich bewusst, dass

seine Flow-Theorie zu Wettbewerb,
süchtigem Risikoverhalten oder zu
Arbeitssucht führen kann - kein Wunder,
denn eine der ersten Anfragen zur
Anwendung der Flow-Idee kam von einem

Armeeoffizier aus dem Pentagon.
Trotzdem ist er der Meinung, dass es gut
ist, wenn «.. .Menschen - besonders die

jungen Menschen - Flow in Aktivitäten
zu erleben lernen, die komplex und
konstruktiv sind, statt dass sie gewalttätig
und passiv werden.»10

Glück durch Substanzen

Über Jahrtausende hinweg und in
diesem Jahrhundert mehr als irgendwann
zuvor haben Menschen versucht, sich
mittels pflanzlicher oder chemischer
Substanzen Glück zu verschaffen. Das
ist kaum erstaunlich, wenn man
bedenkt, mit wieviel Mühsal, Tugend und

Pflichten die meisten Glückstheorien
die Erreichung eines in der Regel noch
sehr weit entfernten, schwer greifbaren
Glückes verknüpfen.
Um dieses Glück zu erreichen, wurde

eigentlich nichts anderes gesucht als

«Sorna», das der britische Autor Aldous
Huxley in seinem klassischen
Zukunftsroman «Brave New World»
beschreibt: «Das köstliche Sorna. Ein halbes

Gramm genügt für einen freien
Nachmittag, ein Gramm für ein
Wochenende, zwei Gramm für einen Ausflug

in die Pracht des Orients, drei
Gramm für eine dunkle Ewigkeit auf
dem Mond. Und wenn sie zurückkehren,

sind sie bereits über den Abgrund
hinweg und stehen auf dem sicheren
Boden täglicher Arbeit und
Unterhaltung...».11

Bekannterweise sind die gebräuchlichen
Substanzen einerseits zuwenig zuverlässig

und andererseits mit zu vielen

unangenehmen Nebenwirkungen belastet,

als dass sie mit Sorna verglichen
werden könnten. Wer Alkohol konsumiert,

sucht oft die enthemmende
Wirkung der Substanz, will aber nicht
eindösen oder aggressiv werden; die
Fixerin will den spektakulären Flash und
die beruhigende Wirkung des Heroins

7



nicht aber unbedingt die Einschränkung
ihrer Gefühlswelt; wenn einer Kokain
snifft, will er konzentriert und leistungsfähig

sein und nicht unruhig und aggressiv;

LSD wird konsumiert, um die innere

Phantasiewelt zu aktivieren nicht aber

um eine latente Psychose auszulösen,
und die Rauchenden sind in der Regel
nicht darauf aus, Lungenkrebs zu
bekommen, sondern ihr Gehirn zu stimulieren

und allenfalls einen übermässigen

Saugtrieb zu befriedigen.

Prozac: Glück aus der Schachtel

Als der US-Pharmariese Eli Lilly 1987

das Prozac auf den Markt brachte,
konnte niemand ahnen, welchen Boom
dieses Medikament zuerst in den Vereinigten

Staaten und dann auch in Europa
auslösen würde. Die Forscherinnen, die
das Medikament entwickelten, hatten
nichts anderes im Sinn, als ein
Antidepressivum auf den Markt zu bringen,
welches gezielter wirkt und weniger
Nebenwirkungen hat als die herkömmlichen

Mittel. Dass Prozac heute in den

LISA monatlich 900 000 mal verschrieben

wird, hat in erster Linie mit dem
Buch «Listening to Prozac» tun, in
welchem der Psychiater Peter D. Cramer

anhand von Dutzenden von Beispielen
Behandlungserfolge mit Prozac
beschreibt. Auffallend ist dabei, dass Cramer

mit dem Antidepressivum Prozac
nicht in erster Linie Menschen behandelt,

die an einer Depression im
klinischen Sinn leiden, sondern vor allem
solche, deren allgemeines Wohlbefinden

eingeschränkt ist. Diese «Patientinnen

ohne klinische Diagnose» leiden in
der Regel unter Abgespanntheit,
Unlust, Stimmungsschwankungen und
Unkonzentriertheit, kurz: sie sind nicht
in der Lage, das zu erleben, was Epikur
als die kleinen Freuden des Lebens und
der Glücksforscher Csikszentmihalyi
als Flow bezeichnet. Kein Wunder löste
dieses Buch eine Verschreibungswelle
aus, denn wer will nicht leistungsfähig,
optimistisch und kommunikationsfähig
sein - gerade in der industrialisierten
Gesellschaft, wo Produktivität und
Effizienz gepaart mit jugendlichem
Aufgestelltsein das Mass aller Dinge ist.

Wie wird Prozac erlebt?

Eine Aussage aus Cramers Buch12 soll
als Beispiel für die Masse an positiv
veränderten Schicksalen hinhalten: Der

33jährige Stuart W. bekommt von sei¬

nem Hausarzt Prozac verschrieben, als

er sich über Desinteresse und Demoti-
vation beklagt. Stuart W., der sich vor
der Behandlung als pessimistischer,
bisweilen gar zynischer Mensch
empfand, der seinem näheren Umfeld
mehrheitlich auf die Nerven ging, beschreibt
die Wirkung des Medikamentes folgen-
dermassen: «Alle früheren Launen und
Ängste waren wie weggeblasen.
Manchmal im Herbst spüre ich noch,
wie es früher gewesen ist.»
Die Personen, die im Schweizer Radio
DRS im Rahmen der Sendung Input
befragt wurden, beschrieben ihre
Erfahrungen im Durchschnitt wohl nicht

ganz so euphorisch, aber im ganzen
gesehen doch positiv. Interessant dabei

ist, dass mit einer Ausnahme alle ihren
Zustand vor der Einnahme von Flucti-
ne, wie Pfozac in der Schweiz heisst,
zumindest als leicht depressiv einstuften

und das Medikament also nicht wie
in den USA üblich lediglich wegen
Unlustgefühlen verschrieben bekamen.
Danielle K. verspürte mehr Energie und

Unternehmungslust; ihre gesteigerte
Entscheidungsfähigkeit half ihr, sich im
Privatleben besser durchzusetzen, und
sie lernte, mit den äusseren Erscheinungen

des Älterwerdens besser fertig zu
werden. Ähnlich tönt es bei Hanna K.,

8



die glaubt, durch Fluctine gelernt zu
haben, ihr Leben einfacher zu bewältigen.

Seit der Behandlung mit dem
Medikament könne sie die zu erledigenden
Sachen besser gewichten und eigene
Fehler akzeptieren; der Tag laufe
selbstverständlich, und sie fühle sich

gut. Hanna K. spricht explizit von «Lernen

durch Prozac», denn sie setzte das

Antidepressivum nach 3 Monaten ab,
da sie sich in der Lage fühlte, ihr Leben
fortan ohne chemische Unterstützung
zu bewältigen. Bis zum Interview war
sie 7 Monate «sauber».

Ebenfalls abgesetzt hat Ruedi J.,
obwohl auch bei ihm die Behandlung im
grossen und ganzen erfolgreich verlief.
Von den Befragten hatte Ruedi J. die
schwersten Depressionen gehabt. Er
fühlte sich durch das Medikament so

weit getragen, dass seine Gesprächsfähigkeit

wieder hergestellt wurde. Abgesetzt

hat Ruedi J. Fluctine einerseits

wegen auftretender Potenzprobleme,
anderseits aber auch wegen dem
grundsätzlichen Wunsch, das Leben auch

autonom meistern zu können. Solche
Überlegungen gibt es in Cramers Buch
höchst selten, wobei der Grund dafür in

grundsätzlichen kulturellen
Unterschieden zwischen dem alten und dem

neuen Kontinent liegen könnte. Es fällt

auch auf, dass der Konsum von Prozac
in den USA in geradezu exhibitionistischem

Mass bekennt wird - Ex-Präsi-
dent Bush gehört z.B. zu den Bekennenden

-, während die Hälfte der
Interview-Partnerinnen der DRS-Sen-
dung ihre Stimme technisch verstellen
Hessen, da sie nicht wollen, dass ihr
privates oder berufliches Umfeld von
ihrem Fluctine-Konsum erfährt.
Rolf H. schlussendlich machte mit
Fluctine als einziger mehrheitlich
schlechte Erfahrungen: Er wurde zwar
im Umgang mit Leuten lustiger und

euphorischer ansonsten aber generell
ungeduldiger, unruhiger und auch
kritikloser. Interessant ist dabei, dass Rolf
H. Fluctine aus persönlichem und
beruflichem Interesse nahm und nicht
weil er depressiv oder auch nur demotiviert

war. Er bezeichnet sich denn auch

grundsätzlich als energetischen und

kontaktfreudigen Menschen,
Eigenschaften, die durch den Konsum von
Fluctine eher ins Negative verstärkt
wurden.

Die Meinung der Fachleute

In der DRS-Sendung über Prozac
kamen die Psychiaterin Brigitte Wogon

und der Psychiater Berthold Rothschild
zur Sprache, die beide Erfahrung mit
der Verschreibung von Fluctine haben.

Beide sehen die grosse Popularität von
Prozac/Fluctine in erster Linie im
Zusammenhang mit dem Buch und dem

darauffolgenden Medienrummel und
nicht in der medizinischen Besonderheit

des Medikaments. Fluctine reihe
sich nahtlos in eine Reihe weiterer
Produkte ein, die ähnlich konzipiert seien,
aber nicht die gleiche Popularität hätten.

Nach ihrer Ansicht ist es

übertrieben, Fluctine eine übermässige
Wirkung zuzuschreiben; wie jedes
Antidepressiva wirke das Medikament bei
der einen Person und versage bei der
nächsten. Dass Fluctine das Verhältnis
zwischen den positiven und den negativen

Seiten eines Menschen verschieben
könne, wie das Cramer in seinem Buch

behauptet, das glaubt Rothschild
«schlicht und einfach nicht», und auch

Wogon will nichts davon wissen, dass

das Medikament die Persönlichkeit
verändere oder eine vergrabene
Persönlichkeit hervorbringe. Wenn Patientinnen

dieses Gefühl hätten, dann sei es nur
deshalb, weil sie sich nach einer langen
Zeit mit depressiven Zuständen nicht
mehr daran erinnern könnten, wie sie

früher einmal gewesen seien.

9



Glücklich, arbeitsam und kulturlos...

Einer der bedeutendsten amerikanischen

Kritiker von Prozac, der
Sozialmediziner David J. Rothman13 von der
Columbia Universität in New York, ist
gegenüber der medizinischen
Wirksamkeit von Prozac weit weniger
kritisch eingestellt als seine Schweizer

Kolleginnen. Er zweifelt die subjektiven

Empfindungen der Behandelten aus
dem Cramer-Buch nicht an, sondern
stellt sich vielmehr die Frage, wohin
dieser Verschreibungs-Boom führen
wird. Prozac habe alles andere als ein

Drogen-Image, was dazu führe, dass es

in der Öffentlichkeit und bei den meisten

Ärztinnen keinerlei Befürchtungen
betreffend Missbrauch und Abhängi-
keit gebe. Das Medikament sei eine

«Mach-Mit»-Droge und passe
demensprechend perfekt in unsere
Dienstleistungsgesellschaft mit ihren Bürowelten,

in denen Teamarbeit und gut geölte
hierarchische Abläufe gefragt seien.

Der Philosoph Hans Saner1 vertritt eine
ähnliche Sicht der Dinge, wenn er sich
ausmalt, wie es denn wäre, wenn alle
Arbeitnehmerinnen tagtäglich frohen
Mutes die ihnen übertragenen Aufgaben

erledigen würden und die
Arbeitgeberinnen ihre Produktivität ohne
schlechtes Gewissen ins Masslose

steigern könnten.
Doch Saner sieht noch eine weitere
Gefahr, diejenige einer aufkommenden

Kulturlosigkeit. Er geht davon aus, dass

ein grosser Teil der Kultur in unserer
und in anderen Gesellschaften entweder

direkt durch Leid entstanden ist oder
aber durch den Versuch, Leid abzuwehren.

Was passiert nun, fragt der Philosoph,

wenn ein Durchschnittsmensch

geformt wird, der sich permanent in
einem Zustand psychischen Wohlbefindens

bewegt und die tiefen Schichten
des menschlichen Empfindens und
Denkens nicht mehr erreicht.

Wenn man bedenkt, dass sich viele mit
Prozac behandelte Menschen mehr
Produktivität zuschreiben, und wenn man
die Beispiele der Flow-Forschung
betrachtet, liegt aber auch eine andere

Vermutung nahe: Die Enthemmung,
die dazu führt, sich mehr zuzutrauen,
könnte auch bewirken, dass mehr
Menschen kreativ und kulturell tätig werden;

wahrscheinlich würde sich weniger

der quantitative Umfang von Kultur
verändern als deren Beschaffenheit.

oder eine Gesellschaft von
Übermenschen?

Versuche mit männlichen (sie!) Affen,
haben gezeigt, dass in einer Gruppe
immer dasjenige Tier die Alpha-Rolle
in Anspruch nimmt, das mit Prozac
behandelt worden ist. Und in der Tat
bestätigen viele Prozac-Konsumentlnnen,
dass ihr Selbstvertrauen gestärkt worden

sei und sie sich generell besser
durchsetzen könnten. Was ist nun von
einer Prozac- oder aber auch einer
Flow-Gesellschaft zu erwarten? Wird
es eine gnadenlose Ellbogen-Gesellschaft

sein, in der sich nur die Stärksten

durchsetzen, oder hätte das gesteigerte
Selbstbewusstsein auch positive
Seiten?

Der Psychiater Berthold Rothschild,
stellt zwar die Wirkung von Prozac in
Cramers Sinn in Abrede, macht sich
aber doch Gedanken darüber, wie es

wäre, wenn es eine solche Glücksdroge
gäbe. Er geht davon aus, dass eine dar-
winistische Gesellschaft entstehen würde

und betont, dass das griechische
Alphabet nicht nur Alpha, sondern auch
alle anderen Buchstaben bis Omega
umfasse. Was, so fragt er sich,
geschieht denn mit denjenigen, die nicht
in der Lage oder bereit sind, den
Glückskult mitzumachen.
Hans Saner sieht das weniger pessimistisch:

Er könnte sich auch vorstellen,

dass - angenommen Prozac hat die ihm
zugesprochene Wirkung, und der Konsum

würde sich vor allem bei den Frauen

weiter verbreiten - ein Abbau von
vertikaler Macht und struktureller
Gewalt einsetzen könnte, da mehr
Menschen Zugang zu Selbsbewusstsein und

Durchsetzungsvermögen haben. Saner
befürchtet jedoch - ganz im Sinne Hux-
leys -, dass die Machthabenden dies mit
einer Form von Psychodiktatur zu
verhindern suchten, indem sie festlegten,
wann und wie ein Mittel wie Prozac zu
verteilen ist.

To take or not to take...

Als einziger der Fachleute betont Saner,
dass er Prozac gegenüber zwiespältig
eingestellt sei. Einerseits sieht er
Gefahren wie einen Kulturabbau oder eine

Psychodiktatur, andererseits mokiert er
sich auch ein wenig über die ungehaltene

Kritik gegenüber dem Medikament.
Bis vor kurzem habe man das Glück
eben noch schwer verdienen müssen; es

sei ein Bestandteil der ganzen
Persönlichkeit gewesen, und jetzt könne man
es auf einmal für wenige Franken in der

Apotheke kaufen; das kränke viele
Menschen. Schliesslich bringe Prozac

ja nicht eigentlich das Glück, vielmehr
verhelfe es zu einer Befindlichkeit, die

Kooperation und Kommunikation
ermögliche, und dies sei nicht nur für
depressive Menschen eine Hilfe,
sondern auch für solche, die diesbezüglich
gehemmt seien und sich unglücklich
und unzufrieden durch diese Welt
bewegten, das sowohl für den einzelnen
als auch für dessen Umfeld angenehm
sei.

Psyche als Arbeitsfeld für Designer

Für Saner ist die Entwicklung von
Medikamenten zur Beeinflussung der

10



.*(. J.

menschlichen Psyche nur ein Schritt in
einer schon lange andauernden
Entwicklung. Die psychischen Raster,
denen der einzelne Mensch zu genügen
hat, seien schon heute festgelegt; der
Boom bei der psychologischen Beratung

sei ein eindrücklicher Beweis
dafür. In der Tat scheint Prozac zumindest
in den USA einen gewichtigen Platz als
Alternative zu psychotherapeutischer
Behandlung in Anspruch zu nehmen.
Auch die Schweizer Psychiaterinnen
Wogon und Rothschild sehen das; sie
bezweifeln aber, ob sich die rationelle
Überlegung «Pille vs. Zeitaufwand» in
der Schweiz durchsetzen wird.
Hans Saner weist noch auf einen weiteren

Punkt hin: Die Medikamente seien

nur ein kleiner Teilbereich des mensch¬

lichen Versuches, die Natur zu
perfektionieren. Bereits heute seien Genodesi-

gner in vielen Bereichen der Pflanzen-,
Tier- und Menschenwelt tätig, und es

sei anzunehmen, dass eines Tages auch
ein Design für die Spiritualität und evtl.
auch für das, was wir als Vernunft
bezeichnen, geschaffen werde.

Abschliessende Bemerkungen

Prozac: Hilfsmittel in der Psychotherapie

oder Tod des ganzen
Berufszweiges? Machterhaltend oder
machtabbauend? Kulturunterstützend oder
kulturvernichtend? Konkurrenz- oder
kooperationsfördernd? Fluch oder
Segen?

Klare Antworten auf diese Fragen gibt
es noch nicht, und vielleicht wird es sie
auch nie geben. Der brisante Erfolg des

Medikaments erfordert jedoch eine
kontroverse Diskussion. Wissenschaftliche

Daten sollen erhoben und diskutiert

werden, wobei insbesondere dem

Abhängigkeitspotential und allfälligen
Nebenwirkungen Aufmerksamkeit zu
widmen ist. Fachpersonen aus Medizin,
Ethik und Sozialarbeit müssen sich
genauso eine Meinung bilden, wie die
Konsumentinnen selbst. Nur so kann
das vermieden werden, was die Diskussion

um andere psychoaktive Substanzen

zur fruchtlosen Angelegenheit
werden Hess und lässt: ein durch ideologische

Vorurteile genährtes Schwarz-
weiss-Denken, welches niemandem
etwas bringt, ausser vielleicht den
Politikerinnen.

BIBLIOGRAPHIE
1 vgl. Werenfels, I.: «Prozac oder Glück auf Rezept»,

in Input, Radio DRS 3, 28.8.94
2 zitiert in Matzner, N.: «Ein glücklicher Mensch ist

ein Verbrecher», in Intra - Psychologie und
Gesellschaft Nr. 18

3 Nietzsche, F.: Also sprach Zarathustra, Reclam,
1982

4 Haack, F.W.: Scientology - Magie des 20. Jahr¬

hunderts, Claudius Verlag, München 1991

5 Ferguson, M.: Die sanfte Verschwörung, Knaur,
1980

6 vgl. Monnerat, R. und Seiht, C.: «Der Taumel der

Täuschung», Interview mit Daniel de Roulet, in

WochenZeitung 29/1994
7 Apter, M.: Im Rausch der Gefahr, Kösel-Verlag,

München 1994
8 Csikszentmihaly, M.: Das Flow-Erlebnis, Klett-

Cotta, Stuttgart 1985

9 Csikszentmihaly, N.: Flow - Das Geheimnis des

Glücks, Klett-Cotta, Stuttgart 1992

10 Zitiert in Aeschbacher, U.: «Leider garantiert Flow
keine positiven Erlebnisse», Interview mit Miha-
lyi Csikszentmihaly, in Intra - Psychologie und

Gesellschaft Nr. 18

11 Huxley, A.: Schöne Neue Welt, Fischer-Taschen¬

buch Nr. 26, Frankfurt a.M. 1981

12 Cramer, P.D.: Listening to Prozac, Fourth Estate

Press, New York 1994
13 Rüst, T.: «Dieses Medikament hat nicht das Stig¬

ma einer Droge», Interview mit David J. Rothman,
in Tages-Anzeiger, 23.2.1994

11


	Im Jahrzehnt des Glücks

