
Zeitschrift: DrogenMagazin : Zeitschrift für Suchtfragen

Herausgeber: Verein DrogenMagazin

Band: 18 (1992)

Heft: 4

Artikel: Süchtig nach Suchtdiagnosen?

Autor: Lieb, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-801276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-801276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER
Süchtig nach Suchtdiagnosen?

Vom Nutzen eines

erweiterten

Suchtbegriffes.

VON HANS LIEB

Welche Rolle spielt der Rausch im
menschlichen Leben einerseits und in der

Suchttherapie andererseits? Was ist
überhaupt ein Rausch? Würden wir ein soge-
nannntes semantisches Gitter um dieses

Wort herum aufbauen, so gehörten zum
Kern zunächst die Begriffe ekstatisch,

grenzenlos und besessen und erst im
weiteren Umfeld die in Richtung Sucht
weisenden Begriffe Leidenschaft, Trieb und

Begierde.
Beschäftigen wir uns genauer mit dem
berauschten Zustand selbst, so ergibt sich
eine sehr interessante Parallele zu jenen
Zuständen, die in der Literatur «ausserge-
wöhnliche Bewusstseinszustände» oder
«veränderte Wachbewusstseinszustän-
de» genannt werden. Dittrich und Scharfetter

haben in ausführlichen Studien die

genaue Phänomenologie solcher Zustände

herausgearbeitet. Sie haben dabei eine

wichtige Entdeckung gemacht, die in der
Rauschliteratur immer wieder erwähnt
wird: Die Einheit von «Himmel und
Hölle» im Rausch.
Mit anderen Worten: Die Tatsache, dass

angenehme und unangenehme Erfahrungen

sehr nahe beieinander liegen. Zu den

angenehmen gehört das, was sie «ozeanische

Selbstentgrenzung» nennen.

Demgegenüber die höllische Seite dieser
Zustände: Die Angst, sich zu verlieren;
das Gefühl, eingeengt zu sein; die fast

panisch erlebte Begegnung mit der Enge,
der Leere oder gar dem Nichts.
Die Frage, welche Rolle der Rausch in
verschiedenen Zeitaltem und Kulturen
spielte und spielt, wire eine eigene
Betrachtung wert. Bekannt ist seine Rolle
bei den Heilungsritualen der Schamanen
oder bei den Initiationsriten sogenannnter
indigener Kulturen. Immer geht es im

Rauschzustand um die Überschreitung
des normalen Alltagsbewusstseins, um
den Zugang zum Wissen der Götter, zum
Kontakt mit Geistern oder mit den Toten.
Immer geschieht dies gezielt, bewusst

und, was mir für unser Thema wichtig
erscheint, in positiver Absicht für alle.
Hinsichtlich letzterem möchte ich nur
beispielhaft erwähnen, dass die Schamanen

im Rausch genau jenes Wissen erfahren,

das sie zur Heilung eines Kranken

benötigen. Vermutlich würden Ethnologen

und Kulturanthropologen folgender
Aussage zustimmen: Der Rausch gehört
zu den menschlichen Grunderfahrungen
und Grundfähigkeiten. In ihm überschreitet

er die Enge seines Alltags. In gesunden
Völkern weiss der Mensch aber, dass es

nur Rauschmomente sind und dass er in
den Alltag zurückzukehren hat.

Frage: Wo darf der Mensch heute
berauscht sein? Gerade das Konzept der

«neuen Süchte« weist daraufhin, dass der
Mensch heute berauscht ist. Nur: Darf er
es sein, darf er es wollen? Oder rationalisiert

er über diesen Zustand und begründet

ihn aus dem Lichte seiner beengten

Alltagslogik: «Ich tue das, weil...»: und
dann folgen die alltagsimmanenten Loge-
leien?
Eine Reise durch die Jahrtausende würde

uns sowohl Himmel wie auch Hölle des

Rausches zeigen: Hier von einer Spielsucht

trunkene römische Bürger auf
ihrem Weg zu Gladiatorenkämpfen, da
liebestrunkene Minnesänger im Mittelalter
und dort, nur 50 Jahre her, ein von seinem

eigenen Führerbild besoffenes Volk
wahrlich fasziniert und berauscht von
dem Gedanken, die Welt von unwertem
Leben frei zu machen.

Rausch und Sucht

Nach Zutt (1975) beginnt Sucht dort, wo
die Rückkehr von der Ekstase auf den

Weg der eigenen individuellen, alltäglichen

Persönlichkeit nicht gelingt, wo die

Disziplin um des Genuss willens aufgegeben

wird. Hierbeginnt, seinerMeinung
nach, aber auch der Verlust des positiven
Rauscherlebens. Sucht beginnt also nicht
bei der Ekstase, auch nicht bei dem
Wunsch danach, ja nicht einmal bei dem

Verlangen danach. Ich möchte mit
Gregory Bateson hinzufügen: Sucht beginnt,
wo der Rausch nicht mehr als eine
Gelegenheit, als ein «Geschenk der Götter»

angesehen wird, sondern wo der Mensch
versucht, den Rausch unter seine eigene,

möglichst dauerhafte Kontrolle zu bringen:

Beständig in der Zeit- unabhängig
vom Ort. Fast könnte man sagen: Wo der
Mensch sich über den Rausch erhebt, wo
er den Alltag nicht im Rausch für kurze
Zeit verlässt, sondern den Rausch umgekehrt

zum Bestandteil seines Alltags
macht. Daran kann er nicht nur scheitern,
daran muss er scheitern.

Rausch und Suchttherapie

Wäre, so darf man fragen, also nicht
gesund, wer sich seinen Rausch gönnt, wer
sich der Rolle des Rausches in seinem

Leben bewusst ist? Bitte bedenken Sie,
dass die Einnahme von Rauschmitteln

nur einen Weg zu solchen Zuständen
darstellt. Dittrich und Scharfetter führen aus,
dass es in unserer wie in anderen Kulturen
viele nicht stoffgebunde Wege zu solchen

Zuständen gibt. Zweifellos befinden sich

viele Künstler in der Zeit ihres Schaffens

in solch einem Zustand. Wir könnten die

Hypothese aufstellen, dass auch viele der

sogenannten stoffüngebundenen
Suchtverhaltensweisen vorübergehend zu
solchen Zuständen führen.
Wie steht es nun mit dem Menschenbild
der Suchttherapie in Sachen Rausch?

Würdigt sie diesen göttlichen Teil des

Menschen oder ächtet sie ihn? Es lohnt
sich hierzu eine Betrachtung darüber,
welches Ideal eines Nichtsüchtigen in
Publikationen über nichtstoffliche Süchte

zu finden ist. Wie sieht dieses Ideal eines

15



Mensch aus - und wie steht er zum
Rausch:

Er löst Probleme adäquat, stets und
mit Erfolg. Er ist überhaupt ein nüchterner

Problemloser.
Er hat Kontrolle über sich und weicht

Problemen nie aus; er liebt es vielmehr,
sich Konflikten und Problemen zu stellen
und mit ihnen zu ringen.

Er sagt nein zu jeder Rauschverführung;

er liebt das Leben, aber nie den

Rausch.

Er ist stets auf der Lauer, um den

zahlreichen Rauschverführungen des

Lebens zu widerstehen.
In Kontakt mit sich selbst trennt er

streng zwischen einem guten, nüchternen
und wahren Ich und einem falschen,
verführbaren und vielleicht doch die Leidenschaft

liebenden Ich.
Er ist eher misstrauisch gegenüber

sich selbst und er vermeidet Menschen,
die nicht nüchtern sind wie er.

Er gehört, da die Gesellschaft ja weithin

«versüchtelt» ist, zu den Auserwählten,

die der Versuchung widerstanden
haben.

Mit anderen Worten: Dieser Mensch hat
den Rausch überwunden.

Frage: Ist dieses Konzept eines Ideals
nicht selbst ein Rausch? Ist, wer aufdiese
Weise glaubt, nüchtern zu sein, nicht
unentwegt besoffen?
Eine entscheidende Frage zum Thema
«Die neuen Süchte» wäre demnach diese:

Ab wann trägt ein erweiterter Suchtbegriff

zu einer Ächtung des Rauschzustandes

oder des Bedürfnisses danach bei?
Verführt er so ungewollt zu einer
Verleugnung eines kulturanthropologischen
Tatbestandes? Und baut er ihn, den

Rausch, damit in wahrlich paradoxer
Verkehrung seiner positiven Absichten
nicht in den Alltag ein? Schreibt er ihn
vielleicht einigen Kranken zu, damit der
Rest, die Gesunden, davon sauber
bleiben?

Die Tatsache, dass das, was ignoriert oder

verdrängt wird, so erst sein Unwesen zu
treiben beginnt, kennen wir ja aus vielen
anderen Lebensbereichen. Diesen
Gedanken brauche ich hier nicht zu vertiefen.

Das Suchtkonzept stoffungebundener
Süchte

Verabschieden wir uns vom Rausch und
wenden uns der Sucht zu. Bei der Diskussion,

was Sucht ist, stehen seit Jahrhunderten

immer wieder drei Fragen im
Zentrum:

1. Ist Sucht eine persönliche Schuld? Damit

ist die Verantwortung des Betroffenen

angesprochen.
2. Ist Sucht eine Krankheit? Damit ist die
Rolle der Heilungsexperten und ihrer
Verfahren angesprochen.
3. Bezeichnet Sucht eher die Abhängigkeit

von einem bestimmten Mittel, oder
steht die innere Suchthaltung im Vordergrund?

Die WHO hat in ihren Definitionen die

Abhängigkeit von einem bestimmten
Mittel und die daraus ableitbaren Folgen
in ihren Krankheitsbegriff aufgenommen
und die Beleuchtung der Innenansicht der
Sucht, die innere Suchthaltung aus ihren
Definitionen herausgenommen. Das war
historisch nicht immer so: Vom 17. - 19.

Jahrhundert stand ein religiöses
Suchtverständnis im Vordergrund: Sucht war
Liebe zum Trunk, mithin ein individuell
zu verantwortendes Laster. Zwischen
1850 und 1950 fand ein Kampf zwischen
dem «Lastermodell» und dem
«Krankheitsmodell» statt, der nach Meinung vieler

Experten auch heute noch tobt. Offiziell

hat das Krankheitsverständnis seit ca.
1950 gewonnen und hat sich auch in
entsprechenden Gesetzgebungsverfahren
niedergeschlagen. Heute steht dabei ein

psychiatrisches Krankheitsmodell in
Abkehr von einem rein organisch-biologi¬

schen im Vordergrund; eine Wende ist in
Sicht.
Für unser Thema erscheint mir folgender
Aspekt besonders wichtig zu sein: Mit der

Thematisierung der sogenannten neuen
Süchte tritt an die Stelle der Fixierung auf
den äusseren Teil der Sucht, also auf das

Suchtmittel, die Wiederkehr des Inneren.
Wie schon im religiösen Suchtzeitalter
steht dabei die innere psychologische
Haltung des Betroffenen im Vordergrund.

Nur ist sie heute, anders als

damals, mit dem Krankheitskonzept
verbunden. Sucht ist demnach a) eine innere

Haltung und b) eine Krankheit. Dieses

Konzept bedeutet für viele Betroffene
eine grosse Hilfe- es bedeutet aber auch
eine grosse Gefahr. Auf beide Seiten
möchte ich abschliessend kurz eingehen.

Die Chancen eines erweiterten

Suchtbegriffes

Ich glaube, die heilsame Wirkung der

Aussage «Ich bin süchtig» muss man
selbst erfahren haben, um sie in ihrer
Bedeutung zu verstehen. Es bedeutet die

Aufgabe des Kampfes mit einem Stoff,
oder, wie uns die neuen Süchte lehren, mit
einem Verhalten oder auch mit einer Idee.

Gregory Bateson weist darauf hin, dass

mit der Erkenntnis, süchtig nach etwas zu
sein, also mit dieser Art der Bennnung
eines Problems ein mühevoller Kampf
enden kann, den der Betroffene immer
schon verloren hat. Kann ich nämlich

sagen, däss ich nach Sex, Arbeitserfolg,
Romanzen, Dünnsein usw. süchtig bin,
dann kann ich mit dieser Sichtweise auch
davon ablassen. Noch einmal mit anderen

Worten: Mit dieser Aussage kann ich
mein süchtiges Verlangen als Teil von
mir selbst anerkennen und integrieren
statt es zu bekämpfen und dabei zu verlieren.

Nach Meinung vieler Autoren und
Autorinnen auf diesem Gebiet verbindet sich
damit u. a.:

16



Die Erfahrung von innerer Klarheit
und Freiheit, im amerikanischen mit dem
nicht zu übersetzenden Begriff «Sobriety»

bezeichnet.

Die Erfahrung, dass ich mit dieser
Sichtweise wieder handlungsfähig werde:

Ich kann den Kampfbeenden-es liegt
in meiner Hand.

Die Erkenntnis, dass man auch von
Ideen abhängig sein kann, z. B. von der
Idee einer idealen Partnerschaft.

Die Erfahrung, dass man sich mit dem
Abschied von süchtigen Illusionen
unweigerlich aufdie Suche nach dereigenen
Moral, nach dem eigenen Wertesystem
begibt.

Man beachte, dass die Realisation dieser
Chancen eines aufdie Innerlichkeit
bezogenen stoffungebundenen Suchtbegriffes
an folgende Bedingung gebunden ist:
Dass nämlich die Diagnose «Sucht» der
Betroffene sich selbst stellen muss.
Diagnostiker und Diagnostizierter oder, mit
anderen Worten, Erkenntnis-Subjekt und

Erkenntnis-Objekt sind also identisch!
Und damit sind wir bei den Gefahren
eines erweiterten Suchtbegriffes: Diese

beginnen meiner Meinung nach da, wo
solche Diagnose von Menschen über
Menschen gestellt werden, vor allem
wenn sie im Mantel einer «Objektiven
Erkenntnis» daherkommen. Hier tragen
alle Sucht-Experten eine grosse
Verantwortung. Denn es liegt in der Natur der

Sache, dass leidende Menschen, die bei
ihnen Hilfe suchen, sie als Autoritäten
anerkennen. Und diese müssen wissen,
dass sie auf diesem Gebiet auch wirklich
Autoritäten sind. Die Gefahrbeginnt dort,
wo die Idee, dass eine Verhaltensweise
Ausdruck einer Sucht sei, nicht mehr als

Idee, sondern als Wahrheit propagiert
wird. Und wo dieses Wahrheitspostulat
mehr Leid beim Betroffenen erzeugt als

es Leid mindert. Wie kann dies geschehen?

Anleitung zur Produktion von Leid -
ein Leitfaden für Suchttherapeuten

Ich möchte diesen letzten Aspekt meines

Beitrages hier einmal mit dem diskreten
Charme eines Paul Watzlawick formulieren:

Wie müsste man vorgehen, wenn man mit
der Idee einer Suchtdiagnose Leid produzieren

wollte? Ich möchte hier 3 einfache

Strategien vorschlagen:
1. Die Sprachverwirrstrategie
2. Die Personifizierungsstrategie
3. Die Uniformitätsstrategie

Die Sprachverwirrstrategie

Diese geht auf den Philosophen Ludwig
Wittgenstein zurück, der, vereinfacht
gesagt, folgender Meinung ist: Wir können

erfolgreich Sprachsalat und Verwirrung
erzeugen, wenn wir über die Angelegenheit

unseres ureigensten Innenlebens so

reden, als handele es sich um objektive,
jedermann zugängliche Angelegenheiten.

Man gehe nun folgendermassen vor: Man
wende Begriffe, die nach bisheriger
Übereinkunft ausschliesslich dem Be-

17



reich stofflicher Abhängigkeiten
zugeordnet worden waren, klammheimlich
auf ganz andere Bereiche, z. B. auf das

Innenleben von Menschen an: Z. B. sage

man jemandem, dem es nach längerem
Spielen an einem Automaten schlecht

geht, das sei ein Kater. Man tue dabei so,
als ob alle Welt das wüsste, nur eben

dieser Betroffene nicht. Gut geeignet für
solche Strategien sind auch die Begriffe
«Phase» oder «Stadium» im Sinne des

Entwicklungsstandes einer tieferliegenden

Krankheit. So kann man jemandem,
der seiner Meinung nach zuviel arbeitet,
mühelos suggerieren, er befinde sich im
«ersten» oder vielleicht schon «zweiten»
Stadium einer Krankheit. Beifällig
verweise man darauf, dass diese Krankheit
sich unbehandelt zwangsläufig
verschlechtere und vermutlich tödlich ende.

Das produzierte Leid wird um so grösser,

je mehr man solche Aussagen mit wahrlich

apokalyptischen Visionen garniert.
Dazu empfiehlt es sich z. B., langfristig
von «verfallenen Persönlichkeiten» zu
sprechen, womit man gleichzeitig suggeriert,

Personen aus «frühen
Entwicklungsstadien der Krankheit» mögen sich

schleunigst in Behandlung begeben.
Besonders leidresistenten Fällen, die sich

von all diesen Aussagen unberührt

zeigen, begegne man so: Man behaupte, diese

Widerspenstigkeit zeige, dass in
diesem Fall die Krankheit besonders

hinterhältig sei, was man gerade an dieser

Widerspenstigkeit erkennen könne. Damit

vermag man in aller Regel eine schon
recht tiefsitzende Angst vor der Zukunft
zu erzeugen, die man ja später, als Therapeut,

wieder entsprechend bearbeiten
kann. Ich überlasse es der Phantasie des

Lesers bzw. der Leserin, mit welchen

Wortspielen er/sie diese Strategie erweitern

könnte.

Die Personifizierungsstrategie

Das Muster dieser Strategie ist sehr
einfach und sehr wirksam: Man muss sie nur
mit dem Gestus eines über alle Zweifel
erhabenen Experten vortragen.
Nachdem unser Kandidat die Idee einer
tiefen Krankheit geschluckt hat, verbinde

man dies mit einer weiteren Idee: Mit der
einer «tiefen Persönlichkeitsstörung».
Die Suchtkrankheit, so sagt man, sei

selbst Ausdruck einer «tiefen
Persönlichkeitsstörung». Nach einer solchen Aussage

empfiehlt es sich, eine lange Pause zu
machen, um ihr Raum zur Wirkung zu

geben.!
Je nach Belieben kann man die Existenz
einer «tiefen Persönlichkeitsstörung» mit
anderen nicht gerade schmeichelhaften
Persönlichkeitsattributen verbinden oder,

was noch wirksamer ist, sie daraus ableiten:

Solche «Suchtpersönlichkeiten»,'so
formuliere man z. B., würden ständig vor
Konflikten weglaufen, seien auf einer

«ewigen Flucht vor sich selbst», verhielten

sich egozentrisch, geizig, narzistisch

usw. Keinesfalls aber verrate man dabei,
dass es sich hierbei um sehr weit verbreitete,

fast möchte ich sagen «normale»

Eigenschaften handelt. Man belasse den

Adressaten solcher leidschaffenden

Bemühungen ruhig in dem Glauben, dies

gelte nur für ihn als «Suchtkranken».
Sollte man/frau es bei seinen/ihren
Bemühungen mit einem familien- oder

systemtherapeutisch Infizierten zu tun
haben, dann weite man diese Darstellungen
einfach aus und spreche statt von «gestörten

Persönlichkeiten» von «gestörten
Familien», denen man/frau dann die
gleichen Attribute zuordne. Ich versichere:

Wenn deijenige, dem man das vermittelt,
auch nur einigermassen leidet und
verunsichert ist, zieht man ihn mit solchen

Beschreibungen ein gutes Stück weiter nach

unten. Und auch hier kann man/frau ggf.
betonen, ein Widerspruch gegen diese

«Wahrheiten» sei typisch für solche Per¬

sonen. Aus dieserFalle kommter so leicht
nicht mehr heraus!

Zur Uniformitätsstrategie fasse ich mich
kurz: Mit ihr behaupte man, jede Sucht
verlaufe ganz genau gleich: Gleiche
Symptome, gleiche Phasen, gleiche Stadien,

gleiches Ende. Daraus leite man ab, dass

demzufolge auch alle der gleichen
Therapiebedürfen. Das erzeugt zwar noch nicht

unbedingt Leid, aber es gibt die Möglichkeit,

das Spektrum der Personen, bei
denen Strategie 1 und 2 angewandt werden

können, beliebig zu erweitern. Man
braucht nur für ein Gefühl oder ein
Verhalten, unter dem jemand leidet,
«herausgefunden» zu haben, das sei süchtig -
schon hat man ihn im System: Häufiges
telefonieren ist Telefonsucht. Langes
Fernsehen ist Fernsehsucht. Viel Sex ist
Sexsucht. Viele Suchtdiagnosen stellen

ist Suchtdiagnosensucht, oder glauben
Sie, sehr verehrte Leserin oder sehr
verehrter Leser, so etwas gäbe es nicht

Literatur
Bateson, G.: Die Kybernetik des Selbst.

Eine Theorie des Alkoholismus. In:
Bateson, G.: Ökologie des Geistes.

Frankfurt. Suhrkamp. 1988.

Dittrich, A. u. Scharfetter, C.: Phänomenologie

aussergewöhnlicher Be-
wusstseinszustände. In: Dittrich u.

Scharfetter (Hrsg.): Ethnopsychothe-
rapie. Stuttgart. Enke. 1987.

Zutt, J.: Antropologie von Rausch und
Sucht. In: Steinbrecher, W. u. Solms,
H. (Hrsg.): Sucht und Missbrauch.

Georg Thieme Verlag, Stuttgart.
1975.

Anschrift des Autors:

Dipl.-Psych. Hans Lieb, Psychotherapeutische Praxis

Rieslingweg 13,6735 Maikammer

Der vorliegende Beitrag ist die überarbeitete Version

eines Referates für die Fachtagung der Fachklinik am

Rosenberg, Daun, zumThema «Die neuen Süchte» am 25.

4.91. Diese Tagung beschäftigte sich mit densog..neuen
Süchten und deren Behandlungsmöglichkeiten:
Spielsucht, Arbeitssucht, Sexsucht usw.

(Aus: SUCHT 6/91)

18


	Süchtig nach Suchtdiagnosen?

