
Zeitschrift: Suisse magazine = Swiss magazine

Herausgeber: Suisse magazine

Band: - (2006)

Heft: 197-198

Artikel: Frère Roger, de Provence à Taizé

Autor: Roesch, Martine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-849663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-849663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Po^tmit

Frère Roger,
de Provence à Taizé

Originaire d'un pays où coexistent, parfois difficilement, protestantisme et
catholicisme, ce fils de pasteur vaudois fut le fondateur d'une communauté
de réconciliation.

Assassiné
le 16 Août

dernier, Roger Schutz-
Marsauche naît le 12

mai 1915 dans le village
vaudois de Provence, de père
suisse et de mère française.
Il étudie la théologie protestante

aux universités de
Strasbourg et de Lausanne et
appartient à la Fédération
des sociétés missionnaires

Mfh ni

p I

m j i

\l Vvl ///il/
x. $1)

de jeunesse.
Mais, en 1940, alors qu'il
pourrait demeurer dans son
pays, ce jeune Suisse de 25

ans, devenu président de
l'Association chrétienne des
étudiants de Lausanne, décide

d'aller partager en France
le sort du pays de sa mère. Il
est désireux de prendre sa

part des souffrances du pays
en guerre. La grande
préoccupation de ce protestant est
celle de la division entre
chrétiens.
« Dans ma jeunesse, j'étais étonné

de voir des chrétiens qui, tout en

se référant à un Dieu d'amour,
perdaient tant d'énergie à justifier
des oppositions. Et je me disais :

pour communiquer le Christ, y a-
t-il réalité plus transparente qu'une

vie donnée, où jour après jour la

réconciliation s'accomplit dans le

concret Alors j'ai pensé qu'il était
essentiel de créer une communauté

avec des hommes décidés à donner
toute leur vie et qui cherchent à se

réconcilier toujours. »

Son but est de fonder une
communauté qui serait le
lieu de réconciliation entre
chrétiens d'appartenances
différentes par le partage
quotidien de la vie commune.

« De Genève, je suis parti à

bicyclette pour la France, cherchant

une maison où prier, où accueillir
et où il y aurait un jour cette vie de

communauté. »

Il va trouver le lieu et la maison,

qu'il va pouvoir acheter
grâce à un don providentiel.
« La défaite française de 1940
avait laissé le pays séparé en deux

zones, l'une occupée, l'autre libre.

Des réfugiés, des juifs en particulier,
essayaient de fuir et de se cacher

dans la zone non occupée »...
Le choix de Taizé, village tout simple

et en partie abandonné, a

toujours gardé pour frère Roger une

part de mystère », témoigne
Kathryn Spink (1). Il savait
que ce projet devait se réaliser

dans un désert. « Or une
succession d'événements avait fait
de cette région un désert humain :

la maladie qui avait frappé les

vignobles, l'attraction exercée par
des zones plus industrielles, la

Première Guerre mondiale dont si

peu d'hommes étaient revenus. La
solitude pesait particulièrement sur
les personnes âgées. Mais, pour
ma part, je n'en fus pas gêné. Il y
avait trop de nécessités immédia-

11 La vie de frère Roger, fondateur de Taizé

de Kathryn Spink, éditions Seuil,
1998.

tes. Depuis le premier jour, j'ai dû

apprendre à travailler la terre et à

vivre de très peu », dira-t-il.
Taizé se trouve à quelques
kilomètres au sud de la ligne
de démarcation, ce qui
conduit Roger à recueillir
clandestinement des réfugiés

et notamment des juifs,
et à être inquiété à plusieurs
reprises par la police qui,
non sans raison, suspecte
ses activités.
Il vit ses premières étapes de
vie de type monastique en
priant trois fois par jour dans
un petit oratoire qu'il a
aménagé.

Cette période le conduit
également à être confronté à la
face sombre de l'humanité :

en novembre 1942, Roger
accompagne en Suisse un
réfugié sans papiers pour
aider celui-ci à franchir la
frontière. C'est précisément
à ce moment-là que la
France est totalement occupée

et qu'il devient impossible

d'y retourner. Quelque
temps plus tard, un ami fait
savoir à Roger que la
Gestapo a visité la maison de
Taizé deux fois en son absence,

car il a été dénoncé.

Roger est donc finalement
contraint de rester en Suisse.
Pendant la période qu'il
passe à Taizé, il rédige une
petite brochure et la publie
en automne 1941. Dans cette
brochure de 18 pages, il
décrit son idéal de vie
commune. Il intitule ce texte
Notes explicatives.

La future communauté trou¬

ve ses racines dans cette
brève brochure de 1941, rédigée

par un jeune homme de
25 ans. Ces Notes explicatives

sont publiées à Lyon fin 1941

par l'intermédiaire de l'abbé
Couturier, un pionnier de
l'œcuménisme.
Roger prépare également sa
thèse de fin d'études consacrée

à l'idéal monacal
jusqu'à saint Benoît et sa
conformité avec l'Évangile
Parmi ceux qui lisent la
brochure, il y a deux étudiants
de Genève qui deviendront
plus tard les deux premiers
frères de Roger. Ils sont frappés

par sa publication et
prennent contact avec lui à

l'occasion de ses passages
en Suisse : Max Thurian qui
étudie la théologie, et Pierre
Souvairan, l'agronomie.
Fin 1942, lorsque Roger, de
retour de Taizé, doit rester à

Genève, Max et Pierre le
rejoignent pour vivre avec lui
dans un appartement situé à

l'ombre de la cathédrale de
Genève, rue du Puits-Saint-
Pierre. Un quatrième vient
partager leur vie, Daniel de
Montmollin. Ils commencent
une vie de travail commun et
de prière, dans le célibat et
dans la communauté des
biens, avec une promesse
renouvelée chaque année.
Durant cette période
genevoise, Roger Schutz le
protestant achève la structuration

de son groupe,
rebaptisé « communauté de
Cluny » en référence à l'une
des plus prestigieuses
abbayes catholiques
bénédictines.

La réflexion genevoise sur

Suisse Magazine n°197/198



Frère Roger et les enfants : une qualité d'écoute réciproque entre le

prieur de Taizé et ses jeunes interlocuteurs... Johannes, Vinzenz et
Chistoph sont venus du canton de Saint-Call.

Taizé ne dépare pas d'ailleurs
l'histoire de l'œcuménisme
du canton (voir encadré).
Au début cependant, le

programme de frère Roger ne
suscite pas une adhésion
totale parmi les protestants.
En 1942, la rédaction de la
Vie protestante, tout en éditant
son programme, préfère ne
pas reproduire en titre le

nom adopté par la communauté

et avertit ses lecteurs
des profondes réserves qu'elle

éprouve envers cette
référence monastique.

Retour de Genève à Taizé ;
les soutiens protestants

et catholiques

Le retour à Taizé a lieu en fin
de guerre en octobre 1944, et
la suite de l'histoire de la
communauté, sous l'impulsion

de frère Roger, sera celle
des rencontres entre les
cultures, les approches et les

personnalités chrétiennes de
toutes origines.
Car, après les premières
expressions de défiance du
protestantisme vis-à-vis du
monachisme, des personnalités

protestantes de premier

plan apportent rapidement
leur appui à la démarche, en
particulier le philosophe
Paul Ricœur, le théologien
indépendant Franz Leenhardt,
et le pasteur de la cathédrale
Saint-Pierre, lean de
Saussure.
Et en 1947, l'hebdomadaire
Réforme tient compte de ces
appuis et titre « un monastère

protestant », titre volontairement

évocateur par ses deux
termes apparemment
antinomiques. Effectivement, les

premiers frères sont protestants

mais vivent toujours
selon une règle d'origine
catholique : ils sont sept à

s'engager en 1949 et adoptent

les règles de vie contemplative

qui donne la primauté
à l'office, célébré plusieurs

fois par jour, et à l'instar des
moines catholiques ils font
vœu de chasteté, pauvreté et
obéissance. Les premiers
catholiques les rejoindront
dans les années 1960.

Et, dès le début, Taizé reçoit
également l'appui des repré-I C I I I V_ I I L 1 Up(VUI UC-u

sentants de l'Église catholique

: en 1948, le jeune
prieur demande à l'évêque
d'Autun de pouvoir chanter

« /Vvancer encore et toujours
vers wwe- simplicité du cœur

cj ni entraîne
ci une simplicité de vie »

(frère "Roge»4)

les offices quotidiens dans
l'église paroissiale de Taizé.
il reçoit une réponse chaleureuse,

non de l'évêque
mais du nonce apostolique,
Mgr Angelo Roncalli, futur
pape lean XXIII, qui sera le

parrain de l'entreprise. C'est
le début d'une longue amitié.
Jean XXIII est l'un des hommes

qui auront le plus compté

pour le prieur de Taizé. De
1962 à 1965, frère Roger est
l'un des observateurs les
plus attentifs du concile
Vatican II.

Plus tard, le pape Jean-Paul II

invitera frère Roger à prêcher,
dans son ancien diocèse de
Cracovie, devant 200 000
mineurs.

Le rayonnement de Taizé

Son souci de réconciliation
conduit le prieur de Taizé au-
delà du clivage protestants/
catholiques et il est l'hôte
régulier des autres
communautés chrétiennes :

l'archevêque anglican de
Cantorbéry, le patriarche de

Constantinople et les
responsables du Conseil
œcuménique des Églises
sont ses interlocuteurs.
Taizé est également, et
surtout, un endroit de rencontre
entre des jeunes venus de
tous horizons ; le tournant
est le « concile des jeunes »,

que le prieur de Taizé
convoque en pleine
tourmente de l'après-68 : Il
comprend que les aspirations

à l'œuvre dans la

jeunesse occidentale, la recherche

d'un sens à donner à la

vie, ne peuvent alors recevoir

de réponse des institutions

ecclésiales.
Depuis 1978, une rencontre
œcuménique rassemble
chaque année des dizaines
de milliers de jeunes âgés de
17 à 25 ans dans une ville
européenne.
Le nombre des pays d'origine

de ces voyageurs croît
avec les années : bien avant
la chute du mur de Berlin, les
frères de Taizé vont discrètement

dans les pays de l'Est
rencontrer des jeunes. Le

contact de Taizé avec
l'Europe de l'Est demeure
privilégié.
La communauté de Taizé

compte aujourd'hui une
centaine de frères de plusieurs
confessions chrétiennes et
originaires d'une trentaine
de pays.

Martine Roesch

La cathédrale
de Genève,
lieu d'oecuménisme

C'est à l'ombre de la
cathédrale que frère Roger
acheva la formalisation de
sa réflexion. Or, dès le XIXe
siècle, et après s'être
combattues, les églises
coexistèrent lorsque Genève
devint canton suisse après
avoir intégré des communes

qui venaient du royaume
de Savoie et de France.

Le premier mouvement
œcuménique y est alors
issu de la Réforme ; dans
les années 1920, le pasteur

Henri d'Espine œuvre
pour le rassemblement du
protestantisme suisse en
créant la Fédération des
Églises protestantes de la
Suisse (FEPS).
Puis eurent lieu Vatican II,
de longues discussions
entre les communautés, et
le 18 mars 1971, la création

du Rassemblement
des Églises et communautés

chrétiennes de Genève
(RECG). Genève est
toujours le lieu de collaborations

œcuméniques.

Suisse Magazine n°197/198


	Frère Roger, de Provence à Taizé

