
Zeitschrift: Suisse magazine = Swiss magazine

Herausgeber: Suisse magazine

Band: - (2003)

Heft: 171-172

Artikel: Fêtes et coutumes hivernales

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-849716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-849716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


/
/ Tmditions

Fêtes et coutumes
hivernales

À l'approche des fêtes de fin d'année, Suisse Magazine vous invite à découvrir

quelques-unes des coutumes populaires suisses les plus pittoresques.
Que la fête commence...

La Saint-Nicolas à Fribourg

Dès la tombée de la nuit, le

6 décembre, saint Nicolas,
saint patron de la ville,
monté sur un âne, conduit le

cortège à travers les rues de
la vieille ville pour se rendre

sur la galerie du porche de la

cathédrale. Du haut de cette
tribune, l'élève jouant le rôle
du saint prononce un
discours pour la foule
nombreuse réunie sur la place :

une revue quelque peu
satirique de l'année écoulée au

Collège et à Fribourg et
quelques remarques piquantes.

Puis le pieux cortège
regagne le Collège pour un

repas de fête. Cette tradition
de la célébration de la Saint-
Nicolas, que l'on retrouve en
d'autres endroits du canton -
à Bulle par exemple - est une
reprise depuis le début du
XXe siècle d'une coutume
ancienne attestée à Fribourg

au XVIIIe siècle déjà : la

représentation du miracle

de saint Nicolas. La

légende rapporte que
saint Nicolas aurait
ressuscité trois enfants perdus

qu'un boucher avait
découpés et mis au
saloir.
C'est ce récit, représenté
sur le porche de la cathédrale

de Fribourg, qui
donna au saint le rôle de

protecteur des enfants,
des garçons en particulier,

accompagné par
sainte Catherine pour les

filles.
Autrefois, le 25 novembre,

la fête de sainte
Catherine était célébrée de

façon semblable à Fribourg.

Le Klausschellen en pays
glaronnais

Le 6 décembre ou à une
autre date toute proche, les
écoliers de la plupart des

communes glaronnaises
traversent leurs villages en
faisant tinter de grosses et de

petites cloches.
Sonnerie rythmique d'une
part, vacarme sauvage de
l'autre, ce bruit doit rappeler
aux habitants que c'est jour

d'offrande. Celle-ci consiste
le plus souvent en nourriture
distribuée aux portes des
maisons.
L'industrie textile, avant
tout, a été introduite très tôt
dans le canton de Glaris et
cette coutume est justement
née de cette première
industrialisation. Sonner les
cloches et mendier des dons
étaient un privilège accordé

aux enfants des ouvriers qui
avaient l'occasion d'enrichir
quelque peu leur maigre
pitance.
Aujourd'hui, les barrières
sociales sont tombées et la

participation est ouverte à

tous les écoliers dès la
quatrième année scolaire environ.
Il faut observer encore que,
malgré la proximité des
villages, le déroulement de la

coutume, la date et le
moment de la journée
auxquels elle a lieu, diffèrent
selon les endroits ; reflet
d'une évolution propre à

chacun d'eux, mais désir
aussi de se distinguer
occasionnellement de ses
voisins.

La Bochselnacht
à Weinfelden

Le jeudi de la dernière
semaine avant Noël, les
enfants de la bourgade thur-
govienne de Weinfelden
organisent un cortège, lors

duquel ils parcourent les
rues en tenant des betteraves

qu'ils ont eux-mêmes
évidées et décorées, et qui
sont éclairées à l'intérieur au

moyen d'une bougie.
Les participants chantent sur
la place de l'Hôtel-de-Ville,
puis regagnent en masse
leurs écoles pour y prendre
une substantielle collation
composée de pain et de
saucisses. Les adultes, eux, se

retrouvent dans les restaurants

et le Conseil communal
tient ce soir-là sa séance
budgétaire.
L'origine de cette coutume,
aujourd'hui organisée par les

instituteurs et devenue, malgré

son nom (Bochseln
gronder, tapager, frapper,
chahuter, plaisanter), très
tranquille, reste obscure. Comme
le jeudi est étymologique-
ment le jour de Jupiter,
certains y voient un hommage à

ce dieu, d'autres en revanche
l'associent à une épidémie de

peste au XVIIe siècle. Ce qui
est certain, c'est qu'elle était
déjà pratiquée au XIXe siècle
et qu'elle n'est pas propre à

cette région. D'autres
endroits du nord-est de la

Suisse et du sud de

l'Allemagne connaissent aussi de
telles coutumes.

Les Niinichlinger
à Ziefen (BL)
Le soir du 24 décembre,
quelques douzaines d'hommes,

exclusivement des
célibataires et pour la plupart
très jeunes, parcourent sans
piper mot, abasourdis par le

son cadencé des cloches
qu'ils portent autour du cou,
un trajet traditionnel à

travers le village.

Suisse Magazine n°17i/172



Les Silvesterumzug
à Wil
Le cortège de la Saint-
Sylvestre à Wil (SG) est en
relation avec la
Laternenvisitation (inspection des
lanternes).
Autrefois, chaque maison
était obligée d'avoir un éclairage

de secours prêt à

fonctionner en cas de besoin et
dont l'existence était contrôlée

par une commission
municipale. Cette inspection
avait et a lieu encore aujourd'hui

le soir de la Saint-
Sylvestre.
De nos jours, un tel éclairage
ne fait plus l'objet d'une
quelconque obligation, mais
les propriétaires des
maisons, respectueux de la

tradition, n'omettent pas ce
soir-là de suspendre à leur
façade une lampe à pétrole
ou une lanterne éclairée
d'une bougie.

L'Achetringele à Laupen
Cette coutume de la Saint-
Sylvestre, perpétuée dans la

bourgade bernoise de Laupen,

remonte au début du
XIXe siècle. Autrefois, elle
avait lieu le jour de la Noël,
mais les autorités ont
toujours essayé, en vain, de

l'interdire. Finalement, le

pasteur a au moins obtenu
qu'elle soit reportée au soir
du 31 décembre.
Rare vacarme, il est vrai, que
cette coutume qui frôle même
ici et là la brusquerie. Les écoliers

participants se réunissent

sur les hauteurs du
château et de là descendent

au village.
Trois sortes de personnages
méritent l'attention : les
Achetringler, qui sonnent de

grosses cloches, les Bäsemanne

("hommes aux balais"),
porteurs de longues perches
auxquelles sont fixées des bran¬

ches de genièvre, et les Blaa-

teremannli (Blaatere vessie et
Mannli petit homme),
brandissant des vessies de porc
gonflées d'air.
Sur de petites places, le cortège

s'arrête et celui qui est à sa
tête prend congé, en vers, de
l'année écoulée et souhaite
une bonne et heureuse année
à la population. Entre les

phrases, les Bäsemanne

gesticulent et sèment la terreur
parmi les spectateurs.
À la fin du cortège, les Blaate-

remannli et les Bäsemanne qui,
entre-temps, se sont aussi
" armés ", rouent de coups,
tout spécialement les jeunes
filles, avec leurs vessies de

porc, jusqu'à ce que leurs
" armes " éclatent.
Le contraste entre le calme
empreignant le cortège et la

présentation des vœux et le
tintamarre régnant lors de
la deuxième partie, révèle

une lente évolution de la

coutume, mais probablement

aussi l'intervention
des adultes.

Les Silvesterkläuse
à Urnäsch
La coutume des Silvesterkläuse

d'Urnäsch (AR), pratiquée
depuis plus de deux siècles,
a évolué au cours des dernières

décennies. On s'ingénie
aujourd'hui à mettre l'accent
sur les éléments artistiques,
alors qu'autrefois on avait à

faire à des personnages très
simplement déguisés.
Les Klause portent de nos
jours des costumes et des

masques dont la confection
exige un énorme travail.
On distingue trois groupes
de personnages : les Schöne

(beaux), dont il sera encore
question, les Wüeschte
(vilains), habillés de matériaux

naturels tels que
brindilles de sapin, mousses,
etc. Et dissimulés derrière
des masques terrifiants, les

Scftö-Wüeschte, enveloppés
des mêmes matériaux que
les Wiiechte, mais se voulant
d'apparence moins hideuse.
La plupart d'entre eux se

déplacent en petits groupes,
visitant les maisons et

souhaitant la bonne année aux
familles, lodels, sons de
cloches et tintements de

grelots accompagnent leur
périple. Ces prestations
leur valent quelques dons
en espèce qui leur permettent

de couvrir les frais
vestimentaires et de se nourrir.
Les imposantes parures
coiffant les Schöne sont
richement décorées et
nécessitent souvent plus
d'une centaine d'heures de
travail. Les Wüber (femmes)
portent de hautes coiffures
ornées de figurines, les
Mannevölcher (hommes),
eux, de larges couvre-chefs
peints et sculptés représentant

sur un fond plat des
scènes de la vie rurale.
Mais en réalité, des hommes

se cachent derrière
tous ces costumes, car le

port des cloches est très
astreignant. Les Wüber

portent une ceinture avec le

plus souvent treize grelots,

/

llTmditions

[> Le plus grand, affublé d'une
grande barbe blanche, marche

en tête, tenant à la main
une longue perche avec à

l'extrémité un chiffon enduit
de suie. Gare alors aux
curieux qui se mettent aux
fenêtres : le risque de se voir
barbouillés de suie leur pend
au nez
Ces hommes, tous vêtus de

longs manteaux foncés, portent

en guise de chapeau des

tuyaux de carton noir pouvant

atteindre deux mètres
de haut. Ces couvre-chefs
n'ont cependant pas de
signification profonde. Ils
ont pris cette forme au cours
des temps, à la suite de paris
entre les participants.
La coutume actuelle, telle
qu'on peut l'observer depuis
un demi-siècle environ, est
une forme fort assagie des

cortèges sauvages d'autrefois,

connus depuis le début
du XIXe siècle dans différents
villages du canton de Bâle-

Campagne.

Le soir, à six heures, des
centaines d'enfants, escortés de

tambours, traversent la ville
plongée dans l'obscurité, à la

lueur des lampions qu'ils ont
confectionnés, leunes et
vieux, accompagnés de la

musique municipale, font
halte à trois endroits et chantent

des chants religieux de

circonstance. Sur le chemin
du retour, la ville est à

nouveau éclairée. Deux chansons

joyeuses sont interprétées en

guise de conclusion et
chaque enfant participant
reçoit alors un homme de

pâte (petit pain sucré en
forme de bonhomme). Le soir
du nouvel an, les lampions
sont examinés par un jury et
les meilleurs sont récompensés

par des dons en nature.
Ce cortège est peut-être lié
au fait que les fonctionnaires
étaient accompagnés de
porteurs de lanternes lors de
leur inspection, idée que les
enfants ont reprise. Quant
aux chants religieux, ils
s'expliquent par l'atmosphère de

méditation qui règne en ce
dernier soir de l'année.

8 Suisse Magazine n°171/l 72



Ces longs tortis sont ensuite
enroulés autour d'un mât
d'environ huit mètres. À
midi, le tout doit être achevé

et le poteau avoir un
diamètre de près de deux
mètres.

i

les Mannevölcher, deux énormes

cloches, l'une sur la

poitrine et l'autre sur le dos.
Cette coutume a lieu sous
cette forme à la Saint-
Sylvestre ainsi que le 13

janvier. Lorsque le pape
Grégoire XIII a modifié le
calendrier, différents
cantons réformés n'ont pas
voulu se soumettre à cette
nouveauté papale et s'en
sont tenus, jusqu'au XVIIIe

siècle, au calendrier julien
qui accusait une différence

de treize jours par
rapport au calendrier grégorien.

Certains calendriers
populaires ont alors
mentionné côte à côte
l'ancienne et la nouvelle
chronologie et par conséquent
deux jours de la Saint-
Sylvestre, d'où la double
apparition des Klause.

Le Vogel Gryff à Bâle
En fin de matinée, le 13, le 20

ou le 27 janvier, un radeau
descend le Rhin avec à bord
un équipage inhabituel :

deux tambours, deux porte-
drapeaux, deux canonniers
tirant sans cesse des salves

et le personnage principal, le

WMe Mann (le sauvage) qui
brandit un sapin déraciné et
sautille, le regard braqué du
côté du Petit-Bâle sur la rive

ne pas effleurer son sol.
WUder Mann, Leu (lion) et
Vogel Gryff sont les anciens
" signes " des trois sociétés
de voisinage du Petit-Bâle. Si

elles avaient autrefois des
fonctions militaires et
politiques, elles ne subsistent
aujourd'hui que pour entretenir

l'amitié et exprimer leur

esprit d'appartenance au
Petit-Bâle face à la grande
agglomération de la rive
gauche. L'existence de ces
figures symboliques est
attestée depuis le XVIe siècle.
Elles se produisaient autrefois

seules, mais depuis que
ces sociétés ont acquis en

commun un bâtiment en
1841, elles évoluent ensemble.

Le jour de la représentation

est fonction de la
société qui assume la
présidence de cette année-là.
La suite du programme
consiste en un repas de fête
de tous les sociétaires ;

l'après-midi et le soir, les

trois " signes " dansent à

nouveau dans les rues du
Petit-Bâle.

droite du Rhin. En aval du
Mittlere Brücke (pont du
milieu), il est accueilli par
deux autres curieux individus

: un lion se trémoussant
sur deux pattes et un oiseau
avec un grand bec.
À midi, les trois compères
dansent individuellement
sur le pont au son des
tambours en prenant garde, bien
entendu, de tourner le dos
au Grand-Bâle et surtout de

Le Horn Strom à Scuol
Le premier samedi de février
au matin, les écolières et
écoliers les plus âgés se
réunissent sur la place du
village de Scuol (GR) pour
confectionner le Horn Strom,

le bonhomme de paille.
Le seigle, dont les tiges sont
tressées en tortis de la grosseur

d'un bras, a été cultivé
spécialement pour cette
occasion et battu à la main.

L'après-midi, des adultes
enfoncent le Hom Strom dans

un trou creusé à cet effet
dans un pré situé en face du

village.
Le Horn Strom fait alors l'objet

d'une surveillance accrue,
de façon que des galopins

des villages voisins ne
puissent y mettre le feu

avant l'heure.
Le soir, dès que l'horloge
du clocher a sonné huit
heures, les aînés des

garçons bombardent le Horn

Strom de boules de feu
confectionnées avec des
chiffons imbibés de pétrole
qui, après avoir illuminé
les alentours, enflamment
le bonhomme de paille.
Devant ce brasier, enfants
et adultes entonnent le
chant du Horn Strom, dû à la

plume d'un poète local. Une
demi-heure plus tard, tout
est fini et chacun regagne le

village.
Le peu de connaissances sur
l'origine de la coutume autorise

maintes suppositions. Si

un rapport avec la fête catho-

lique de la Chandeleur
(2 février) est certainement
secondaire, les racines
pourraient bien se trouver dans le
domaine cultuel païen.

Suisse Magazine n°171/172


	Fêtes et coutumes hivernales

