
Zeitschrift: Le messager suisse de Paris : organe d'information de la Colonie
suisse

Herausgeber: Le messager suisse de Paris

Band: 4 (1958)

Heft: 12

Artikel: Le legs spirituel de Pestalozzi en notre temps

Autor: Baumgartner, Paul / Pobé, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henri Pestalozzi et les orphelins de Stans

par Albert ANKER

Propriété du Musée d'Art moderne de Zurich

30



LE LEGS SPIRITUEL DE PESTALOZZI

annatta

Le nom et l'œuvre de Jean-Henri Pestalozzi (1746-
1827) ont été célèbres, du vivant déjà de ce grand
pédagogue et philanthrope, bien au-delà des frontières de sa
patrie suisse. Sa mémoire vient encore de rayonner de
par le monde du fait qu'en Suisse et dans plusieurs
autres pays d'Europe, ont été fondés les villages qui portent

son nom : villages Pestalozzi destinés à recueillir
des orphelins de guerre d'abord, puis d'autres enfants
sans parents ni ressources. Mais peu nombreux sont ceux
qui connaissent le véritable legs spirituel de Pestalozzi.
Les archives contiennent, toujours inédits, — et cela
130 ans après sa mort —, d'innombrables feuillets qu'il
a couverts de son écriture difficile à déchiffrer. De son
regard prophétique, il a pourtant prévu, sur plus d'un
point, ce qu'allait être l'évolution de l'Europe et du
monde, si bien que bon nombre de ses pensées acquièrent

une brûlante actualité pour nous, hommes du
XX" siècle. C'est pourquoi nous avons choisi, dans l'abondance

de ses écrits, quelques idées essentielles de ce grand
Suisse. Puissent-elles nous faire réfléchir.

La pensée tout entière de Pestalozzi prend sa source
dans la connaissance de la misère sociale, économique et
surtout morale des hommes de son temps. Son ardent
amour du prochain le poussa jusqu'à se dépouiller de
ses propres biens tant était vif son désir d'aider les
victimes de la misère. « Je n'ai jamais voulu », confesse-
t-il très tôt, « et je ne veux rien d'autre aujourd'hui,
que le bien du peuple que j'aime et que je sens misérable

comme peu l'ont senti misérable, du fait que j'ai
supporté ses souffrances avec lui, comme peu les ont
supportées avec lui. » C'est dans ce sens qu'il prenait
position à l'égard de faits politiques, de problèmes
sociaux et économiques, consacrant des études à la
législation criminelle, à la philosophie de l'Etat et à la
sociologie, à l'éducation du peuple, à la méthodologie
pédagogique, à la religion, etc... Çà et là, dans son œuvre,

on rencontre des passages qui n'ont rien perdu, au
contraire, de leur nouveauté révolutionnaire. Ainsi,
lit-on dans un traité de 1799 : « Je suis persuadé que
l'influence de la bourgeoisie sur l'ennoblissement du
genre humain devra s'exercer au travers d'une guerre à

la mort (*), contre tous les moyens d'exploitation de la
politique pour autant qu'ils oppriment l'homme humble
et pauvre dans le pays. »

Mais que ceux qui voudraient, en s'appuyant sur de
telles références, faire de Pestalozzi l'avocat d'un parti
n'oublient pas qu'il n'a jamais postulé de pareils principes

dans le sens d'une idéologie politique. Les phrases
par lesquelles il termine, en 1781, la préface de la
première partie de sa première oeuvre importante, Lienhard
et Gertrude, sont restées valables, sans modification,
durant toute sa vie : « Je n'ai point de part à toutes les
querelles des hommes au sujet de leurs opinions ; mais

ce qu'ils font, pieusement et loyalement, fidèlement et
honnêtement, afin d'amener l'amour de Dieu et l'amour
du prochain dans leurs cœurs, le bonheur et les
bénédictions dans leurs maisons, voilà, me semble-t-il, ce
qui doit être en dehors de toute querelle, pour nous tous,
et placé dans nos cœurs, pour nous tous. »

Bien que réclamant avec insistance des réformes
sociales, Pestalozzi ne s'est jamais fait le porte-parole
d'un collectif anonyme. Non, il a toujours défendu la
cause de l'individu, de chacun en tant que membre de la
communauté de sa famille et de son peuple. Avec le
regard impitoyable du visionnaire adjurant ses contemporains,

il a démasqué l'essence du collectivisme comme
une domination purement apparente des instincts qui
risquent, dès la première occasion, de se déchaîner en
une arbitraire violence anarchique, en un brutal appétit
du pouvoir. Il nous met en garde : « L'homme collectivement

uni, s'il n'est pas autre chose que cela, s'engloutit,
en toutes circonstances, dans les abîmes de corruption
de la civilisation et, noyé dans cette corruption, il

ne recherche, sur toute la terre, rien d'autre que ce que
recherche également le sauvage dans sa forêt. »

Voilà pourquoi la lutte de Pestalozzi pour la justice
sociale est en même temps une lutte pour la dignité
humaine. La reconnaissance de la dignité humaine
formera la base de toute constitution politique libérale.
Dans son traité, aussi actuel aujourd'hui qu'alors, intitulé

: A l'innocence, à la gravité et à la noblesse de mon
temps et de ma patrie, il fait appel à ses compatriotes :

« Patrie Chère petite patrie bénie Qu'es-tu sans la
valeur individuelle de tes citoyens Qu'es-tu sans la
liberté légale de ton peuple, fondement et garantie de
cette valeur individuelle » Ainsi Pestalozzi plaide pour
l'idée d'un Etat et d'une communauté basés sur le droit,
respectant la liberté de l'individu, mais recherchant
aussi la justice sociale et défendant le plus faible contre
le plus fort.

La liberté politique ne saurait être séparée de la
liberté morale de l'individu ; celle-là croît sur celle-ci
comme la branche sort du tronc de l'arbre. La garantie
de la dignité humaine par l'Etat n'est possible et
efficace que si les représentants de la vie politique et les
membres de la communauté du peuple sont véritablement

des hommes. Ce qui amène Pestalozzi à cette
exhortation : « Devenons des hommes afin que nous
puissions redevenir des citoyens, redevenir des Etats
et afin que nous ne tombions pas, de par l'inhumanité,
dans l'incapacité du sens civique et, de par l'incapacité

(*) En français dans le texte.

31



du sens civique, dans la dissolution de toute force
étatique quelque forme que prenne cette dissolution. »

Or, Pestalozzi savait que l'être humain ne saurait, tout
seul, s'élever du niveau des instincts de la nature
auxquels il est soumis dans son état primitif, jusqu'à cette
hauteur, où il se décide librement pour la vérité et le
droit, mais que les forces morales, durant sa croissance,
doivent être éveillées et formées par les parents et les
éducateurs. Après nous avoir exhortés à devenir des
hommes, il nous dit : « Pour la partie du monde
moralement, spirituellement et civiquement abaissée, il n'est
d'autre salut qu'une culture en vue de l'humanité,
qu'une culture de l'homme »

L'éducation, aux yeux de Pestalozzi, n'est au fond
autre chose qu'une aide — une aide apportée à chaque
individu, qui, élargie au plan général, est une aide
apportée à la communauté du peuple, à l'Etat et à l'humanité

tout entière. Ce n'est donc certes pas un hasard
qu'il ait commencé à développer ses méthodes d'éducation,

qui allaient devenir célèbres dans toute l'Europe,
non pas dans ses institutions pédagogiques à Berthoud
et à Yverdon, c'est-à-dire à une époque stable où les
soucis pesaient moins sur son activité, mais à Stans déjà
où le gouvernement helvétique qui avait succédé à
l'Ancien Régime l'avait envoyé en qualité de tuteur des
orphelins. En une lutte héroïque, mais vaine, les habitants

de Nidwalden avaient défendu leur sol natal
contre les troupes napoléoniennes. C'est là, au milieu de
ces enfants déguenillés que les misères de la guerre
avaient privés de leurs parents et livrés à l'abandon,
au milieu de ces orphelins, auxquels il se voua corps
et âme, que les intuitions des années antérieures devinrent,

pour Pestalozzi, une évidence, une certitude. Il
comprit que toute éducation doit partir des données
naturelles de l'enfant, de sa « situation individuelle »,
c'est-à-dire des capacités morales et intellectuelles
innées à l'homme. Ces puissances premières de l'âme, il
chercha à les former pour qu'elles devinssent conscience
morale, concepts intelligibles, par le moyen d'une pédagogie

à fondement psychologique pour laquelle il trouva
le modèle dans la croissance de la nature.

Pestalozzi reconnut que l'éducation doit commencer
chez le nourrisson. Il faut qu'elle débute dans la cellule
mère de tout ordre communautaire et social : dans la
famille, dans la demeure familiale. Au cours de
l'allocution composée à l'occasion de son soixante-douzième
anniversaire, il l'expose : « Ici, dans la demeure familiale,

se rassemble tout ce que je considère comme le
plus auguste, le plus sacré pour le peuple et le pauvre.
Son salut, le salut de la demeure familiale, est seul à
pouvoir venir en aide au peuple et donc la première
chose et la principale à laquelle il faut pourvoir, dans
son intérêt. C'est de cette demeure familiale et d'elle
seule que rayonnent la vérité, la puissance et la bénédiction

de la culture du peuple... Ainsi, le cœur, l'esprit et
la main sont en quelque sorte reliés symboliquement
par les conditions de la demeure familiale, pour tout
service de la vie, en toute vérité commune et en tout
droit commun de la maison. »

La relation parents-enfant représente donc l'ordre
fondamental de l'existence et l'archétype de toute relation

communautaire humaine. C'est pourquoi sa struc-

POUR
Vos Réceptions

Vos Fêtes
UTILISEZ
NOTRE

ture est ausài valable pour les rapports entre le
gouvernement et le peuple, entre Dieu et l'homme. Dans un
écrit de ses débuts, La veillée de l'ermite, de 1780, nous
lisons : « Etat du sujet, enfant du prince, qui avec lui
est enfant de Dieu. Combien il est doux et fort et fin,
le tissu des relations naturelles de l'humanité... Ma foi
en Dieu est l'assurance de ma foi en mon père et en
tout devoir de ma maison. »

De cette manière, la religion aussi, pour Pestalozzi,
comme la réforme sociale, commence par l'individu,
c'est-à-dire par le fait que chacun, fort d'une foi active
et secourable, fait ses preuves dans la vie quotidienne,
à l'égard de son prochain. Et, dans cette perspective,
sa vie et son œuvre, considérées comme un tout,
apparaissent comme la charité chrétienne mise en pratique.
Certes, sa vie ne fut pas la voie triomphale d'un génie
glorieux. Mais, soustraite au temps, elle manifeste la
vérité d'un combat mené dans la simplicité de l'effort

de tous les jours,
dans l'abnégation et la
sincérité, au service de
l'humanité, de la justice,
de l'aide au prochain,
avec le ferme espoir de
l'avènement heureux de
la génération future et
avec une fidélité immuable

à l'égard de la patrie
suisse. Et si nous
cherchons à comprendre le
secret qui a permis à
Pestalozzi de garder intacte,
à travers les terribles
ébranlements de son
existence, la foi en sa
mission et qui permet à

son œuvre de conserver
son actualité à chaque
époque et dans toute
circonstance humaine, il
nous semble en trouver
l'explication dans les
paroles qu'il a adressées à

son ami Philippe-Albert
Stapfer, dans une lettre
de 1808 : « Quand je
considère mon œuvre telle

qu'elle est réellement,
je ne vois pas un homme
sur terre qui eût été
moins capable de la
réaliser que moi... et pourtant

(je) l'ai imposée.
C'est l'amour qui l'a fait.
Il a une force divine
quand il est vrai et
ouand il n'a pas peur de
la croix. »

PROCHASSON
VINS FINS

LIVRAISON
A DOMICILE

assortiments

par 12

bouteilles

Paul Baumgartner.

Traduit de l'allemand
par Marcel Pobé.

UNGEMUTH
„76, r. d'Alsace, C0URBEV0IE.

Tél. DÉFense 02-29

32


	Le legs spirituel de Pestalozzi en notre temps

