
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch = Annuaire suisse du théâtre

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 49 (1988)

Artikel: Patriotische und historische Festspiele im deutschsprachigen Raum :
ein Versuch in zehn Thesen und eine Vorbemerkung

Autor: Moser, Dietz-Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Patriotische und historische
Festspiele im deutschsprachigen Raum

Ein Versuch in zehn Thesen und einer Vorbemerkung

Dietz-Rüdiger Moser

Vorbemerkung

Das «Festspiel» stellt sowohl begrifflich als auch in seiner historischen

Entwicklung ein vielschichtiges Gebilde dar, das nicht nur
Divergentes meint, sondern auch zahlreichen Traditionssträngen
verpflichtet erscheint. Dies macht es nötig, das Viele auf Weniges zu
reduzieren: den Begriff auf eine definierte Grösse, die geschichtliche
Entwicklung auf einzelne Hauptlinien. Zwei Grundthesen schälen
sich heraus: erstens, dass diese säkularisierte, konservativ-affirmative

Gattung des 19. und 20. Jahrhunderts als «Werte-Normen-
Symbol» die Öffentlichkeit, in der sie sich entfaltete, auf Bekenntnis
wie auf Normenerfüllung verpflichten wollte, und zweitens, dass sie
ihre stärksten Antriebe aus der Tradition konfessioneller Selbstdarstellung

im deutschen Protestantismus empfing. Hinsichtlich der
Perspektive lautet die Analyse skeptisch: In einer informierten,
pluralistisch ausgerichteten Gesellschaft kann das Massenmedium
Festspiel nicht viel mehr als Hilfestellung bei der Durchsetzung
fragwürdig gewordener Leitbilder oder Programme leisten, es sei
denn, dass von ihm verantwortlicher Gebrauch gemacht wird.

These 1

Der Begriff «Festspiel», hier nur als Gattungsbezeichnung verstanden,

bildet eine Prägung des späten 18. Jahrhunderts, die sich nach
ihrer Verwendung im Untertitel zu Johann Wolfgang von Goethes
Gelegenheitsdichtung «Paläophron und Neoterpe» (geschrieben
zum Geburtstag der Herzogin Amaiia von Weimar am 24. Oktober
1800) rasch allgemein durchsetzte.1 Goethe verfolgte mit diesem
«Festspiel» das Ziel, «den Festlichkeiten», wie es im siebenten Buch
von «Dichtung und Wahrheit» über die Aufgaben eines Hofpoeten
heisst, «Schwung und Zierde zu geben und eine vorübergehende
Pracht zu verewigen».2 An der Schwelle eines neuen Jahrhunderts
sollte mit ihm die Versöhnung der alten und der neuen Zeit symbolisch

dargestellt werden.3 Bei der Redaktion seiner Werke im Juli

50



1814 vereinigte Goethe dieses und drei weitere Gelegenheitsdramen
aus Anlass verschiedener Feste zu einer eigenen Gruppe von
«Festspielen», die alle - mehr oder weniger deutlich, am klarsten
erkennbar in der «Pandora» von 1808 - an den religiös-weihevollen
Charakter der antiken Tragödie anknüpfen und das Ziel einer
Läuterung des Menschen, einer Befreiung aus dem Alltäglichen,
eines Höherführens zu neuen geistigen Formen, verfolgen.4 Die
einleuchtende Absicht, durch eine im Rahmen des Festes dramatisch

zur Anschauung gebrachte Idee den Menschen zum Besseren,

ja zum Schönen hin zu verändern, dürfte die rasche Verbreitung
der Gattung und damit ihrer Benennung zur Folge gehabt haben.
Während Johann Christoph Adelungs «Grammatisch-Kritisches
Wörterbuch der hochdeutschen Mundart» (1774-1786) den Begriff
noch nicht verzeichnet, registriert ihn das «Deutsche Wörterbuch»
der Brüder Grimm und setzt ihn dem lateinischen «ludus festivus»
gleich: «Die bühne wurde mit einem festspiel eröffnet».5 Was unter
dieser Bezeichnung hinsichtlich ihres Inhaltes, ihrer Intention, ihrer
Form oder ihrer Funktion zu verstehen sei, wurde nicht weiter
ausgeführt. In der Sekundärliteratur verbinden sich mit ihr, einer Art
«Sprachhülse», die unterschiedlichsten Vorstellungen.

These 2

Eine Definition der Gattungsbezeichnung muss davon absehen, alle
zu einem bestimmten Fest aufgeführten dramatischen Repräsentationen

unter dem Begriff des «Festspieles» zu subsummieren. Wollte
man ihm, wie bereits geschehen, jede anlässlich eines
religiöskultischen oder weltlichen Festes veranstaltete, «meist der festlichen
Stimmung des Publikums entsprechend prunkvoll inszenierte und
ausgestattete Opern-, Dramen- und Ballettaufführung» zuweisen,6
blieben im wesentlichen nur die Stücke des Repertoiretheaters
ausgeschlossen, ohne dass damit seinem spezifischen Charakter
und der Zeit seines Entstehens Rechnung getragen würde.7 Abgesehen

werden muss auch von einer Beschränkung seines Geltungsbereiches

auf reine Bühnenwerke,8 da es zu seinen Zielen gehört, an
die Stelle einer vom Publikum zu rezipierenden Theateraufführung
ein Gemeinschaftserlebnis zu setzen, das durch den jeweils
herangezogenen Stoff seine nähere Bestimmung erhält. Wie schon
Goethe gesehen hat, bezieht sich die Begriffskomponente «Fest»
stets auf eine freudige, die Gemüter erregende oder doch zumindest
bewegende Kundgebung gemeinsamer Anliegen.9 «Spiel» aber
erweist sich (nach Huizinga) als etwas, das «über den unmittelbaren
Drang nach Lebensbehauptung hinausgeht und in die Lebensbetätigung

einen Sinn hineinlegt. Jedes Spiel bedeutet etwas.»10 Das
«Festspiel» wäre demnach als eine sinn- oder bedeutungshaltige
Kundgebung jener Gemeinschaft zu verstehen, innerhalb deren es

51



sich ereignet, ohne dass damit eine bestimmte Darbietungs- oder
Aufführungsform verbunden sein müsste. Sein Zweck bestünde
dann gerade in dem Ziel, aus der Menge der Vielen, die zu seiner
Verwirklichung zusammenkommen, eine Gemeinschaft, d.h. eine
durch gleichgerichtete Erwartungen, Meinungen und Verhaltensweisen

bestimmte Summe von Menschen, mithin eine substantielle
Einheit, zu formen.11 Tatsächlich zeigen die von ihren Urhebern als

«Festspiele» bezeichneten öffentlichen Repräsentationen des 19.

und 20. Jahrhunderts bei aller sonstigen Verschiedenheit die gleiche
Tendenz, mthilfe des jeweils gewählten Gegenstandes einen
emphatischen Zusammenschluss und zugleich eine ebenso
nachdrückliche Abschliessung nach aussen zu bewirken. In der Terminologie

Horst-Jürgen Helles12 stellt das so umrissene Festspiel in jedem
Fall ein «Werte-Normen-Symbol» dar, d.h. die Veranschaulichung
eines Handlungssinnes, der zugleich auf Bekenntnis wie auf
Normerfüllung ausgerichtet ist.13 Unter dem Begriff des Symbols wird
dabei die Spannung zwischen vergangenem und zukünftigem
Handeln verstanden, die in ihm (als Summe aus Wertewissen und
Faktenkenntnis) eingefangen ist. Eine Erziehung zum unterscheidenden

Denken oder eine Hinführung zur selbständigen Urteilsbildung

liegt den Intentionen des Festspiels fern. Insofern bedeutet
«Festspiel», um mit Piaton zu sprechen, ein «Spiel, das dem Ernst
verwandt ist»,14 weil mit ihm nichts Belangloses bezweckt wird,
sondern eine tief in das Leben des Einzelnen eingreifende Bemühung

um seine Anpassung an andere Menschen. Was den Gegenstand

der genannten Kundgebung betrifft, handelt es sich meist um
eine weltanschauliche Position, die gewöhnlich an einer exemplarischen,

als Identifikationsobjekt geeigneten geschichtlichen Persönlichkeit

oder an einem konkreten historischen (beziehungsweise als

solchem gedachten) Geschehen erläutert und mit poetischen,
theatralischen sowie oft auch musikalischen Mitteln beglaubigt und
begreifbar gemacht wird. Der Appellfunktion des Festspieles als

einer auf Öffentlichkeit hinzielenden Repräsentation korrespondiert
sein Anspruch auf rückhaltlose Zustimmung durch aile an ihm virtuell

Beteiligten. Sein Rückbezug auf Vergangenes, dessen damit
verbundene zwangsläufige Idealisierung und die ihm innewohnende
Erwartung bereitwilliger Akzeptanz lassen das Festspiel als eine
prinzipiell affirmative und zugleich konservative Gattung erscheinen,
der es eher auf Einübung ein bestehende Verhältnisse als auf eine

Veränderung unbefriedigender Lebensbedingungen ankommt.

These 3

Das «Festspiel» stellt eine dramatische Gattung konfessioneller oder
politischer Tendenzdichtung dar, die sich erst im 19. und 20.
Jahrhundert, vornehmlich im Kontext patriotisch-nationaler Selbst-

52



fûiî das piiiicheuer fof- und ftaiicmat-Sheatfl*

gebicfttet

von

?aur $>eyte.

Piultk non Poron non PerfciU.

3er ihitterjtag ift ilen liiitlecMi'elracn ihr im leMc pfttlenra Arieger tcpimml.

PaulHeyse, Der Friede. München 1871.

darstellungen, breit entfaltete. Ihre Anfänge liegen im wesentlichen in

den aus Anlass der Reformationsjubiläen des 17. Jahrhunderts
entstandenen Dramen in der Volkssprache, zu denen es auf katholischer

Seite kein nennenswertes Gegenstück gab, und in den
Bemühungen der Aufklärungszeit um die Schaffung einer
deutschen Nationalliteratur. Die ihm immer wieder zugerechneten älteren
Formen des Schau- und Spielbrauches lieferten allenfalls formale
Anregungen, lagen jedoch intentional und funktional auf einer ganz

53



anderen Ebene. Zwar wird von der Forschung gern auf historische
Vorläufer der Gattung hingewiesen, zu denen dann etwa die «Trionfi»

der italienischen Renaissance, bestimmte Formen des Barocktheaters,

ja sogar mittelalterliche Mysterien-, Passions- und
Fronleichnamsspiele und sogar die Fastnachtsspiele des Spätmittelalters
gehören sollen.15 Zu den meisten dieser älteren Formen theatralischen

Gepränges besteht jedoch darin ein entscheidender
Unterschied, dass das Festspiel im engeren Sinne nicht dem liturgischen
Ablauf des Jahres folgt und insofern auch nicht dazu dient, dem
Glaubensvolk, der Gemeinde, die christlichen FHeilslehren zu erklären

oder bildlich zu veranschaulichen. Die wiederkehrenden
Jahrestermine, zu denen es veranstaltet wird, liegen grundsätzlich ausserhalb

des traditionellen liturgischen Heilsjahres und der ihm durch die
Perikopenordnung vorgeschriebenen Thematik. Daraus folgt, dass
das Festspiel dort seinen Platz hat, wo dieses Heiisjahr nicht oder
nicht mehr in repräsentativer Form begangen wird, also sowohl
abseits der christlichen Hochfeste als auch in säkularisierten Bereichen.

Das Festspiel stellt im wesentlichen eine säkularisierte Gattung

dar, die überkommene christliche Festformen (katholischer
oder evangelischer Provenienz) bewusst (und unter Rückgriff auf
vorchristliche, speziell antike Vorbilder) ablöste und ersetzte,
allerdings nicht ohne eine religiöse Grundströmung zu bewahren.

These 4

Das auf gemeinschaftliche Kundgebung einer Idee abzielende Festspiel

unterscheidet sich grundsätzlich vom Theater der griechischen
und römischen Antike, das ein Publikumstheater darstellte und als
solches auf die Auseinandersetzung zwischen Darbietung und
Rezeption angewiesen war.16 Zwar verfügte das antike Theater über
Mittel, die ein Gemeinschaftserlebnis hervorrufen und unterstützen
konnten - etwa die Chöre in den klassischen Tragödien -, und es
wollte auch, Aristoteles zufolge, bei den Zuschauern eine «Katharsis»

und damit zugleich ein «dionysisches» Lebensgefühl bewirken,
doch verstand es sich zugleich als ein «Organon der «politischen
Bildung»»,17 das stets der Kritik des Publikums unterworfen blieb.
Gewollte Anknüpfungen des Festspiels an die Antike konnten sich
deshalb nur auf die theatralischen Mittel beziehen, nicht aber auf den
Geist und die Funktion des antiken Theaters selbst. Auch das
Schauspiel des christlichen Mittelalters rechnete zu sehr mit dem
Gegenüber von Darbietenden und Annehmenden, als dass es stets
zu einer solchen Art von gemeinschaftlicher Kundgebung gekommen

wäre, wie sie für das spätere Festspiel als Norm gelten kann.
Selbst wenn die Passions-, Oster- und Fronleichnamsspiele - etwa
durch den gemeinsamen Schlussgesang des Osterliedes «Christ ist

erstanden» - zu einer mächtigen Demonstration des Glaubens

54



Bühnenmanujkripi

ïtt 3*l)n JÉMldctit

Paul Beyer, Düsseldorfer Passion 1933.

führten, einte hier doch nicht das Spiel selbst, sondern der Kult, aus
dem es als ein didaktisches Medium hervorgetreten war.18 Bedeutende,

jedoch wieder nur formale Anregungen für das Festspiel bot
dagegen die Renaissance, zu deren Wesen die Rückbesinnung auf
eine glanzvolle Vergangenheit gehört. Die Darstellung antiker
Pracht, etwa in den Triumphzügen altrömischer Feldherren,
erwuchs zwar aus der Liturgie, nämlich aus der (im Geschichtsbild
Augustins verankerten)19 Absicht, im Karneval jene heidnische

55



Gegenwelt aufzuzeigen, die durch das Christentum überwunden
worden war, doch lag das didaktische Moment dieser Repräsentationen

nicht in dem Ziel, die Grösse des Vergangenen zu beschwören,

sondern diese durch das Wissen um die eigene, zumindest
moralisch höhere Pracht noch zu übertrumpfen, im römischen
Karneval z. B. zeigte man unter Paul II. den Triumph des Augustus
nach dem Sieg über Kleopatra, wobei nicht nur historische, sondern
auch mythologische Figuren auftraten,20 wie hier überhaupt schon
das Allegorische eine Rolle spielte, das dann im Festspiel zu einer
späten Nachblüte gelangen sollte. Diese Renaissance-Repräsentationen

wollten jedoch keineswegs eine Gemeinschaft stiften, die das
Dargestellte als Ideal betrachtet hätte; vielmehr konstituierte das
Wissen, die im Spiel zur Anschauung gebrachte «alte Welt» durch
den gemeinsamen christlichen Glauben überwunden zu haben, die
wiederum allein im Kult verankerte Gemeinschaft. Es ging, wenn
man im Karneval des Jahres 1500 auf Geheiss Cesare Borgias den
Triumph Cäsars aufführte oder in anderen Jahren die alte Weltherrschaft

Roms zur Anschauung brachte,21 nicht darum, Akteure und
Zuschauer auf dieses alte Rom einzuschwören, sondern im Gegenteil

darum, sich von ihm, das Augustin eine «secunda Babylon»
genannt hatte, deutlich abzusetzen; was sich im Karneval als

Darstellung einer irdisch gesinnten, heidnischen Welt breit entfalten
durfte, wurde durch die Eingezogenheit - das «in te redi» Augustins
- in der Fastenzeit überwunden. Nicht das Affirmative, sondern die
Negation bildete den Anlass solcher Spiele. Diese Feststellung gilt
ganz entsprechend für die immer wieder als Vorbild des Festspiels
herangezogenen Ritterspiele,22 etwa die sogenannten «Tafelrunden»
oder «Artus-Höfe»,23 die nach zahlreichen Verboten seit dem zweiten
Laterankonzil 1139 entweder ganz unterdrückt oder aber zu
Fastnachtsveranstaltungen umfunktioniert wurden,24 damit der Lächerlichkeit

anheimfielen und in der Folge rasch untergingen. Eine

Kundgebung gemeinschaftlichen Wollens, wie sie das spätere
Festspiel charakterisiert, fand hier wiederum nur in einer bewussten
Abkehr von der dargestellten Rittenwelt statt, also im Negativen; von
einem affirmativen, zur Identifikation auffordernden Festspiel war
keine Rede.

These 5

Unmittelbare Vorläufer und Frühformen des Festspieles im engeren
Sinne begegnen erst nach der Reformation, und zwar im Rahmen
der Gedenk- und Erinnerungsfeste an den Thesenanschlag Martin
Luthers von 1517 und an die Festlegung des evangelischen
Bekenntnisses in der Confessio Augustana von 1530. Hatte es
schon mit der Herausgabe des Konkordienbuches 1580, die eine
Phase lutherischer Orthodoxie einleitete, den Versuch einer Halb-

56



Jahrhundertfeier der Augsburgischen Konfession gegeben, bot die
hundertste Wiederkehr des Reformationstages am 31. Oktober 1617
den ersten Anlass,25 an die weltverändernden Ereignisse in Wittenberg

zu erinnern und aus dieser Erinnerung neue Kraft für die
Verteidigung des evangelischen Glaubens zu gewinnen. So
begnügte man sich nicht damit, Fest-Gottesdienste mit Beichte und
Abendmahl anzuberaumen, sondern begann eigene Spiele
aufzuführen, wie das mehrfach gedruckte «Luther»-Drama des Frankfurter

Rektors Fleinrich FHirtzwig,26 der ausdrücklich darlegte, dass die
Feier der grossen geschichtlichen Tat der Reformation auf keine
Weise würdiger begangen werden könne als durch eine Verherrlichung

Luthers. Zwar habe er lange erwogen, ob die Form des
Dramas für diesen Zweck geeignet sei, diese Frage aber positiv
beschieden, weil es sich bei ihm um ein Bekenntnis handele, das laut
und öffentlich abgelegt werden müsse.27 Flirtzwigs Luther-Drama,
das auch in einer deutschen Übersetzung herauskam und unter
anderem in Speyer aufgeführt wurde, erfüllte alle Bedingungen, die
man an ein «Festspiel» richten darf: es verstand sich als eine alle

Beteiligten vereinende Kundgebung des gemeinsamen Glaubens,
lag ausserhalb der alten, durch die Perikopenordnung bestimmten
Liturgie und stellte eine exemplarische, als Identifikationsobjekt
geeignete Persönlichkeit, nämlich Luther, in den Mittelpunkt der
Handlung. Die Schlussworte, die Luther als Triumphator im Leben
und im Tod priesen,28 unterstrichen den affirmativen Charakter des
Dargebotenen, und die hohe Zahl von 110 Mitwirkenden wies schon
auf das Bestreben hin, möglichst viele Gläubige in die Repräsentation

miteinzubeziehen. Die nicht wenigen ähnlichen Jubiläumsstücke,

wie Heinrich Kielmanns «Tetzelocramia» oder Martin Rinck-
harts «Indulgentiarius confusus», beides trotz ihrer Titel
deutschsprachige Stücke, die sich sehr um Volkstümlichkeit bemühten,29 zur
Verherrlichung Luthers -, legen es nahe, in ihnen die ersten
Festspiele zu sehen, die diesen Namen wirklich verdienen. Sie
wurden jedenfalls zum unmittelbaren Vorbild jener Luther-Dramen
des 19. Jahrhunderts, die sich ausdrücklich als «Festspiel» verstanden,

wie Hans Herrigs30 für die Luther-Festspiele in Worms geschriebenen

«Luther» oder das gleichnamige Stück Otto Devrients3', das
noch 1901 bei den Berliner «Lutherfestspielen» zur Aufführung
gelangte, dargeboten vom «Verein zur Förderung evangelischer
Volksschauspiele», der im Jahre 1900 von den «Freunden des
Gustav Adolf-Festspiels» gegründet worden war.32 Diese späteren
Luther-Dramen unterschieden sich von den früheren im wesentlichen

nur durch das in ihnen zum Ausdruck kommende Bündnis
zwischen Protestantismus und Nationalismus, ging es doch Autoren

wie Hans Herrig nicht nur um das eigene konfessionelle
Bekenntnis, sondern auch um die Verherrlichung nationaler
Heroengestalten. Herrigs «Kirchliches Festspiel zur Feier des 400jährigen
Geburtstages Martin Luthers» (1883)33 wollte dahin wirken, dass das

57



Volk, statt recht viel zu schauen, sich selber schauen sollte, und zwar
nicht im Gewände des Alltages, «sondern in den Gestalten seiner

grossen Männer und im Spiegel der denkwürdigen Ereignisse seiner
Geschichte, wobei es dann um so natürlicher mitspielen würde, als
es ja dies in Wirklichkeit auch gethan hat».34 Die nationalistischen
Tendenzen belegt Herrigs «Luther»-Festspiel dort, wo es Gott dafür
dankt, dass dieser den Reformator gerade dem deutschen (und
keinem anderen) Volk «beschert» habe, wo Luthers Sehnsucht nach
einem deutschen Kaiser hervorgehoben und wo schliesslich der
Wunsch nach «Mehrung» des Deutschen Reiches ausgesprochen
wird, womit wohl auch ein gewisses Expansionsstreben gemeint
war.35 In Worms errichtete man bald ein eigenes Festspielhaus, das
der Aufführung nationaler Fest- und Weihespiele dienen sollte.36

Durch eine entsprechende Architektur wurde hier die Grenze
zwischen Bühne und Zuschauerraum aufgehoben, und Laienspielchöre

und Gemeinschaftsgesänge aller Teilnehmer bezogen die
Zuschauer in die Handlung mit ein.

These 6

Das Festspiel als Gattung hat seine Heimat im Protestantischen
Raum und bei protestantischen Autoren, die es nicht nur als Mittel
zur Identitätsfindung innerhalb der eigenen Konfessionalität nutzen,
sondern mit ihm zu einer Ausbreitung protestantischen Denkens
über den Kirchenraum hinaus beitragen wollten. Das gilt schon für
die in der Tradition der Reformationsdramen stehenden patriotischen

Friedensspiele im und nach dem Dreissigjährigen Krieg -
etwa für die «Irenaromachia» des evangelischen Pfarrers Johann
Rist, 1630,37 oder dessen «Friedewünschendes» und «Friedejauchzendes

Teutschland», 1649 und 1653,38 auch die «Irene» des
evangelischen Pfarrers zu Kitzingen, Johann Klaj (1650),39 die ihrerseits

die jüngeren vaterländischen Festspiele vorwegnahmen, wie
sie seit Klopstocks «vaterländischem Gedicht» über die «Hermann's
Schlacht» im Teutoburger Wald immer wieder, etwa vor und nach
der Völkerschlacht bei Leipzig 1813, hervortraten, wiederum
vornehmlich in den evangelischen Landen. Und es gilt erst recht für das
19. Jahrhundert, in dem sich der Neuprotestantismus mit der Idee
von einem monarchisch verfassten Nationalstaat identifizierte und
ihr auf vielfältige Weise, auch in eigenen Festspielen, zum Ausdruck
verhalf. Die erste Anregung, die Wiedererrichtung des Deutschen
Reiches durch ein allgemeines «Deutsches Volks- und Kirchenfest»
zu feiern, zu dem dann auch entsprechende Spiele gehören sollten,
ging 1871j/om liberalen deutschen Protestantenverein aus.40
Stattfinden sollte es am Sedantag, dem 2. September (Tag der Kapitulation

der französischen Hauptarmee und Gefangennahme Napoleons

III.), den der einflussreiche Pastor Friedrich von Bodelschwingh,

58



Reichsfestspiele Heidelberg 1937. Schirmherr Reichsminister
Dr. Goebbels.

der Begründer Bethels, zum Nationalfeiertag erhoben wissen wollte,
wie er dann seit 1873 auch tatsächlich begangen wurde. Für die
Sedanfeiern wurden mehr als siebzig Festspiele gedichtet, teils in

allegorischem Gewand - zu ihnen gehörte die Gruppe der
Barbarossadramen,41 etwa Otto Devrients «Kaiser Rotbart»42 -, teils in der
Art von Erinnerungsstücken, die sich auf bestimmte Personen oder
Ereignisse bezogen. Ein typisches Beispiel der ersten Art bot

59



Heinrich Helmers Festspiel «Am Tage von Sedan»43 dar: Von einer
Anhöhe aus beobachtet Germania das blutige Ringen der gewaltigen

Feldschlacht, doch zum Ersatz für das im Kampf vergossene
Heldenblut bringt ihr nach dem Siege Borussia die einst frevelhaft
entrissenen Töchter Lotharingia und Alsatia zurück, und eine
Apotheose König Wilhelms und seiner Paladine bildet den Abschluss.44
Zu der zweiten Gruppe zählte etwa Max Jahns Festspiel «Zur
Heimkehr»,45 in dem nacheinander ein Reiter des Grossen Kurfürsten,

ein Dragoner Friedrichs des Grossen, ein Landwehrmann von
1813 und ein Krieger der Zeit von 1864 bis 1871 auftreten, um die
Siege ihrer Heldenfürsten zu rühmen und sich am Schluss zum
Preise des neuen Kaisers, der von allen Fürsten das Grösste
geleistet habe, zusammenzutun.46 Dass der Sedantag seine Wurzeln

in evangelischen Kirchenkreisen gehabt hatte, sollte sich als

bedeutungsvoll erweisen. Der Vizepräsident der Evangelischen
Kirche der Union, Oskar Söhngen, sieht einen der Gründe dafür,
warum der Nationalsozialismus die evangelische Liturgie (und, wie
zu ergänzen wäre: das Festspiel) ohne Mühe adaptieren konnte,
darin, dass der evangelische Gottesdienst längst säkularisiert und
zur «garnierten Predigt» geworden sei. Die Liturgie habe sich zur
«Feier» gewandelt, statt Gebet geblieben zu sein. Christlicher Kult
konnte so bruchlos in den Heroenkult übergehen. - Das Interesse
der Protestanten am Festspiel blieb übrigens nicht auf Einzelpersönlichkeiten

wie Pastor Bodelschwingh beschränkt, sondern herrschte
allgemein, wie etwa aus dem 1893 entstandenen Reformationsdrama

«Ulrich Hutten» des evangelischen Siebenbürger Sachsen
Michael Albert47 oder dem zur Feier des vierhundertjährigen Bestehens

der siebenbürgisch-sächsischen Reformation geschriebenen
Festspiel «Johannes Honterus» von Traugott Teutsch (1893)48

hervorgeht. Und 1903 folgte, ebenfalls aus der Feder eines evangelischen

Siebenbürger Sachsen, Ernst Thullner, das volkstümlich
gehaltene Geschichtsdrama «Das Wort sie sollen lassen stahn»,
dessen Hintergrund die Ausweisung evangelisch gewordener
Oberösterreicher aus ihrer Heimat und die Ansiedlung in Siebenbürgen
bildete.49 Die Absicht dieser Autoren bestand darin, ihren evangelischen

Glauben zu feiern, zu rechtfertigen und aus ihm sowohl
religiöse als auch nationale Kraft zu finden - es ging ihnen um die
Bestätigung ihrer Identität.

These 7

Die Ausbildung der Festspielbewegung des 19. Jahrhunderts
erscheint nicht denkbar ohne die Entdeckung des «Volkes» als

schöpferischer Quelle aller dichterischen Offenbarung, wie sie der
evangelische Superintendent Johann Gottfried Herder postulierte,
hierin durchaus konservativer Lutheraner, der zugleich dazu aufrief,

60



FESTSPIELBUCH
REICHSFESTSPIELE HEIDELBERG 1937

D&s deutsche Theater ist in den Zeiten des nationalsozialistischen

Aufbaues wieder in Wahrheit eine moralische Anstalt im Sinne

Schillers geworden. Wir haben seine Kunst wieder zum Volk,
aber das Volk auch wieder zum Theater zurückgeführt.

Mögen die diesjährigen Reichsfestspiele in Heidelberg auch

ihrerseits dazu beitragen, uns dem hohen Ziele der Errichtung
des deutschen Volks- und Nationaltheaters ein gutes Stück näher

zu bringen.

Festspielbuch mit Widmung von Goebbels.

im Volk die Einheit der Nation zu suchen. Geleitet vom Bewusstsein
einer europäischen Krisis, mahnte er, den «Fussstapfen der Vorfahren»

zu folgen, den Weg «zum Stamm und Mark der Nation» zu
finden und so das «Unheil derzeit» zu überwinden. Herder griff damit
Bestrebungen auf, wie sie in der Schweiz etwa gleichzeitig die
«Helvetische Bewegung» mit ihrem Ziel der Überwindung religiöser
und regionaler Konflikte vertrat, dadurch die Entwicklung eines
schweizerischen Nationalbewusstseins wesentlich befördernd.50

61



Unter dem Eindruck der Französischen Revolution und der
Fremdherrschaft Napoleons, die abzuschütteln ein Zusammengehen aller
Kräfte erforderlich zu machen schien, fanden Herders Ideen weithin
Widerhall. Es war vor allem Ernst Moritz Arndt, der für die nationale
Sache Partei ergriff, nicht nur mit seinen patriotischen Liedern,
sondern auch mit seinen Vorschlägen für die Gedenkfeier der
Leipziger Schlacht, durch die deutsches Land und Volk vor dem
gänzlichen Untergang bewahrt worden seien.51 Drei Tage lang hätte
der Jubel zu dauern, «in den Grenzen von ganz Germanien, von
Stralsund bis Triest und von Memel bis Luxemburg» sollten Bergfeuer

entflammt werden,52 und vorzüglich müsse es darum gehen,
das «Vaterländische, das eigentliche, echte Deutsche» voranzustellen

und hervorzuheben, wie es schon am Vorabend der Ereignisse
Achim von Arnim mit seinem Drama «Vertreibung der Spanier aus
Wesel» getan hatte, um die Gemüter aufzurütteln und zum grossen
Befreiungskampf zu stärken,53 und wie es Theodor Körner mit
seinem «Joseph Heyderich, Drama nach der Schlacht von Monte-
bello»,54 und später (1821) Heinrich von Kleist mit der «Hermannsschlacht»,55

dem grössten Dramader Befreiungszeit, unternahmen.
Nicht zufällig wies aus Anlass der Jahrhundertfeier 1913 der Dürer-
Bund auf Arndts patriotische Schrift hin56 und gab eine Liste der für
die Gedenkfeiern geeigneten Festspiele heraus,57 die dazu dienen
sollten, «vaterländisches und nationales Empfinden erleben» zu
lassen. Als geeignet empfunden wurde dabei auch die Rütliszene
aus Schillers «Wilhelm Teil», in der jenes Ideal von Einheit und Freiheit
beschworen wurde, dessen politische Verwirklichung durch einen
deutschen Nationalstaat die Restauration nach dem gewonnenen
Krieg verhindert hatte.58 Schon die Halbjahrhundertfeier der
Völkerschlacht, 1863, war zum Anlass geworden, im ganzen Land mit
Festspielen an sie zu erinnern und so jenes Bewusstsein für die Kraft
einer geeinten Nation zu fördern, das die Reichsgründung und die
Kaiserproklamation in Versailles im Januar 1871 möglich machen
sollte.

These 8

Entscheidende Anstösse für die Festspielbewegung des 19.
Jahrhunderts gingen vom Oberammergauer Passionsspiel aus, das bis

zur Unterdrückung der gegenreformatorischen Spielpraxis in der
Zeit der Aufklärung eherein Schattendasein geführt hatte, nun aber
rasch zum Sinnbild nationaler Einigkeit wurde. Oberammergau,
nach Wilhelm von Wymetai «das merkwürdigste Dorf seit
Nazareth»,59 bot mit seinem Spiel, das aus der liturgischen Bindung an die
Karwoche herausgenommen war, einen jedermann bekannten Stoff
als - wie Eduard Devrient 1850 formulierte - «Dorfschauspiel» auf
einer «Volks- und Naturbühne» in völlig naiver, oft «kindischer

62



ROMERBERG
FESTSPIELE

1937
in der Goethestadt

Frankfurt /Main

i.JULl —31. AUGUST
Rmehswk-h Üge FroHiel.it - Festspiele
laut Vi't'ordniiag des iieîéhsm in isters
I) » < J G S B P H G Ol B B E L S

*
Preise der Plätze UM. 2— te 6\~-

*
A -II S K IS N F T E :

StMiïscîife Bötmen, Frankfurt a- M,
Ruf 2009 î Verkehrsvereiit Frankfurt

(Ruf 34054/55) und jedes Reisebüro

Römerberg Festspiele, Frankfurtern Main.

Darstellungsweise», ja in «einfältig bäuerischer Manier» als Kunstleistung

«von Landleuten für Landleute» dar. Ganz im Sinne Herders
sah Devrient inmitten eines übergreifenden Zersetzungsprozesses
«diese kleine Dorfgemeinschaft etwas vollbringen, was sonst im

ganzen Vaterland unmöglich geworden» sei: ein gemeinsames Tun
um einer gemeinsamen Sache willen.60 So plädierte er für die
Einführung von «Theaterfesten», die nach dem Vorbild Oberammergaus

in allen Teilen des Vaterlandes unter freiem Himmel gefeiert
werden könnten, um den «nationalen Geist» zu stärken. Schon ein

Jahrzehnt vorher, 1840, hatte Guido Görres das Passionsspiel von
Oberammergau als Beleg für «schlichte alte Sitte und Zucht» in

Anspruch genommen und es der «nackten, kalten, sogenannten
Civilisation, der alles beleckenden «Bildung»» als nachahmenswertes
Beispiel entgegengestellt.61 Der christlich religiöse Charakter des
Spieles trat für die aus ganz Deutschland herbeieilenden Gäste völlig
in den Hintergrund. Die Leipziger «Allgemeine Zeitung» vom 7. Mai
1850 wünschte den Ammergauern ausdrücklich «schöne Tage zu
ihren Festen», viele andächtige Gäste, viel geistliche Erbauung und
viel weltlichen Erlös. «Vielleicht, wenn so ein betrübter Wanderer mit
schwarz-rot-goldenem Herzen sich auch vor diese Bretter verirrt, so
ein rechter Deutschtümler, wie es vor zwei Jahren noch viele
gegeben hat, so denkt er dabei auch, während sie die alte

63



Geschichte aus Palästina aufführen, an die neue Passionsgeschichte

der teuern, aber verlassenen und schutzlosen Jungfrau
Germania, die auch zuerst mit Palmzweigen, mit Frohlocken und
Fiosianna eingeholt wurde, die aber jetzt von schnöden Schacherern

von Pharisäern und Schriftgelehrten verfolgt, etwa gar von
einem russischen Pilatus, wie man sagt, zum Tode verurteilt und
unter hörbarem Spott und Jubel alles abgestandenen Gesindels
geschändet, gegeisselt und gekreuzigt wird. Vielleicht tröstet sich
aber dann einer solch bekümmerter deutscher Mann, dass sein
Jugendlieb nach schmerzhaftem Leid und kurzem Schlaf eine
fröhliche Auferstehung feiern wird, die uns leichtlich den Neuen
Bund und seine Herrlichkeit, allen denen aber, die sich an ihr

versündiget, die ewige Verdammnis bringen kann». Für Görres
bildete das Oberammergauer Passionsspiel «einen wahren Seelentrost

inmitten des Zersetzungsprozesses», den der «moderne Geist»
mit allem Alten und Überkommenen vorgenommen habe, einen
«Hort des deutschen Volksgeistes». An ihm, meinte er, müsse man
ansetzen, um ein «wahrhaft historisches Volkstheater» zu erlangen,
bei dem Geschichte nicht als Hintergrund für die Entwicklung von
Helden, sondern das Volk selbst als Zentralfigur, als sinnliche
Geschichtserfahrung für Rollenträger und Publikum, in Erscheinung
trete. Ausgebildet werden müsse ein Verständnis der Nation als
«überindividuelles Individuum», damit historische Dramen, in
gleicher Form wie Oberammergau zur Aufführung gebracht, an vielen
Orten des Bundes das deutsche Volk zusammenführen und zur
Entwicklung eines Nationalgeistes beitragen könnten.62 Gewiss
bildete diese Bewertung des Oberammergauer Passionsspieles
eine Projektion, die sich nur auf den Augenschein, nicht aber auf eine

genaue Analyse stützte. Denn von «Naivität» oder «Einfalt», von
«bäuerischer Manier» oder von «Natur- und Volksbühne» konnte bei
diesem Spiel, das sich im Inhalt an franziskanischer Meditationsliteratur,

in der Aufführungsform am Jesuitentheater und an der
Gartenarchitektur des Barocks orientierte, kaum die Rede sein.

Oberammergau bot mindestens seit der Mitte des 18. Jahrhunderts
grosses Theater dar, das sich nur auf den einen Gegenstand der
Leidensgeschichte Jesu Christi beschränkte und von Laien dargestellt

wurde. Ein Repertoiretheater lag seinen Intentionen fern. Die

Möglichkeit dazu hätte es wohl gehabt, wie kein Geringerer als
Richard Wagner erkannte, der sich von Oberammergau zur Idee
seines «Festspiel» - Hauses in Bayreuth mit «Gesamtkunstwerken»

ganz anderer Art anregen liess.63 Nach Wagners Vorstellung sollte
sich das Kunstwerk «aus einer harmlosen Unterhaltung und
Zerstreuung zu einem weihevoll reinigenden, religiösen Akt
emporschwingen64», denn das Kunstwerk sei selbst die lebendig dargestellte

Religion.65 Für diese Auffassung bot Oberammergau ein

überzeugendes Beispiel. Unmittelbar nach der Rückkehr aus
Oberammergau schrieb Wagner seine Broschüre «Ein Theater in Zürich»

64



(1851), in der er sich für ein schweizerisches Theaterleben
aussprach, das, ebenso auf Volksspielen wie auf hoher Schauspielkunst

basierend, alle Teile der schweizerischen Bevölkerung erfassen

sollte. Diesen Vorschlag griff dann ein Jahrzehnt später Gottfried
Keller in seiner Abhandlung «Am Mythenstein» als Forderung an die
Zukunft auf und erinnerte an die bestehenden «grossen Nationalfeste»,

an denen sich Hunderttausende «mit dem ausschliesslichen
Gedanken des Vaterlandes» beteiligten.66 Von ihnen meinte er, dass
sie gewissermassen die «Mütter» solcher Festspiele abgeben könnten,

die etwa alle fünf Jahre zu veranstalten wären. Die eidgenössischen

Feste und die Erinnerungsveranstaltungen an die Schlachten
am Morgarten, bei Sempach usw., bei denen «das Volk samt der
Geistlichkeit und den Behörden der ganzen Umgebung»
zusammenkam und die zu einem ganz eigenen Gemeinschaftsgefühl
führten, bildeten dafür die Grundlage. Im «Morgenblatt für gebildete
Leser» vom 2. und 9. April 1861 entwarf Gottfried Keller dann die
Vision eines nationalen Gemeinschaftstheaters, das in der Form
vaterländischer Festspiele aus oratorienmässigen Sängerchören,
Aufzügen und Volksfesten entstehen sollte. Der Entwurf trug, deutlich

sichtbar, kultähnliche Züge.67

These 9

Die irrationalen Züge, die das in der protestantischen Festfeier
verwurzelte vaterländische Festspiel des 19. Jahrhunderts trug,
machten es zum geeigneten Hilfsmittel jener nationalsozialistischen
Propaganda, der es darum ging, sich die «im Wesen unseres
Volkstums liegenden Ewigkeitswerte» als Bindemittel für die
angestrebte neue «Volksgemeinschaft» in Dienst zu stellen. In seinem
Grusswort zur Eröffnung der Frankfurter Römerberg-Festspiele
1938 sah Adolf Hitler deren Aufgabe nicht in der «Erfüllung der
Wünsche und Hoffnungen der Gegenwart», sondern in der
Beschwörung «eines tausendjährigen Vermächtnisses», das dazu
mahne, dem «ewigen nationalen Genius» zu huldigen.68 Derartige
Bestrebungen, nationale, eine ruhmreiche Vergangenheit
heraufbeschwörende Festspiele zu schaffen, die als Alternative zum städtischen

Berufstheater mit seiner im wesentlichen aufklärerischen
Tendenz gedacht waren, hatte schon vor der Jahrhundertwende die
Heimatkunstbewegung der Adolf Bartels, Friedrich Lienhard und
Ernst Wachler unterstützt. Wachler gründete (angeregt durch die
Naturtheaterbewegung) 1903 das Harzer Bergtheater in Thale, das
eine Art völkische «Kultstätte» werden sollte.69 Beide Tendenzen,
dem Bildungstheater entgegenzutreten und zugleich ein kultnahes,
gemeinschaftsformendes völkisches Festspiel zu schaffen, kamen
den nationalsozialistischen Machtbestrebungen deutlich entgegen.

65



Zum rechten Zeitpunkt, 1933, schrieb entsprechend Paul Beyer ein
«Deutsches National-Festspiel», das sich ausdrücklich als Alternative

zu Ernst Kreneks «Jonny spielt auf» (1927) und zu Bert Brechts
«Dreigroschenoper» (1928) verstand: die «Düsseldorfer Passion»,
kein Theaterstück und keine dramatische Bearbeitung eines
traditionellen Stoffes, sondern «ein Fetzen hinausgeschleudertes Leben
allerjüngster Vergangenheit, noch blutwarm», das nun aber nicht als
eine Art Dokumentarspiel gedacht war, sondern als Weihespiel, in

dem «alles zum Symbol umgeformt» erschien, und mit einer
bewusst einfachen «Fabel», die es auch «Millionen Menschen»
verständlich machen sollte. Sein Ziel bestand nach den Worten des
Verfassers in einer «Reinigung der Leidenschaften», was konkret die
Ablösung der Meinungsvielfalt in der Weimarer Republik bedeutete.
Den Stoff bildete die Besetzung des Ruhrgebietes bis hin zur
Hinrichtung Albert Leo Schlageters durch die Franzosen, die hier
zum Anlass wurde, nach einem neuen politischen Erlösungsglauben
(und damit nach dem Erlöser) zu rufen.70

Das in verschiedenen Formen, als «Thingspiel», «Freilichtspiel»,
«Stadionspiel» usw. in Erscheinung tretende Festspiel der
nationalsozialistischen Ära versteht sich ausdrücklich als eine «im tiefsten
völkische, d.h. gemeinschaftsgeborene und stammesgebundene
Angelegenheit», und es erlebt als Mittel der Instrumentalisierung in

den ersten Jahren nach der Machtergreifung Adolf Hitlers einen
ausserordentlichen Aufschwung; staatliche Förderung sowie
wirtschaftliche, dramaturgische und weltanschauliche Betreuung durch
den «Reichsbund der Deutschen Freilicht- und Volksschauspiele
e.V.» in Berlin71 lassen die Zahl der Freilichtbühnen im Deutschen
Reich in derZeit zwischen 1932 und 1936 von 43 auf 220 ansteigen,
und die Besucherzahl steigt in die Millionen. Gespielt wird vor
Burgruinen, auf alten Marktplätzen, an Bergabhängen, im Wald und
in Steinbrüchen, aber auch auf Schlachtfeldern und an
Heldengedenkstätten, um die Beziehung zu einer angeblich heroischen
Vergangenheit zu unterstreichen. Im Zug eines typischen Akkomo-
dierungsvorganges werden solche Spiele gern auf vorhandene
Feste und deren Feiern aufgepfropft. So bietet 1934 das evangelische

Erntedankfest, das 1773 in Preussen eingeführt worden war,
den Rahmen für die Aufführung des Spieles «Aufbricht Deutschland»
im Berliner Grunewaldstadion. Schon hier, fünf Jahre vor dem
Beginn des Zweiten Weltkrieges, bezieht der Verfasser Gustav Goes
eine Gefallenenehrung in die Darstellung der nationalsozialistischen
Machtergreifung ein und lässt durch einen Rufer, der als Vertreter
des «Führers» auftritt, einen allgemeinen Gefolgschaftseid ablegen,
den sogenannten Blutschwur, der die Hingabe des Lebens mitein-
schliesst. Unmittelbar darauf erklingt die Nationalhymne, so dass
Festspiel und politische Selbstdarsteilung nahtlos ineinander
übergehen. Die Grundtendenz des Festspieles, Menschen auf eine
gemeinsame Idee hin auszurichten, wird in diesen zumeist chori-

66



Trenck, derPandur, Waldmünchen 1981.

sehen, auf Massensuggestion abzielenden Veranstaltungen deutlich

verstärkt; das Festspiel erscheint als offizielles, ja legales Mittel
einer auf Krieg hinzielenden staatlichen Propaganda. Die Folgen des
angestrebten Zweiten Weltkrieges zeigen dann deutlich, in welche
Katastrophen solche Massensuggestionen führen können. Zusammen

mit dem «Dritten Reich» geht auch die «grosse Zeit» des
Festspieles unter.

67



These 10

Das Festspiel der Gegenwart, d.h. der Zeit nach dem Zweiten
Weltkrieg, bildet den Versuch, die durch politischen Missbrauch
diskreditierte Gattung zu entpolitisieren, ohne ihre positiven Seiten,
etwa als Mittel zur Veranschaulichung von Historischem oder als

Weg zur Identitätsfindung, aufzugeben. Die Frage, ob eine gewis-
sermassen wertfreie Nutzung des Festspieles überhaupt möglich
sei, wird von der Forschung allgemein recht skeptisch beurteilt. Die

feierliche Ostentation, die zu seinem Wesen gehöre, mache das
Festspiel zwar theoretisch zum geeigneten Medium der
Gewissenserforschung, ja der Läuterung, doch bekunde seine eigene
Geschichte allenthalben den Verrat an solcher Intention. Tatsächlich
dienen heutige Festspiele, wie etwa das «Historische Freilichtfestspiel

Trenck der Pandur» in Waldmünchen, offiziell nur der Darstellung

eines für die Stadtgeschichte wichtigen Ereignisses, nämlich
der knapp abgewendeten Bedrohung durch die Soldaten des
Oberstleutnants von derTrenck im Jahre1742. Indessen verfolgt die
jährlich stattfindende Inszenierung der einzelnen Ereignisse dieses
Vorganges nicht nur den Selbstzweck der Unterhaltung, etwa der
Befriedigung einer latent vorhandenen Abenteuerlust, sondern sie
unterstützt ganz konkrete wirtschaftliche Absichten, nämlich die
Förderung des Fremdenverkehrs, insofern das gross angelegte, von
250 Laienspielern aufgeführte Spektakel immer wieder Tausende
von Zuschauern anzieht;72 das Festspiel steht hier also zunächst
ganz im Dienst des Folklorismus. Gewichtiger erscheinen indes die
nicht so deutlich hervorgehobenen politischen Aspekte, die sich
weniger darin äussern, dass das Heeresmuseum in Ingolstadt die
benötigten Waffen und Kostüme bereitstellt oder mit staatlicher
Förderung eine kostspielige Tribüne für die Zuschauer errichtet
wurde, als in der ausdrücklich bekundeten Absicht, Trencks
«bedingungslose Treue zu seiner Kaiserin Maria Theresia» aufzuzeigen und
dadurch das Publikum ebenso begeistern zu wollen wie durch die
Darstellung grosser Reiterszenen oder des Sturmes auf die Stadt,
der den historischen Quellen zufolge gar nicht stattgefunden hat. Es
kann kaum ein Zweifel daran bestehen, dass durch solche Absichten

wieder jene nationalen und letztlich militanten Tendenzen unterstützt

werden, die das Festspiel immer charakterisiert haben. Auf
der anderen Seite zeigen Festspiele wie die «Landshuter
Fürstenhochzeit» die integrativen Möglichkeiten solcher Massenveranstaltungen

auf, die auf einer ganz anderen Ebene als die Propagandaaktionen

im Stile nationalsozialistischer Reichsparteitage liegen. In

Landshut gelang es, durch die seit 1906 in dreijährigem Turnus
abgehaltenen historischen Festspiele, bei denen die pompöse
Hochzeit Georgs des Reichen von Bayern-Landshut mit der
polnischen Königstochter Hedwig 1475 nachgespielt wird, ein allgemeines

historisches Bewusstsein zu schaffen, das sich konkret und

68



positiv in der von den Bürgern selbst getragenen Stadtsanierung,
d.h. der Wiederherstellung des mittelalterlichen Stadtbildes,
auswirkte. Es scheint also, dass die Problematik des Festspieles nicht in

der Gattung selbst liegt, sondern in seiner politischen Verfügbarkeit
als Massenmedium, das einen verantwortlichen Gebrauch mit ihm

notwendig macht.

Anmerkungen
1 Vgl. Dustmann, Ursula: Wesen und Form des Goetheschen Festspiels, Diss, phil.,

Köln 1963, S. 136-156.
2 Goethes Werke, Jubiläumsausgabe, Leipzig 1902 ff., Bd. 23, S. 31.

3 Vgl. Goethe's Werke, 11. Theil, hrsg. von G. von Loeper, Berlin o. J., S. 16-18. -
«palaiöphron» bedeutet «alten Sinnes», «neoterpés» soviel wie «des Neuen froh».

4 Vgl. Dustmann, Ursula (wie Anm. 1), S. 5.

5 Vgl. Grimm, Jacob und Wilhelm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 3, Leipzig 1862, Sp.
1568.

6 Vgl. Wilpert, Gero von: Sachwörterbuch der Literatur, 6. Aufl., Stuttgart 1979
(=Kröners Taschenausgabe, 231), S. 269-270, s.v. «Festspiel», wo dem Begriff
u.a. folgende Gattungen zugeordnet werden: Oper, Drama, Ballett, Mysterienspiel,

Passionsspiel, Ritterturnier, Trionfo, Rossballett, Maskenzug, Gedenkfeier
und Tellspiel. - Unkritisch verfährt auch die Brockhaus-Enzyklopädie (Bd. 6,

Wiesbaden 1968, S. 186-187), wenn sie jede «Aufführung von Dramen, Opern,
Musikwerken bei festlichem Anlass [...] im Rahmen von periodisch wiederkehrenden

festlichen Tagen oder Wochen» als «Festspiel» bezeichnet. - Die

Definition, dass das Festspiel «zunächst eine festliche Begebenheit» sei, «die sich
über das Niveau der täglichen Programme erheben, um das Niveau der
ausserordentlichen Feierlichkeit, in einem dazu auserwählten Ort zu erreichen»

usw. (Die Rolle der Festspiele im kulturellen Leben Europas. Umfrage. In: Bulletin
des Europäischen Kulturzentrums 5. Jg., Genf Mai 1957, S. 1-56, hier: S. 10)

erscheint allein an der Praxis der sog. Musikfestspiele orientiert und bietet einer
strengen Begriffssetzung keine Grundlage.

7 Darüber hinaus würde es diese Definition trotz ihres sehr weiten Rahmens nicht
gestatten, dem «Festspiel» die wiederkehrenden Musik- und Theaterfestspiele
zuzuordnen, da diese sich nicht auf ein bestimmtes geistliches oder weltliches
Fest beziehen, sondern dieses erst durch ihre besondere Art als solches
hervorrufen.

8 Vgl. Sauer, Klaus / German Werth: Lorbeer und Palme. Patriotismus in deutschen
Festspielen, München 1971, S. 9, wo unter dem Begriff Festspiel bestimmte
«Bühnenwerke» verstanden werden.

9 In diesem Sinn sagt Johan Huizinga zur Charakterisierung des «Festes»: «Das

Volk, das sich zu seinen Heiligtümern aufmacht, macht sich zu gemeinsamer
Freudenkundgebung auf. Weihung, Opfer, heilige Tänze, sakrale Wettkämpfe,
Aufführungen, Mysterien, alles ist in den Rahmen des Festes einbezogen. Auch
wenn die Riten blutig, die Prüfungen der Einzuweihenden grausam, die Masken
schreckerregend sind, das ganze spielt sich als Fest ab. Das -gewöhnliche
Leben» ist stillgelegt.» Vgl. Huizinga, Johan: Homo Ludens. Vom Ursprung der
Kultur im Spiel (1938, dt. 1939), 9. Aufl., Hamburg 1969, S. 28, ibid., S. 9.

10 Huizinga, Johan (wie Anm. 9), S. 9.
11 Zur Problematik des Gemeinschafts-Begriffes vgl. Bausinger, Hermann: Volks¬

kunde. Von der Altertumskunde zur Kulturanalyse, Darmstadt 1971, S. 92-95. -
Ders.: Identität. In: Bausinger, Hermann/Utz Jeggle/Gottfried Korff/Martin
Scharfe: Grundzüge der Volkskunde, Darmstadt 1978, S. 204-263, hier: S. 215.

12 Vgl. Helle, Horst-Jürgen: Soziologie und Symbol. Ein Beitrag zur Handlungstheo¬
rie und zur Theorie des sozialen Wandels, Köln/Opladen 1969 (=Beiträge zur
soziologischen Forschung, 4). - Des.: Zur Soziologie des Symbols. In: Kunst und

69



Kirche (Linz) 4,1971, S. 163 ff. - Moser, Dietz-Rüdiger: Werte-Fakten-Symbolik
und normative Kultur. Zum Beispiel: Die «Freiheitskerze». In: Zeitschrift für
Volkskunde 69, Heft 2,1973, S. 161-188.

13 Helle (wie Anm. 12) unterscheidet drei Typen «sozialer Symbole»: 1. das Werte-
Normen-Symbol, 2. das Werte-Fakten-Symbol, und 3. das Normen-Fakten-
Symbol. Zum Werte-Normen-Symbol führt er aus: «Das Ritter-Kreuz [...] war
gemeint als Symbol für die ausserordentliche Anwendung militärischen Könnens,
der Normen, im Dienst nationaler Werte. Eine entideologisierte Armee [...] kann
Normen-Fakten-Symbole [...] verleihen wie ein Industriebetrieb, nicht aber
Werte-Normen-Symbole» (ibid., S. 166). Die im Symbol, d. h. im vorliegenden Fall

im Festspiel, dargestellte Verbindung von Werten und Normen soll zu norm- und
bekenntnistreuem Handeln verpflichten.

14 Vgl. zu diesem Wort aus dem sechsten Brief Piatons: Vonessen, Franz: Vom Ernst
des Spiels. In: Der Mensch und das Spiel in der verplanten Welt, hrsg. von der
Bayerischen Akademie der Schönen Künste, München 1976, S. 9-47.

15 Vgl. Sauer, Klaus/German Werth (wie Anm. 8), S. 10-11.
16 Vgl. Kindermann, Heinz: Das Theaterpublikum der Antike, Salzburg 1979.
17 Ibid., S. 19.

18 Vgl. Kindermann, Heinz: Das Theaterpublikum des Mittelalters, Salzburg 1980.
19 Vgl. Moser, Dietz-Rüdiger: Fastnacht - Fasching - Karneval. Das Fest der

«verkehrten Welt», Graz/Wien/Köln 1986.

20 Vgl. Burckhardt, Jacob: Die Kultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch in der
Textfassung der Erstausgabe, Köln 1956, S. 210.

21 Vgl. ibid., S. 210.

22 Vgl. etwa Wilpert, Gero von (wie Anm. 6), S. 269. - Kohlschmidt, Werner: Art.
Festspiel. In: Reallexikon der Deutschen Literaturgeschichte, 2. Aufl., Bd. 1, Berlin

1958, S. 458-461, hier: S. 458-459.
23 Vgl. die Nachweise für Magdeburg 1280, Hildesheim 1387, Tournai 1331 usw. bei

Moser, Dietz-Rüdiger: Brauchbindung und Funktionsverlust. Zum Nachwirken
der Artus-Tradition in Fastnachtsbrauch und Fastnachtsspiel. In: Göller, Karl
Heinz (Hrsg.): Spätmittelalterliche Artusliteratur. Ein Symposion der neusprachlichen

Philologien auf der Generalversammlung der Görres-Gesellschaft Bonn,
25.-29. September 1982, Paderborn/MünchenAA/ien/Zürich 1984, S. 23-40,
hier: S. 34-35.

24 Papst Clemens V. verurteilte jene Spiele, «quae Tabulae Rotundae [... ] vulgariter
nuncupantur», und sprach über sie «eadem damna et pericula» aus, «quae in

torneamentis praedictis», z.B. die Verweigerung der kirchlichen Bestattung. Vgl.
Ostmann, Alexander: Die Bedeutung der Artus-Tradition für die englische
Gesellschaft des 12. und 13. Jahrhunderts, Diss. phil. Berlin (FU) 1975, S. 300. -
Weitere Nachweise bei Hefele, Carl Josef: Conciliengeschichte, 2. Aufl., Bd. 5,

Freiburg i.Br. 1886, S. 441, 715, 902, 952 und bei Cline, Ruth Huff: The Influence
of Romances on Tournaments in the Middle Ages. In: Speculum, Bd. 20,1945, S.

204-211, hier: S. 206, Anm. 7. - Zu den Schwierigkeiten bei der Verdrängung des
Ritterwesens vgl. Reitzenstein, Alexander von: Rittertum und Ritterschaft, 2. Aufl.,
München 1972, S. 32.

25 Vgl. die «Beschreibung der Feier des Jubelfestes der Reformation zu Biberach, in

den Jahren 1717 und 1817», Ulm 1817, Vorwort. - Zur Geschichte der
Reformationsfeiern vgl. Cyprian, Ernst Salomon: Hilaria Evangelica, oder Theologisch-
Historischer Bericht vom Andern Evangelischen Jubel-Fest, Nebst III. Büchern
darzu gehöriger Acten und Materien, deren das Erste, Die Obrigkeitlichen
Verordnungen, und viele Historische Nachrichten, das Andere, Orationes und
Programmata Jubilaea, Das Dritte Eine vollständige Beschreibung der Jubel-
Medaillen begreiffet, Gotha 1719. - Ferner: Gleichmann, Johann Zacharias:
Historische Nachricht Von Evangelisch-Lutherischen Reformations- und Jubel-
Medaillen, Welche sowohl im Anfange als Fortgange der Evangelisch-Lutherischen

Reformation; als auch insonderheit an denen grossen Lutherischen
Jubilaeis, de An. 1617.1630. und 1717. gepräget worden, nebst einer Vorrede von

70



dem in diesem 1730sten Jahre gefälligen grossen Jubilaeo der Augsburgischen
Confession/an das Licht gegeben, Jena und Leipzig, Anno 1730. - usw.

26 «Lutherus. Drama M. Henrici Hirtzwigi, Gymnasii Moena-Francofurtani Rectoris.
[...] Anno Jubilaeo evangelico primo, qui est a nato Christo MDCXVII. Francofurti,
prostad apud Sigismundum Latomum.»

27 Vgl. Erdmann, Gustav Adolf: Die Lutherfestspiele. Geschichtliche Entwicklung,
Zweck und Bedeutung derselben für die Bühne. Litterarhistorisch-kritische
Studien, Wittenberg 1888, S. 32-33.

28 Vgl. ibid., 34.

29 Etwa durch die Einbeziehung reformatorischer Lieder, wie «Der Babst hat sich zu
Tod gfalln», bei Kielmann oder der Einführung des Flofnarren «Klaus Narr» bei
Rinckhart, vgl. Erdmann, Gustav Adolf (wie Anm. 27), S. 41-43.

30 Herrig, Fians: Luther. Ein kirchliches Festspiel zur Feier des 400jährigen Geburts¬

tages Martin Luther's in Worms, Berlin 1883,12. Aufl., ibid. 1888.
31 3. Aufl., Leipzig 1884.

32 Vgl. (Anon.:) Vom Lutherfestspiel in Berlin. In: Daheim. Ein deutsches Familien¬
blatt, 38. Jg., Nr. 7,16. November1901, S. 1-2.

33 Vgl. Herrig, Hans (wie Anm. 30).
34 Ibid., Widmung.
35 Ganz ähnlich wurde Luther im selben Jahre 1883 an anderer Stelle als nationaler

Fleros gepriesen: «Du Deutschester der Deutschen, Du - Mann in That und
Wort». Vgl. Fürer, Carl Eduard: Fest-Programm zur 4. Säkularfeier von Luthers
Geburtstag, 10. November 1883, als Jubelgabe dem evangelischen Christenvolke

deutscher Zunge dargeboten, Cassel 1883, S. 1.

36 Vgl. Vondung, Klaus: Magie und Manipulation. Ideologischer Kult und politische
Religion des Nationalsozialismus, Göttingen 1971, S. 14.

37 Vgl. Flemming, Willi (Hrsg.): Oratorium. Festspiel, Leipzig 1933 (=Deutsche
Literatur. Sammlung literarischer Kunst- und Kulturdenkmäler in Entwicklungsreihen.

Reihe Barock, Bd. 6), S. 115-208, hier: S. 120-133 (mit Abdruck des Textes).
38 Vgl. Rist, Johann: Sämtliche Werke, hrsg. von Eberhard Mannack, Bd. 2,

Dramatische Dichtungen, Berlin/New York 1972.
39 Klaj, Johann: Friedensdichtungen und kleinere poetische Schriften, hrsg. von

Conrad Wiedemann, Tübingen 1968, S. 1-96.
40 Vgl. Vondung, Klaus (wie Anm. 36), S. 14-15.
41 Vgl. Sauer, Klaus/German Werth (wie Anm. 8), S. 70-78.
42 Vgl. Devrient, Otto: Kaiser Rotbart. Phantastisches Volksschauspiel in 2 Aufzü¬

gen, Karlsruhe 1871.
43 Helmers, Heinrich: Am Tag von Sedan. Ein Festspiel, Bremen 1877.

44 Vgl. Neumann, Rolf: Die deutsche Kriegsdichtung von 1870/71, Diss. phil.
München, Breslau 1911, S. 94-95.

45 Jähn, Max: Zur Heimkehr. Ein Festspiel, Berlin 1871. - Vgl. Neumann, Rolf (wie
Anm. 44), S. 96.

46 Ibid., S. 96-97.
47 Vgl. Horwarth, Peter: Der Kampf gegen die religiöse Tradition: Der Kulturkampf

Österreichs, 1780-1918, Bern/Frankfurt am Main/Las Vegas 1978, S. 221.

48 Ibid., S. 221.

49 Ibid., S. 221.

50 Vgl. u.a. Hersche, Klaus: Festspiele für Patrioten. Zur Feier von historischen
Gedenktagen hat sich in der Schweiz im letzten Jahrhundert eine echte Theatertradition

entwickelt: das patriotische Festspiel. In: Musik und Theater, Jg. 6,1985,
Nr. 6, S. 16-18. - Stern, Martin: Das Festspiel des 19. Jahrhunderts in der
Schweiz. In: Volk - Volksstück - Volkstheater im deutschen Sprachraum des
18.-19. Jahrhunderts, Bern 1986 (=Jahrbuch für internationale Germanistik,
Reihe A, Kongressberichte, Bd. 15).

51 Vgl. Dürer Bund. Flugschrift zur Ausdruckskultur, München 1913, S. 12.

52 Ibid., S. 12.

53 Vgl. ibid., S. 24.

71



54 Vgl. ibid., S. 26.
55 Vgl. ibid., S. 25-26. Kleist, Heinrich von: Die Hermannsschlacht. Ein Drama. In:

Ders.: Sämtliche Werke und Briefe, hrsg. von Helmut Sembdner, 1. Bd., 2. Aufl.,
München 1961, S. 533-628.

56 Vgl. Dürer Bund (wieAnm. 51), S. 12-16.
57 Vgl. ibid., bes. S. 23-29.
58 Vgl. ibid., S. 16. - Zur umfangreichen «Tell»-Literatur vgl. u.a. Mettler, Heinrich.'

Heinz Lippuner: «Teil» und die Schweiz - die Schweiz und <Tell>. Ein Schulbeispiel
für die Wirkkraft von Schillers «Wilhelm Teil», ihre Voraussetzungen und Folgen. Mit
Beiträgen von Werner Düggelin u.a., 2. Aufl., Thalwil/Zürich 1982.

59 Wymetal, Wilhelm von: Maitage in Oberammergau. Eine artistische Pilgerfahrt.
Mit einem biographischen Geleitwort und einem apologetischen Nachwort von
Friedrich Dolores von Wymetal, München/Leipzig 1910, S. 51. - Vgl. Moser, Dietz-
Rüdiger: Das Passionsspiel von Oberammergau in der bayerischen Literaturgeschichte.

In: Acta Ising, München 1987, S. 92-117, hier: S. 92.
60 Vgl. Devrient, Eduard: Das Passionsspiel von Oberammergau und seine Bedeu¬

tung für die neue Zeit, Leipzig 1850,2. Aufl., 1880.
61 Vgl. Görres, Guido: Das Passionsspiel zu Oberammergau. In: Historisch-politi¬

sche Blätter für das katholische Deutschland, hrsg. von G. Phillips und G. Görres.
Sechster Band, München 1840, S. 167-192, hier:S. 178.

62 Vgl. Devrient, Eduard (wieAnm. 60),

63 Vgl. Moser, Dietz-Rüdiger (wie Anm. 59), S. 102.
64 Wagner, Richard: Gesammelte Schriften und Dichtungen, 2. Ausgabe, Leipzig

1911, Bd. III, S. 63.
65 Vgl. Adler, Guido: Richard Wagner. Vorlesungen, gehalten an der Universität

Wien, Leipzig 1904, S. 19.

66 Vgl. Weiss, Richard: Volkskunde der Schweiz. Ein Grundriss, 2. Aufl., Erlenbach/
Zürich 1978, S. 221. - Weber-Kellermann, Ingeborg: Volkstheater und National-
festpiel bei Gottfried Keller. In: Deutsches Jahrbuch für Volkskunde 3, 1957, S.

145-168.
67 Vgl. Vondung, Klaus (wie Anm. 36), S. 14.

68 Freilicht-Aufführungen der Städtischen Bühnen auf dem Römerberg in der
Goethestadt Frankfurt am Main. Amtliche Festschrift mit Theaterzettel. Vom 1. Juli
bis 31. August 1938.

69 Adler, Guido (wie Anm. 65), S. 14.

70 Beyer, Paul: Düsseldorfer Passion. Ein Deutsches National-Festspiel in zehn
Bildern, München 1933.

71 Vgl. den entsprechenden Anzeigentext im Anhang zum «Festspielbuch» der
«Reichsfestspiele Heidelberg. 20, Juli bis 22. August 1937, die unter der
Schirmherrschaft des Propagandaministers Dr. Goebbels stattfanden, S. 91.

72 Vgl. u.a. das umfangreiche Prospektmaterial, hrsg. von Trenckfestspiele Wald¬

münchen e.V.

72


	Patriotische und historische Festspiele im deutschsprachigen Raum : ein Versuch in zehn Thesen und eine Vorbemerkung

