Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch = Annuaire suisse du théatre
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Theaterkultur

Band: 49 (1988)

Artikel: Festspiel als Theater der Laien : dramaturgische Anmerkungen zu einer
maoglichen Praxis

Autor: Naef, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-986679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-986679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Festspiel als Theater der Laien
Dramaturgische Anmerkungen zu einer moglichen Praxis

Louis Naef

Es gibt die «grossen» Festspiele — bei den eidgendssischen Schit-
zenfesten des vergangenen Jahrhunderts etwa, die Festspiele zur
Bundesfeier, die grossen Festdramen von Arnold Ott (1840-1910),
Adolf Frey (1855-1920), Carl Albrecht Bernoulli (1868—1937) oder
die bekannten Beispiele von Cdsar von Arx — und es gibt die
«kleinen» Festspiele, eher epigonale Nachahmungen, wie sie vor
allem bei landlichen Festen zum Zuge kamen.

Das «kleine» Festspiel

Ich bin mit diesen «kleinen» Festspielen aufgewachsen. Am Jodler-
fest oder beim Jubilaum der Musikgesellschaft wurden in meiner Ge-
gend, dem Luzerner Hinterland, solche Festspiele in deraus Holz ge-
bauten Festhalle von Willisau oder in den Festzelten auf den Dorfern
immer wieder gespielt. Hie und da passiert das auch noch heute.
lhr Stoff ist die Folklore, wie wir sie auch von den UmzUlgen, die bei
solchen Anlassen stattfinden, kennen. Alte bauerliche Brauche
werden dabei vorgeflUhrt. Kostumiertes Volk und bunt geschmuck-
tes Vieh mischt sich auf den grossen Buhnen. Bewegliche Bilder aus
dem bauerlichen Jahreszyklus ziehen an uns voruber. Dazwischen
Gesang und Musik.

Die Dramaturgie dieser Bilderbogen ist durch den Ablauf des
bduerlichen Jahreskalenders bestimmt. Im Zentrum der Darstellun-
gen steht das alte Brauchtum, das bei diesen Anlassen wieder aus
der Versenkung geholt wird. Eine folkloristische Theaterform, die
Vergangenes verklart, ohne kritischen Blick auf die Geschichte oder
die Gegenwart etwa der bauerlichen Maschinenwirtschaft. Klagli-
cher Rest einer ehemals patriotisch-heroischen Volkstheaterkultur.

«Etwas Eigenes und Urspriingliches»

Nein, um diese sinnentstellende Form geht es mir nicht, wenn ich
auf den urspriinglichen Zusammenhang zwischen Fest und Spiel

40



hinzuweisen versuche als einen neuen Ausgangspunkt theater-
padagogischer oder animatorischer Theaterarbeit. Ich denke dabei
nicht an die Dekadenz dieser ursprunglich politischen Theaterform,
ich denke vielmehr an den archaischen Kern solcher Veranstal-
tungen.

Zwar hat Gottfried Keller mit seinem Aufsatz «<Am Mythenstein»
(1860) den Verfechtern eines vaterlandischen Theaters immer wie-
der Auftrieb gegeben, indem er das Schau-Spiel als diejenige Kunst
definiert, «in welcher das Schweizer Volk mit der Zeit etwas Eigenes
und Urspringliches ermoglichen kann, da es die «MUtter dazu
besitzt, ndmlich grosse und achte Nationalfeste, an welchen Hun-
derttausende sich beteiligen mit dem ausschliesslichen Gedanken
des Vaterlandes». Aber er hat das nicht so patriotisch gemeint, wie
es sich auf Anhieb liest, und bei dem es so viele Propagandisten des
Festspiels spater hatten bewenden lassen wollen. Seine Gedanken
zielen auf tiefere Schichten eines eigentlichen Volkstheaters: «\Wer
es haben kann, der gehe auch sein Jahr nach ltalien, wer's aber
nicht haben kann, der halte sich darum nicht flr einen ungluckseli-
gen Tropf, sondern mache sich Haus und Garten zu seinem
Morgen- und Abendland.» Das war sicher nicht als spiessige
Ruckzugsformel gemeint, sondern als Hinweis auf die spielerische
Lust, die Blhne als Traumlandschaft zu begreifen.

Etwas «Eigenes und Ursprungliches» hatten die Leute von der
Feuerwehr Opfersei, einem Weiler, hinter dem Dorf Hergiswil am
Napf gelegen, vor ein paar Jahren im Sinn, als sie ein «Festspiel»
auffihrten zur 50-Jahr-Feier des Bestehens der Feuerwehr. Kein
weltbewegendes Ereignis, gewiss. Aber gerade die kleine Form
Ihres Festspiels hat mich damals fasziniert, weil sie darin iber sich
selber, Uber die eigene (kleine) Gesellschaft anhand einer bildhaften
Chronik Rechenschaft abzulegen versuchten. Sich feiern im
Bekannten, das die Gemeinsamkeiten erkennen lasst: Da wurde,
wie es bei solchen Anlassen der Brauch ist, ein Festzelt gebaut mit
einer Buhne, Uber die auch Ross und Karren gezogen werden
konnten. Das war aber schon das einzige Zitat des in dieser Gegend
gebrauchlichen, patriotischen Festspiels. Auf der leeren Blhne, auf
die immer wieder die wichtigsten Requisiten aus dem Alltag dieser
Bauern gestellt wurden, wickelten sich ganz einfach die Geschich-
ten ab, wie es zur Grindung der Feuerwehr kam und aus welchen
Grunden. Da wurde ganz naiv berichtet, was sonst noch drum-
herum im Dorf und im Weiler passierte — von Liebschaften und Streit,
von Dorfpolitik und von Dorforiginalen, vom Milchgeld und von
andern Problemen der hier lebenden Bauern. Die von der
Geschichte Betroffenen erzahlten tber das ihnen Vertraute, aber auf
eine einfache, schlichte und naive, eben im besten Sinne volkstumli-
che Art. Hier war das Kellersche Thema vom Haus und vom Garten
in unspektakuléarer, aber ehrlicher Weise erfullt. Ein Uberaus
gelungenes Beispiel fur die «kleine» (lokale bzw. regionale) Form des

41



Festspiels: Uberschaubar in seinen Handlungen, ohne pathetisch-
folkloristischen Anstrich.

Im Zentrum des Festspiels stand immer und vor allem bei sei-
nem Ursprung — den Fasnachtsspielen, den religidsen Spielen,
spater im Festspiel der liberalen Aufbruchzeit — das Volk. Nicht die
Heldendarstellung war das wichtigste, sondern das Ereignis, dass
man an einem Ort zusammenkam, um gemeinsam zu feiern. Das
Theater war nur Anlass, das Ziel der Feier die Gemeinschaft. Das
festliche Spiel als spielerische Feier der Zusammengehorigkeit, der
eigenen |dentitat. Gegensatze wurden dort namlich auch ausge-
tragen — politische im Fasnachtsspiel, existentielle im mittelalterli-
chen Totentanz, gesellschaftliche in den Festspielen des 19. Jahr-
hunderts.

Angesichts der Bedrohungen, die uns bevorstehen, und der ideolo-
gischen Gegenséatze auch in unserem Land kdnnen wir von Gottfried
Keller immer noch lernen: Theater muss wieder zu einem Fest
werden, zu dem Utopischen, das in seinem dionysischen Rausch
begrundet liegt. Dieser ursprungliche Charakter des Gemein-
schaftsstiftenden weist auf den Ursprung von Theater Uberhaupt
hin. Es hat also durchaus seinen tieferen Sinn, wenn Laien sich
zusammentun, um in einem nicht alltdglichen Theater die eigenen
Geschichten zu reflektieren. «Ist nicht der Sinn des Festes», fragt
Thomas Mann in seinem Aufsatz «Freud und die Zukunft», «<Wieder-
kehr als Vergegenwartigung?»

Das Festspiel als Laienspiel

Nicht-alltdgliches Theater ist Theater, das sich von den Institutionen
abgrenzt, weil es im besten Sinn des Wortes Laientheater ist: Es
spielen die von ihrer Sache Betroffenen. Und sie spielen fUr ihresglei-
chen, fur ein Publikum, das sich in dieser Sache, die da abgehandelt
wird, auskennt. «Die alten Stadtetheater», schreibt deshalb Gottfried
Keller in dem schon zitierten Text, «kdnnen der kinftigen Volks-
buhne nichts abgeben, als ausrangierte Kleider, eine grundver-
falschte Deklamation und sonstige schlechte Sitten.»

Ahnlich wie Keller argumentiert Richard Wagner schon einige Jahre
frGher, in seinem Aufsatz «Ein Theater in Zdrich», der 1851 als
Sonderdruck erschienen ist. Mit Blick eben auf die landlichen Feste,
die Tell-Auffihrungen in den Dérfern und die Festspiele ganz
allgemein, weist er auf die besonderen Qualitaten solcher Laienver-
anstaltungen hin und gibt zu bedenken, dass der eigentliche
Schauspielerstand ohnehin bald einmal zu existieren aufhoren
werde, und dass «jeder Fahige seine Neigung befriedigen und sein
Talent austben wirde, ohne seine gesellschaftliche Stellung zu
verlassen und ohne in einen Stand einzutreten, der die Erflllung
eines burgerlichen Berufes ihm unmdglich machte».

42



Wagner beschreibt in seinem Aufsatz die Utopie eines Theaters der
Burger, das zur gesellschaftlichen Vermenschlichung der Kunst und
zugleich zur kunstlerischen Ausbildung-der Gesellschaft fihren
werde, ein sozusagen theaterpadagogisches Programm, das sich
Uberaus modern anhort: «Denn am Ziele der hier eingeschlagenen
Richtung in bezug auf das Theater, wlrde das Theater in seiner
jetzigen Gestalt ganzlich verschwunden sein; es wirde aufgehdrt
haben, eine industrielle Anstalt zu sein, die um des Gelderwerbes
willen ihre Leistungen so oft und dringend wie moglich ausbietet,
vielmehr wlrde das Theater dann den hochsten und gemeinsam-
sten gesellschaftlichen BerUhrungspunkt eines o6ffentlichen Kunst-
verkehrs ausmachen, aus dem alles Industrielle vollkommen ent-
fernt, und in welchem die Geltendmachung unserer ausgebildeten
Fahigkeit flr kunstlerische Leistung wie fur kunstlerischen Genuss
einzig bezweckt ware.»

Kunst ist nicht von unserem Leben abzutrennen, sondern muss auf
die gegenwartige Gesellschaft bezogen, in sie integriert sein. In
diesem Sinne ist auch das Theater der Laien als Kunst zu begreifen,
wenn es sich in die eigenen Angelegenheiten einmischt.

Die Kunst der Laien liegt in der Beschrankung auf das ihnen
gemasse Thema, die in innen liegenden (spontanen) Maglichkeiten
des direkten Ausdrucks - Beschrankung also auf «Haus und
Garten», die Stoffe der unmittelbar erlebten und erfahrenen Wirklich-
keit: der Laie gibt sich so, wie erist, und er spricht die Sprache, die er
von Grund auf kennt. Im Dialekt liegen seine unmittelbaren, auch
gestisch erkennbaren Moglichkeiten —ich rede also vom Theater der
Laien in der deutschen Schweiz.

Die Verwandlung durch Rollen gehort in den Bereich des professio-
nellen Schauspielers, wirde ich sagen. Im Zentrum der Darstellung
durch Laien steht die Aneignung der eigenen Realitat mittels Spiel.
Diese Behauptungen widersprechen allerdings der bekannten Fest-
spieltradition, die vor allem im Bereich der «grossen» Festspiele eher
auf die hochdeutsche Tradition der institutionalisierten Buhnen
zurlickzugreifen pflegte. Die Grinde liegen erstens in der traditionel-
len «<hohen», deklamatorischen Form der von den Autoren geschrie-
benen Festspieldramatik und zweitens in der bis vor Frisch und
Durrenmatt geltenden Tatsache, dass schweizerische Dramatiker
von den Einklnften aus Auffuhrungen im Berufstheater keineswegs
leben konnten und deshalb immer wieder auf das Schreiben von
Festspieldramen angewiesen waren.

Die schweizerische Festspieldramatik basiert in der Regel auf einem
geschriebenen Text, der gewissen Regeln der (heroischen und
historisierenden) Dramatik zu folgen hatte. Die Autoren verbanden
damit immer auch einen literarischen Anspruch (der sich allerdings,
aus der historischen Distanz betrachtet, in den wenigsten Féllen
erfulit). Typisierung, Formalisierung, Symbolisierung sind ihre wich-
tigsten dramaturgischen Merkmale, verbunden mit Rlckgriffen auf

43



chorische Elemente der griechischen Tragddie und das Schauge-
prange barocker Veranstaltungen.

Also Kopien bekannter Muster: die Form, die Regel steht im
Vordergrund. Das Festspiel, wie es mir vorschwebt, ist authenti-
sches Theater, das Identifizierung mit der eigenen, erlebten Erfah-
rung schafft.

(Ich rede vom Theater der Laien, obwohl ich weiss, wie abgegriffen
und auch missverstandlich der Begriff <Laientheater» ist. Vor allemin
Deutschland wird der Begriff des Laientheaters kaum mehr
gebraucht, wegen seines idelogischen Missbrauchs durch die
volkische und die Jugendbewegung. Laienspiel wird dabei als
(religidse oder kultische) Kundgebung, jedenfalls als etwas sehr
Diffuses verstanden. Aber Amateurtheater und Theater der Dilettan-
ten trifft den Kern, um den es bei dieser Auseinandersetzung geht,
noch weniger. Und die Bezeichnung: nichtprofessionelles Theater
wirkt auf mich zu trocken, zu vereinfachend. Der Begriff Volkstheater
scheint erst recht alles und dabei nichts zu besagen, er wird je nach
Standpunkt immer wieder in einem anderen Sinne benutzt.

Ich halte mich darum weiterhin an den alten Begriff in seinem
ursprunglichen Sinne: das Theater der Laien ist das Theater, das vor
und neben dem Berufstheater als eigenstandige Theaterbewegung
existiert. «Laios», griechisch, bedeutet Volk, und «laikos» heisst zum
Volk gehorig.)

Das Festspiel als «kultische Handlung»

Oskar Eberle, der Hiter der vaterlandischen Theatertradition, Thea-
terwissenschaftler und Regisseur auch von Festspielen (von Arx,
Arnet, Einsiedler Welttheater), hat in seinem Aufsatz «Theaterwis-
senschaftliche Grundbegriffe», der im ersten Jahrbuch der SGTK mit
dem Titel «Vaterldndisches Theater» (1928) erschienen ist,' eine
programmatische, Zeichen setzende Diskussion geflhrt eben um
den Unterschied zwischen Laien- und Berufstheater. Seine Ausfiih-
rungen scheinen mir schon deswegen wichtig, weil sie fur die
Auseinandersetzungen um das schweizerische Theater der dreissi-
ger und vierziger Jahre, die Frage nach der Nationalisierung (damit
auch der Ideologisierung dieser Diskussion) grundlegend waren.

Das Festspiel dieser Zeit schaut zurlick, stellt Geschichtliches dar.
Aktualitat liegt ihm fern — und wenn, ist sie, wie bei von Arx oder
Edwin Arnet («Das Eidgendssische Wettspiel», 1939), ins historische
Kostum gekleidet. «Spiele» statt Dramen nennt Eberle solche Veran-
staltungen. Im «geschichtlichen Spiel» soll den Zuschauern ein
Stiick Vergangenheit lebendig gemacht werden: «Spiele konnen
geschichtliche Geschehen wieder erwecken, Dramen dagegen sind
aktuell.» Die «Spiele» sind den Laien zugeordnet, das «Drama» den
Professionellen, den «Mimen», wie Eberle sagt. «Im Spiel herrscht

44



der Stoff. Es wachst nicht aus einem persénlich gestellten Problem
des Dramatikers, sondern aus einer Uberpersonlichen Idee, wie
Vaterland, Staat, Natur, Religion, Gesellschaft, wie gegebene
geschichtliche Stoffe sie eben darreichen. Das Spiel entsteht durch
buhnengeschickte Anordnung solcher Stoffmassen, deren Idee
sichtbar und damit wirksam gemacht wird. Das Spiel gibt darum
meist keine Individuen, sondern Typen.»

Die Laienbuhne vermittle «<ldeen, die ein ganzes Volk bewegen», sie
stelle religiose oder staatliche Mythen dar: «Der Laienspieler will also
Ideen entwickeln, religidése Ideen in der Passion und im Helligenspiel,
staatliche Ideen im vaterlandischen Drama, soziale Ideen im Volks-
stlick der Gegenwart.»

Das Theater als kultische Handlung: das Volkstheater, sagt Eberle,
habe magische Wurzeln. Dieser Hinweis auf das Kultische durch-
zieht alle theoretischen Schriften Eberles als erster Hauptgedanke.
Ein zweiter, fur diese Zeit so wichtiger Punkt ist der Hinweis auf die
Gemeinschatt, die als wichtiges Merkmal direkt aus der volkischen
Ideologie abgeleitet wurde. Gemeinschaft wird nicht soziologisch
begriffen, nicht in ihrer Gegensatzlichkeit verstanden, sondern idea-
listisch-Uberhoht: in einem spateren Aufsatz erklart Eberle, es gehe
um die «Begriffsbildung, Begrindung und Forderung» eines «volk-
haft und staatsméassig schweizerischen Theaters» («Wege zum
schweizerischen Theater», 13.Jahrbuch der SGTK, 1943). Eine
neue Epoche des schweizerischen Theaters kundige sich seit dem
Ersten Weltkrieg an und die trage eindeutig «irrationale Zuge» (sic).
Drittens versucht Eberle, in der zeittypischen Abgrenzung zum
«judischen» Stadttheater, das Volkstheater als nationales Theater
mit all den Folgen von Patriotismus und Heroismus zu etablieren, die
fUr diese Zeit so typisch waren.

Es ware naturlich zu vereinfachend, wollte man die theoretischen
Forderungen Eberles einfach und unbesehen auf die Festspiele z.B.
von Casar von Arx oder Edwin Arnet Ubertragen. Dennoch lassen
sich aus deren Werken (u.a. «<Das Bundesfeierspiel zum Fest des
©650jahrigen Bestehens der Schweizerischen Eidgenossenschaft»
von von Arx oder «Das Eidgendssische Wettspiel» von Arnet)
zeitbezogene dramaturgische Gesetzmassigkeiten ableiten, die von
den Thesen Eberles gar nicht so weit entfernt sind:

(1) Heroismus: Bei Arnet aussert sich diese heroische Tendenz in
der symboltrachtigen Auseinandersetzung zwischen «Tellenmut»
und «Pestalozziglte». Bei von Arx ware etwa auf die grossen
Auftritte der monumental angelegten Figuren des Tell, von Dunant
oder Bruder Klaus zu verweisen, die, als eine Art «deus ex machina»,
immer mit einem Ubersteigerten dramatischen szenischen Gestus in
die Handlung einbrechen.

(2) Irrationalismen: Vor allem in der sprachlichen Gestaltung dieser
Festspiele ist ein irrationalistischer Zug zu entdecken: die Sprache
des Festspiels lebt vom pathetischen Ausdruck und nicht von der

45



prazisen Aussage. Sie geht auf Gefuhlseffekte aus und nicht auf das
Analytische. Aber die sprachliche Form steht mehr als die gesti-
schen Ausdrucksmoglichkeiten im Zentrum dieser Stlcke: Die
Figuren sitzen an Tischen oder stehen einfach herum. Der Ausdruck
liegt vor allem im Chorischen (und nicht im konflikttrachtigen Dialog),
im Fluss der Sprache, die aufpeitschend wirkt und ritualisiert — durch
Wiederholen wichtiger Sentenzen, durch das Betonen bestimmter
Lehrmeinungen. Die Sprache des Festspiels wirkt seltsam gekun-
stelt, was durch den Gebrauch des Hochdeutschen noch verstarkt
wird. Der Dialekt kommt selten vor, bei Arnet etwas mehrals bei von
Arx. Und bei von Arx erst noch in einer altertimelnden Form.

(3) Typisierung: Statt Individualisierung steht Typisierung im Vorder-
grund. Auf innere psychologische Entwicklungen der Figuren und
der Handlung wird verzichtet zugunsten einer propagandistischen
Funktionalisierung: Geflhlseffekte sind wichtiger als reflektierende
Momente.

Die Spieler oder ihre Rollen sind Funktionstrager bzw. ldeentréager,
wie auch sonst allegorische Elemente (Embleme, Transparente,
Fahnen, Gewehre usw.) auf den eher allgemeinen Sinn dieser
Veranstaltungen verweisen.

(4) Ruckschau: Thema des Festspiels ist in der Regel die
Geschichte, Gegenwartiges hat nur selten Platz. Festspiele sind
Geschichts-Chroniken: dieser chronistische Charakter bestimmt
vor allem bei von Arx die Dramaturgie des Genres. Der Chronist steht
im Zentrum des Geschehens und erklart lehrstlckhaft, was friher
war und welche Konsequenzen daraus fur die Gegenwart gezogen
werden sollten. Also wiederum: keine auf das sinnliche Ereignis
Theater bezogene Dramaturgie, sondern Deklamation. Mittels Spra-
che und weniger durch gestische Prinzipien wird erklart, was der
Autor meint.

Text und Auffiihrung

Der Text ist das eine, die Auffuhrung das andere. Sowohl von Arx wie
Arnet hatten auf die Inszenierungen, die in beiden Fallen Oskar
Eberle anvertraut waren, keinen Einfluss. Eindeutig ist, dass Eberle
die monumentale Form bevorzugte und sich damit gegen die
einfacheren Vorstellungen seiner Autoren stellte, was auch von der
Kritik bemangelt wurde. Eberle inszenierte von Arx’ Bundesfeierspiel
nicht in einer «Stube mit schlichtem, bduerlichen Charakter», son-
dern, wie Walter Richard Ammann kritisch anmerkte, als «heraldi-
sche Ausstattungsrevue» mit prunkvollen Gewandern und grossem
szenischen Aufwand: «Uber das Wort tropfte die Farbe, bis sie zur
Flut wurde.»?

Die Suggestivwirkung des Textes versuchte Eberle — wie auch in
seinen andern Inszenierungen — durch den (iberméssigen szeni-

46



schen Aufwand, die Verwendung von Emblemen, durch Prunk und
monumentales Arrangement noch zu verstarken.

Wie, frage ich mich, war da noch Platz fUr das individuelle Spiel der
Laien, die dabei mitwirkten? Es scheint, dass auch sie zu reinen
Funktionstragern im Schaugeprange der Inszenierung degradiert
waren.

«Das Spiel lebt aus Idee und Stoff», schreibt Eberle in den «Theater-
wissenschaftlichen Grundbegriffen». Dem hatte sich anscheinend
auch der (Laien-)Spieler unterzuordnen. Er deklamierte den Text und
hatte kaum weitere Ausdrucksmadglichkeiten. «Der Laie ist in erster
Linie Rezitator, dann Spieler», rechtfertigt sich Eberle. «Der Laie
spielt da sozusagen nur Inhalt. Er stellt magische Krafte, im Bereich
der burgerlichen Welt also etwa Geftihle dar. Man kénnte sagen: Der
Laie projiziert mit mangelhaften Mitteln, mit unzureichender mimi-
scher Begabung, seine Gefuhle ins Publikum.»

«GefUhlsstarke» sei das wesentliche Merkmal des Laien, im Gegen-
satz zur «<Ausdrucksstarke» des professionellen Darstellers. In dieser
Reduktion des Laienspiels auf das Gestaltlose, Ungeschlachte, auf
den reinen (nicht reflektierten, nicht gestalteten) Gefuhlsausdruck
aussert sich eine gefahrliche Unterschatzung der spezifischen Quali-
taten des Laienspielers.

Von den «Bemuhungen der Laien um die Kunst» spricht Bertolt
Brecht in seinem Aufsatz «Lohnt es sich, vom Amateurtheater zu
reden?»* Die Kunst selber bleibe nicht unberthrt von der Art, in der
sie am beilaufigsten und naivsten ausgeubt werde: «Es sind theatra-
lische Vorgénge, die da die Charaktere bilden. Der Mensch kopiert
Gesten, Mimik, Tonfélle. Und das Weinen entsteht durch Trauer,
aber es entsteht auch Trauer durch Weinen. Dem Erwachsenen
geht es nicht anders, seine Erziehung hort nie auf. Nur die Toten
werden nicht mehr durch ihre Mitmenschen verandert. Wer das
uberlegt, wird die Bedeutung des Theaterspielens flr die Bildung
der Charaktere begreifen. Er wird begreifen, was es bedeutet, wenn
Tausende vor Hunderttausenden Theater spielen. Ein Achselzucken
ware keine Anwort auf die Bemuhungen so vieler Menschen um die
Kunst.»

Laien sind zwar keine Kiinstler, aber sie bemuhen sich, wie Brecht
sagt, um die Kunst. Das, was Laien auszeichnet bei ihrem Spiel, ist
ihre Spontaneitat und ihre Unmittelbarkeit — der Ausdruck ihres
direkten Empfindens, da sie im Spiel etwas nachvollziehen, was mit
ihnen ganz personlich zu tun hat. Sie haben keine Spieltechnik
gelemt und sollen das auch nicht: sie spielen so, wie sie sind und
tauschen nichts vor. Verkleidung ist allemal, siehe Fasnacht, auch
Verstellung. Hinter der Maske verstecke ich das, was ich bin. Im
Spiel aber gibt sich der Laie preis — er gibt sich so, wie er ist.

Ich denke, Theater sollte nicht verstellen, sondern kenntlich
machen. Beim Spielen kann ich mich nicht verstecken, hochstens
entbléssen, weil ich mich selber, meine Verzweiflung oder meine

47



Verletzlichkeit, meine Angst und meine Freude preisgebe — vor
einem Publikum, das mich in meinem sozialen und individuellen
Umfeld kennt.

Das Spiel der Laien ist etwas Eindeutiges, keineswegs etwas
Ungefahres, das Eberle anspricht, wenn er sagt, der Laie spiele die
«Passion», er stehe im Dienste des «Gesinnungstheaters». Wir
kommen, wenn wir uns von Eberle abgrenzen wollen, um die
Emanzipation des Laienspielers nicht herum.

Abschied von der grossen Form

Wir mUssen Abschied nehmen von der «grossen» Form und uns
beschranken auf das Uberschaubare Umfeld, worin Theater stattfin-
det: einen Ort oder eine Region. Das «nationale» Festspiel mit
seinem ideologischen Ballast hat ausgedient. Das «Eigene» und das
«Urspringliche», von dem Richard Wagner spricht, sind wieder
anzustreben. Im Vordergrund haben die Geschichten zu stehen, die
vor allem die angehen, die sie spielen: Welttheater, das auf den
konkreten Ort, das konkrete soziale Umfeld der Spielenden bezogen
ist. «Bin ich der Autor selbst und ist das Fest mein eigen», lasst
Calderon (in der Ubersetzung von Franz Lorinser, 1856) den Meister
im «Welttheater» sagen, «S0 muss meine Gesellschaft inre Klnste
zeigen.» Theater ist erfahrene Wirklichkeit und das Theater der Laien
ist authentisch, weil es auf der Identitat mit der eigenen Erfahrung
aufbaut.

Was also kdnnen wir aus der geschichtlichen Entwicklung des
Festspiels lernen?

(1) Das Festspiel muss radikal als Theater der Laien gesehen
werden. Es muss zu den Maglichkeiten, die Laien haben, zurtick-
kehren, in den gestischen Ausdrucksmdglichkeiten wie in der
Sprache: Die Verbindung von Sprache und Gestus schaffen unsere
Laienspieler nur, wenn sie ihre eigene Sprache verwenden konnen,
also den Dialekt.

(2) Das Festspiel ist nur noch in kleineren Sozialisationen (Orten und
Regionen) funktionsfahig, wo noch eine gewisse Uberschaubarkeit
von Geschichte und Stoff existiert.

(3) Nicht der unbefragt Ubernommene historische Stoff ware wich-
tig, sondern unsere kritische Auseinandersetzung mit unserer Her-
kunft. Das Festspiel nicht mehr als Chronik, sondern als spielerische
Recherche Uber unser Herkommen. Wir sollen aus der Geschichte
lernen, sie nicht einfach Ubernehmen, sondern das Aktuelle, fGr uns
heute Gultige in ihr entdecken. Wie Richard Wagner wollen wir
versuchen, die Aufgabe des Theaters und vor allem des Festspiels

48



im konkreten gesellschaftlichen Bereich zu sehen und nicht in einem
fiktiven.

(4) Das Festspiel ist Volkstheater im besten Sinne. Nicht der festge-
schriebene Text und nicht die Regeln oder die Form sind wichtig.
Das «kleine» Festspiel grenzt sich ab von seinen literarischen
Vorlaufern, indem es seine Begrindung sucht in einer improvisato-
risch-animatorischen Qualitat, welche die Traditionen des Hans-
wurst, des alten Stegreiftheaters mit seinen Improvisationen und
Extempores wieder aufgreift. Festspiel als ein Theater, das den
Impetus des szenischen Augenblicks in den Vordergrund ruckt,
damit erkennbar wird, was das Theater der Laien so besonders
auszeichnet: dass es direkt ist und unmittelbar und von Innen her
entwickelt.

Anmerkungen

1 Oskar Eberle, «Theaterwissenschaftliche Grundbegriffe», in: «Vaterlandisches
Theater», Jahrbuch 1 der Schweizerischen Gesellschaft fir Theaterkultur, 1928,
Wieder abgedruckt in: «Theaterwissenschaft im deutschsprachigen Raum», hg.
Helmar Klier, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1281.

2 Walter Richard Ammann, «Oltener Tagblatt» vom 7. August 1941, abgedruckt im
ausflihrlichen Kommentarteil von: Casar von Arx, «Werke 3 — Festspiele», Walter-
Verlag, Olten 1987

3 Bertolt Brecht, «Lohnt es sich, vom Amateurtheater zu reden?», in: «Schriften zum
Theater |», Gesammelte Werke 15, werkausgabe edition suhrkamp, Frankfurt am
Main 1967.

49



	Festspiel als Theater der Laien : dramaturgische Anmerkungen zu einer möglichen Praxis

