
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch = Annuaire suisse du théâtre

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 49 (1988)

Artikel: Festspiel als Theater der Laien : dramaturgische Anmerkungen zu einer
möglichen Praxis

Autor: Naef, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Festspiel als Theater der Laien

Dramaturgische Anmerkungen zu einer möglichen Praxis

Louis Naef

Es gibt die «grossen» Festspiele - bei den eidgenössischen
Schützenfesten des vergangenen Jahrhunderts etwa, die Festspiele zur
Bundesfeier, die grossen Festdramen von Arnold Ott (1840-1910),
Adolf Frey (1855-1920), Carl Albrecht Bernoulli (1868-1937) oder
die bekannten Beispiele von Cäsar von Arx - und es gibt die
«kleinen» Festspiele, eher epigonale Nachahmungen, wie sie vor
allem bei ländlichen Festen zum Zuge kamen.

Das »kleine» Festspiel

Ich bin mit diesen «kleinen» Festspielen aufgewachsen. Am Jodlerfest

oder beim Jubiläum der Musikgesellschaft wurden in meiner
Gegend, dem Luzerner Hinterland, solche Festspiele in der.aus Holz
gebauten Festhalle von Willisau oder in den Festzelten auf den Dörfern
immer wieder gespielt. Hie und da passiert das auch noch heute.
Ihr Stoff ist die Folklore, wie wir sie auch von den Umzügen, die bei
solchen Anlässen stattfinden, kennen. Alte bäuerliche Bräuche
werden dabei vorgeführt. Kostümiertes Volk und bunt geschmücktes

Vieh mischt sich auf den grossen Bühnen. Bewegliche Bilder aus
dem bäuerlichen Jahreszyklus ziehen an uns vorüber. Dazwischen
Gesang und Musik.
Die Dramaturgie dieser Bilderbogen ist durch den Ablauf des
bäuerlichen Jahreskalenders bestimmt. Im Zentrum der Darstellungen

steht das alte Brauchtum, das bei diesen Anlässen wieder aus
der Versenkung geholt wird. Eine folkloristische Theaterform, die

Vergangenes verklärt, ohne kritischen Blick auf die Geschichte oder
die Gegenwart etwa der bäuerlichen Maschinenwirtschaft. Kläglicher

Rest einer ehemals patriotisch-heroischen Volkstheaterkultur.

»Etwas Eigenes und Ursprüngliches»

Nein, um diese sinnentstellende Form geht es mir nicht, wenn ich
auf den ursprünglichen Zusammenhang zwischen Fest und Spiel

40



hinzuweisen versuche als einen neuen Ausgangspunkt
theaterpädagogischer oder animatorischer Theaterarbeit. Ich denke dabei
nicht an die Dekadenz dieser ursprünglich politischen Theaterform,
ich denke vielmehr an den archaischen Kern solcher Veranstaltungen.

Zwar hat Gottfried Keller mit seinem Aufsatz «Am Mythenstein»
(1860) den Verfechtern eines vaterländischen Theaters immer wieder

Auftrieb gegeben, indem er das Schau-Spiel als diejenige Kunst
definiert, «in welcher das Schweizer Volk mit der Zeit etwas Eigenes
und Ursprüngliches ermöglichen kann, da es die <Mütter> dazu
besitzt, nämlich grosse und ächte Nationalfeste, an welchen
Hunderttausende sich beteiligen mit dem ausschliesslichen Gedanken
des Vaterlandes». Aber er hat das nicht so patriotisch gemeint, wie
es sich auf Anhieb liest, und bei dem es so viele Propagandisten des
Festspiels später hätten bewenden lassen wollen. Seine Gedanken
zielen auf tiefere Schichten eines eigentlichen Volkstheaters: «Wer

es haben kann, der gehe auch sein Jahr nach Italien, wer's aber
nicht haben kann, der halte sich darum nicht für einen unglückseligen

Tropf, sondern mache sich Haus und Garten zu seinem
Morgen- und Abendland.» Das war sicher nicht als spiessige
Rückzugsformel gemeint, sondern als Hinweis auf die spielerische
Lust, die Bühne als Traumlandschaft zu begreifen.
Etwas «Eigenes und Ursprüngliches» hatten die Leute von der
Feuerwehr Opfersei, einem Weiler, hinter dem Dorf Hergiswil am
Napf gelegen, vor ein paar Jahren im Sinn, als sie ein «Festspiel»
aufführten zur 50-Jahr-Feier des Bestehens der Feuerwehr. Kein

weltbewegendes Ereignis, gewiss. Aber gerade die kleine Form
ihres Festspiels hat mich damals fasziniert, weil sie darin über sich
selber, über die eigene (kleine) Gesellschaft anhand einer bildhaften
Chronik Rechenschaft abzulegen versuchten. Sich feiern im

Bekannten, das die Gemeinsamkeiten erkennen lässt: Da wurde,
wie es bei solchen Anlässen der Brauch ist, ein Festzelt gebaut mit
einer Bühne, über die auch Ross und Karren gezogen werden
konnten. Das war aber schon das einzige Zitat des in dieser Gegend
gebräuchlichen, patriotischen Festspiels. Auf der leeren Bühne, auf
die immer wieder die wichtigsten Requisiten aus dem Alltag dieser
Bauern gestellt wurden, wickelten sich ganz einfach die Geschichten

ab, wie es zur Gründung der Feuerwehr kam und aus welchen
Gründen. Da wurde ganz naiv berichtet, was sonst noch
drumherum im Dorf und im Weiler passierte - von Liebschaften und Streit,
von Dorfpolitik und von Dorforiginalen, vom Milchgeld und von
andern Problemen der hier lebenden Bauern. Die von der
Geschichte Betroffenen erzählten über das ihnen Vertraute, aber auf
eine einfache, schlichte und naive, eben im besten Sinne volkstümliche

Art. Hier war das Kellersche Thema vom Haus und vom Garten
in unspektakulärer, aber ehrlicher Weise erfüllt. Ein überaus
gelungenes Beispiel für die «kleine» (lokale bzw. regionale) Form des

41



Festspiels: überschaubar in seinen Handlungen, ohne pathetisch-
folkloristischen Anstrich.
Im Zentrum des Festspiels stand immer und vor allem bei
seinem Ursprung - den Fasnachtsspielen, den religiösen Spielen,
später im Festspiel der liberalen Aufbruchzeit - das Volk. Nicht die
Heldendarstellung war das wichtigste, sondern das Ereignis, dass
man an einem Ort zusammenkam, um gemeinsam zu feiern. Das
Theater war nur Anlass, das Ziel der Feier die Gemeinschaft. Das
festliche Spiel als spielerische Feier der Zusammengehörigkeit, der
eigenen Identität. Gegensätze wurden dort nämlich auch ausgetragen

- politische im Fasnachtsspiel, existentielle im mittelalterlichen

Totentanz, gesellschaftliche in den Festspielen des 19.
Jahrhunderts.

Angesichts der Bedrohungen, die uns bevorstehen, und der
ideologischen Gegensätze auch in unserem Land können wir von Gottfried
Keller immer noch lernen: Theater muss wieder zu einem Fest
werden, zu dem Utopischen, das in seinem dionysischen Rausch
begründet liegt. Dieser ursprüngliche Charakter des
Gemeinschaftsstiftenden weist auf den Ursprung von Theater überhaupt
hin. Es hat also durchaus seinen tieferen Sinn, wenn Laien sich
zusammentun, um in einem nicht alltäglichen Theater die eigenen
Geschichten zu reflektieren. «Ist nicht der Sinn des Festes», fragt
Thomas Mann in seinem Aufsatz «Freud und die Zukunft», «Wiederkehr

als Vergegenwärtigung?»

Das Festspiel als Laienspiel

Nicht-alltägliches Theater ist Theater, das sich von den Institutionen
abgrenzt, weil es im besten Sinn des Wortes Laientheater ist: Es

spielen die von ihrer Sache Betroffenen. Und sie spielen für ihresgleichen,

für ein Publikum, das sich in dieser Sache, die da abgehandelt
wird, auskennt. «Die alten Städtetheater», schreibt deshalb Gottfried
Keller in dem schon zitierten Text, «können der künftigen
Volksbühne nichts abgeben, als ausrangierte Kleider, eine grundverfälschte

Deklamation und sonstige schlechte Sitten.»
Ähnlich wie Keller argumentiert Richard Wagner schon einige Jahre
früher, in seinem Aufsatz «Ein Theater in Zürich», der 1851 als
Sonderdruck erschienen ist. Mit Blick eben auf die ländlichen Feste,
die Teil-Aufführungen in den Dörfern und die Festspiele ganz
allgemein, weist er auf die besonderen Qualitäten solcher
Laienveranstaltungen hin und gibt zu bedenken, dass der eigentliche
Schauspielerstand ohnehin bald einmal zu existieren aufhören
werde, und dass «jeder Fähige seine Neigung befriedigen und sein
Talent ausüben würde, ohne seine gesellschaftliche Stellung zu
verlassen und ohne in einen Stand einzutreten, der die Erfüllung
eines bürgerlichen Berufes ihm unmöglich machte».

42



Wagner beschreibt in seinem Aufsatz die Utopie eines Theaters der
Bürger, das zur gesellschaftlichen Vermenschlichung der Kunst und
zugleich zur künstlerischen Ausbildung-der Gesellschaft führen
werde, ein sozusagen theaterpädagogisches Programm, das sich
überaus modern anhört: «Denn am Ziele der hier eingeschlagenen
Richtung in bezug auf das Theater, würde das Theater in seiner
jetzigen Gestalt gänzlich verschwunden sein; es würde aufgehört
haben, eine industrielle Anstalt zu sein, die um des Gelderwerbes
willen ihre Leistungen so oft und dringend wie möglich ausbietet,
vielmehr würde das Theater dann den höchsten und gemeinsamsten

gesellschaftlichen Berührungspunkt eines öffentlichen
Kunstverkehrs ausmachen, aus dem alles Industrielle vollkommen
entfernt, und in welchem die Geltendmachung unserer ausgebildeten
Fähigkeit für künstlerische Leistung wie für künstlerischen Genuss
einzig bezweckt wäre.»
Kunst ist nicht von unserem Leben abzutrennen, sondern muss auf
die gegenwärtige Gesellschaft bezogen, in sie integriert sein. In

diesem Sinne ist auch das Theater der Laien als Kunst zu begreifen,
wenn es sich in die eigenen Angelegenheiten einmischt.
Die Kunst der Laien liegt in der Beschränkung auf das ihnen

gemässe Thema, die in ihnen liegenden (spontanen) Möglichkeiten
des direkten Ausdrucks - Beschränkung also auf «Haus und
Garten», die Stoffe der unmittelbar erlebten und erfahrenen Wirklichkeit:

der Laie gibt sich so, wie er ist, und er spricht die Sprache, die er
von Grund auf kennt. Im Dialekt liegen seine unmittelbaren, auch
gestisch erkennbaren Möglichkeiten - ich rede also vom Theater der
Laien in der deutschen Schweiz.
Die Verwandlung durch Rollen gehört in den Bereich des professionellen

Schauspielers, würde ich sagen. Im Zentrum der Darstellung
durch Laien steht die Aneignung der eigenen Realität mittels Spiel.
Diese Behauptungen widersprechen allerdings der bekannten
Festspieltradition, die vor allem im Bereich der «grossen» Festspiele eher
auf die hochdeutsche Tradition der institutionalisierten Bühnen
zurückzugreifen pflegte. Die Gründe liegen erstens in der traditionellen

«hohen», deklamatorischen Form der von den Autoren geschriebenen

Festspieldramatik und zweitens in der bis vor Frisch und
Dürrenmatt geltenden Tatsache, dass schweizerische Dramatiker
von den Einkünften aus Aufführungen im Berufstheater keineswegs
leben konnten und deshalb immer wieder auf das Schreiben von
Festspieldramen angewiesen waren.
Die schweizerische Festspieldramatik basiert in der Regel auf einem
geschriebenen Text, der gewissen Regeln der (heroischen und
historisierenden) Dramatik zu folgen hatte. Die Autoren verbanden
damit immer auch einen literarischen Anspruch (der sich allerdings,
aus der historischen Distanz betrachtet, in den wenigsten Fällen
erfüllt). Typisierung, Formalisierung, Symbolisierung sind ihre
wichtigsten dramaturgischen Merkmale, verbunden mit Rückgriffen auf

43



chorische Elemente der griechischen Tragödie und das Schaugepränge

barocker Veranstaltungen.
Also Kopien bekannter Muster: die Form, die Regel steht im

Vordergrund. Das Festspiel, wie es mir vorschwebt, ist authentisches

Theater, das Identifizierung mit der eigenen, erlebten Erfahrung

schafft.
(Ich rede vom Theater der Laien, obwohl ich weiss, wie abgegriffen
und auch missverständlich der Begriff «Laientheater» ist. Vor allem in
Deutschland wird der Begriff des Laientheaters kaum mehr
gebraucht, wegen seines ideiogischen Missbrauchs durch die
völkische und die Jugendbewegung. Laienspiel wird dabei als
(religiöse oder kultische) Kundgebung, jedenfalls als etwas sehr
Diffuses verstanden. Aber Amateurtheater und Theater der Dilettanten

trifft den Kern, um den es bei dieser Auseinandersetzung geht,
noch weniger. Und die Bezeichnung: nichtprofessionelles Theater
wirkt auf mich zu trocken, zu vereinfachend. Der Begriff Volkstheater
scheint erst recht alles und dabei nichts zu besagen, er wird je nach
Standpunkt immer wieder in einem anderen Sinne benutzt.
Ich halte mich darum weiterhin an den alten Begriff in seinem
ursprünglichen Sinne: das Theater der Laien ist das Theater, das vor
und neben dem Berufstheater als eigenständige Theaterbewegung
existiert. «Laios», griechisch, bedeutet Volk, und «laikos» heisstzum
Volk gehörig.)

Das Festspiel als «kultische Handlung»

Oskar Eberle, der Hüter der vaterländischen Theatertradition,
Theaterwissenschaftler und Regisseur auch von Festspielen (von Arx,
Arnet, Einsiedler Welttheater), hat in seinem Aufsatz
«Theaterwissenschaftliche Grundbegriffe», der im ersten Jahrbuch der SGTK mit
dem Titel «Vaterländisches Theater» (1928) erschienen ist,1 eine
programmatische, Zeichen setzende Diskussion geführt eben um
den Unterschied zwischen Laien- und Berufstheater. Seine Ausführungen

scheinen mir schon deswegen wichtig, weil sie für die
Auseinandersetzungen um das schweizerische Theater der dreissi-
ger und vierziger Jahre, die Frage nach der Nationalisierung (damit
auch der Ideologisierung dieser Diskussion) grundlegend waren.
Das Festspiel dieser Zeit schaut zurück, stellt Geschichtliches dar.
Aktualität liegt ihm fern - und wenn, ist sie, wie bei von Arx oder
Edwin Arnet («Das Eidgenössische Wettspiel», 1939), ins historische
Kostüm gekleidet. «Spiele» statt Dramen nennt Eberle solche
Veranstaltungen. Im «geschichtlichen Spiel» soll den Zuschauern ein
Stück Vergangenheit lebendig gemacht werden: «Spiele können
geschichtliche Geschehen wieder erwecken, Dramen dagegen sind
aktuell.» Die «Spiele» sind den Laien zugeordnet, das «Drama» den
Professionellen, den «Mimen», wie Eberle sagt. «Im Spiel herrscht

44



der Stoff. Es wächst nicht aus einem persönlich gestellten Problem
des Dramatikers, sondern aus einer überpersönlichen Idee, wie
Vaterland, Staat, Natur, Religion, Gesellschaft, wie gegebene
geschichtliche Stoffe sie eben darreichen. Das Spiel entsteht durch
bühnengeschickte Anordnung solcher Stoffmassen, deren Idee
sichtbar und damit wirksam gemacht wird. Das Spiel gibt darum
meist keine Individuen, sondern Typen.»
Die Laienbühne vermittle «Ideen, die ein ganzes Volk bewegen», sie
stelle religiöse oder staatliche Mythen dar: «Der Laienspieler will also
Ideen entwickeln, religiöse Ideen in der Passion und im Heiligenspiel,
staatliche Ideen im vaterländischen Drama, soziale Ideen im Volksstück

der Gegenwart.»
Das Theater als kultische Handlung: das Volkstheater, sagt Eberle,
habe magische Wurzeln. Dieser Hinweis auf das Kultische durchzieht

alle theoretischen Schriften Eberles als erster Hauptgedanke.
Ein zweiter, für diese Zeit so wichtiger Punkt ist der Hinweis auf die
Gemeinschaft, die als wichtiges Merkmal direkt aus der völkischen
Ideologie abgeleitet wurde. Gemeinschaft wird nicht soziologisch
begriffen, nicht in ihrer Gegensätzlichkeit verstanden, sondern
idealistisch-überhöht: in einem späteren Aufsatz erklärt Eberle, es gehe
um die «Begriffsbildung, Begründung und Forderung» eines «volkhaft

und staatsmässig schweizerischen Theaters» («Wege zum
schweizerischen Theater», 13. Jahrbuch der SGTK, 1943). Eine

neue Epoche des schweizerischen Theaters kündige sich seit dem
Ersten Weltkrieg an und die trage eindeutig «irrationale Züge» (sie).
Drittens versucht Eberle, in der zeittypischen Abgrenzung zum
«jüdischen» Stadttheater, das Volkstheater als nationales Theater
mit all den Folgen von Patriotismus und Heroismus zu etablieren, die
für diese Zeit so typisch waren.
Es wäre natürlich zu vereinfachend, wollte man die theoretischen
Forderungen Eberles einfach und unbesehen auf die Festspiele z.B.
von Cäsar von Arx oder Edwin Arnet übertragen. Dennoch lassen
sich aus deren Werken (u.a. «Das Bundesfeierspiel zum Fest des
650jährigen Bestehens der Schweizerischen Eidgenossenschaft»
von von Ao< oder «Das Eidgenössische Wettspiel» von Arnet)
zeitbezogene dramaturgische Gesetzmässigkeiten ableiten, die von
den Thesen Eberles gar nicht so weit entfernt sind:
(1) Heroismus: Bei Arnet äussert sich diese heroische Tendenz in

der symbolträchtigen Auseinandersetzung zwischen «Teilenmut»
und «Pestalozzigüte». Bei von Arx wäre etwa auf die grossen
Auftritte der monumental angelegten Figuren des Teil, von Dunant
oder Bruder Klaus zu verweisen, die, als eine Art «deus ex machina»,
immer mit einem übersteigerten dramatischen szenischen Gestus in

die Handlung einbrechen.
(2) Irrationalismen: Vor allem in der sprachlichen Gestaltung dieser
Festspiele ist ein irrationalistischer Zug zu entdecken: die Sprache
des Festspiels lebt vom pathetischen Ausdruck und nicht von der

45



präzisen Aussage. Sie geht auf Gefühlseffekte aus und nicht auf das
Analytische. Aber die sprachliche Form steht mehr als die
gestischen Ausdrucksmöglichkeiten im Zentrum dieser Stücke: Die
Figuren sitzen an Tischen oder stehen einfach herum. Der Ausdruck
liegt vor allem im Chorischen (und nicht im konfliktträchtigen Dialog),
im Fluss der Sprache, die aufpeitschend wirkt und ritualisiert - durch
Wiederholen wichtiger Sentenzen, durch das Betonen bestimmter
Lehrmeinungen. Die Sprache des Festspiels wirkt seltsam gekünstelt,

was durch den Gebrauch des Hochdeutschen noch verstärkt
wird. Der Dialekt kommt selten vor, bei Arnet etwas mehr als bei von
Arx. Und bei von Arx erst noch in einer altertümelnden Form.
(3) Typisierung: Statt Individualisierung steht Typisierung im Vordergrund.

Auf innere psychologische Entwicklungen der Figuren und
der Handlung wird verzichtet zugunsten einer propagandistischen
Funktionalisierung: Gefühlseffekte sind wichtiger als reflektierende
Momente.
Die Spieler oder ihre Rollen sind Funktionsträger bzw. Ideenträger,
wie auch sonst allegorische Elemente (Embleme, Transparente,
Fahnen, Gewehre usw.) auf den eher allgemeinen Sinn dieser
Veranstaltungen verweisen.
(4) Rückschau: Thema des Festspiels ist in der Regel die
Geschichte, Gegenwärtiges hat nur selten Platz. Festspiele sind
Geschichts-Chroniken: dieser chronistische Charakter bestimmt
vor allem bei von Arx die Dramaturgie des Genres. Der Chronist steht
im Zentrum des Geschehens und erklärt lehrstückhaft, was früher
war und welche Konsequenzen daraus für die Gegenwart gezogen
werden sollten. Also wiederum: keine auf das sinnliche Ereignis
Theater bezogene Dramaturgie, sondern Deklamation. Mittels Sprache

und weniger durch gestische Prinzipien wird erklärt, was der
Autor meint.

Text und Aufführung

Der Text ist das eine, die Aufführung das andere. Sowohl von Arx wie
Arnet hatten auf die Inszenierungen, die in beiden Fällen Oskar
Eberle anvertraut waren, keinen Einfluss. Eindeutig ist, dass Eberle
die monumentale Form bevorzugte und sich damit gegen die
einfacheren Vorstellungen seiner Autoren stellte, was auch von der
Kritik bemängelt wurde. Eberle inszenierte von Arx' Bundesfeierspiel
nicht in einer «Stube mit schlichtem, bäuerlichen Charakter»,
sondern, wie Walter Richard Ammann kritisch anmerkte, als «heraldische

Ausstattungsrevue» mit prunkvollen Gewändern und grossem
szenischen Aufwand: «Über das Wort tropfte die Farbe, bis sie zur
Flut wurde.»2
Die Suggestivwirkung des Textes versuchte Eberle - wie auch in

seinen andern Inszenierungen - durch den übermässigen szeni-

46



sehen Aufwand, die Verwendung von Emblemen, durch Prunk und
monumentales Arrangement noch zu verstärken.
Wie, frage ich mich, war da noch Platz für das individuelle Spiel der
Laien, die dabei mitwirkten? Es scheint, dass auch sie zu reinen

Funktionsträgern im Schaugepränge der Inszenierung degradiert
waren.
«Das Spiel lebt aus Idee und Stoff», schreibt Eberle in den
«Theaterwissenschaftlichen Grundbegriffen». Dem hatte sich anscheinend
auch der (Laien-)Spieler unterzuordnen. Er deklamierte den Text und
hatte kaum weitere Ausdrucksmöglichkeiten. «Der Laie ist in erster
Linie Rezitator, dann Spieler», rechtfertigt sich Eberle. «Der Laie

spielt da sozusagen nur Inhalt. Er stellt magische Kräfte, im Bereich
der bürgerlichen Welt also etwa Gefühle dar. Man könnte sagen: Der
Laie projiziert mit mangelhaften Mitteln, mit unzureichender
mimischer Begabung, seine Gefühle ins Publikum.»
«Gefühlsstärke» sei das wesentliche Merkmal des Laien, im Gegensatz

zur «Ausdrucksstärke» des professionellen Darstellers. In dieser
Reduktion des Laienspiels auf das Gestaltlose, Ungeschlachte, auf
den reinen (nicht reflektierten, nicht gestalteten) Gefühlsausdruck
äussert sich eine gefährliche Unterschätzung der spezifischen Qualitäten

des Laienspielers.
Von den «Bemühungen der Laien um die Kunst» spricht Bertolt
Brecht in seinem Aufsatz «Lohnt es sich, vom Amateurtheater zu
reden?»3. Die Kunst selber bleibe nicht unberührt von der Art, in der
sie am beiläufigsten und naivsten ausgeübt werde: «Es sind theatralische

Vorgänge, die da die Charaktere bilden. Der Mensch kopiert
Gesten, Mimik, Tonfälle. Und das Weinen entsteht durch Trauer,
aber es entsteht auch Trauer durch Weinen. Dem Erwachsenen
geht es nicht anders, seine Erziehung hört nie auf. Nur die Toten
werden nicht mehr durch ihre Mitmenschen verändert. Wer das
überlegt, wird die Bedeutung des Theaterspielens für die Bildung
der Charaktere begreifen. Er wird begreifen, was es bedeutet, wenn
Tausende vor Hunderttausenden Theater spielen. Ein Achselzucken
wäre keine Anwort auf die Bemühungen so vieler Menschen um die
Kunst.»
Laien sind zwar keine Künstler, aber sie bemühen sich, wie Brecht
sagt, um die Kunst. Das, was Laien auszeichnet bei ihrem Spiel, ist
ihre Spontaneität und ihre Unmittelbarkeit - der Ausdruck ihres
direkten Empfindens, da sie im Spiel etwas nachvollziehen, was mit
ihnen ganz persönlich zu tun hat. Sie haben keine Spieltechnik
gelernt und sollen das auch nicht: sie spielen so, wie sie sind und
täuschen nichts vor. Verkleidung ist allemal, siehe Fasnacht, auch
Verstellung. Hinter der Maske verstecke ich das, was ich bin. Im

Spiel aber gibt sich der Laie preis - er gibt sich so, wie er ist.
Ich denke, Theater sollte nicht verstellen, sondern kenntlich
machen. Beim Spielen kann ich mich nicht verstecken, höchstens
entblössen, weil ich mich selber, meine Verzweiflung oder meine

47



Verletzlichkeit, meine Angst und meine Freude preisgebe - vor
einem Publikum, das mich in meinem sozialen und individuellen
Umfeld kennt.
Das Spiel der Laien ist etwas Eindeutiges, keineswegs etwas
Ungefähres, das Eberle anspricht, wenn er sagt, der Laie spiele die

«Passion», er stehe im Dienste des «Gesinnungstheaters». Wir

kommen, wenn wir uns von Eberle abgrenzen wollen, um die

Emanzipation des Laienspielers nicht herum.

Abschied von der grossen Form

Wir müssen Abschied nehmen von der «grossen» Form und uns
beschränken auf das überschaubare Umfeld, worin Theater stattfindet:

einen Ort oder eine Region. Das «nationale» Festspiel mit
seinem ideologischen Ballast hat ausgedient. Das «Eigene» und das

«Ursprüngliche», von dem Richard Wagner spricht, sind wieder
anzustreben. Im Vordergrund haben die Geschichten zu stehen, die

vor allem die angehen, die sie spielen: Welttheater, das auf den
konkreten Ort, das konkrete soziale Umfeld der Spielenden bezogen
ist. «Bin ich der Autor selbst und ist das Fest mein eigen», iässt
Calderon (in der Übersetzung von Franz Lorinser, 1856) den Meister
im «Welttheater» sagen, «So muss meine Gesellschaft ihre Künste
zeigen.» Theater ist erfahrene Wirklichkeit und das Theater der Laien
ist authentisch, weil es auf der Identität mit der eigenen Erfahrung
aufbaut.

Was also können wir aus der geschichtlichen Entwicklung des
Festspiels lernen?

(1) Das Festspiel muss radikal als Theater der Laien gesehen
werden. Es muss zu den Möglichkeiten, die Laien haben, zurückkehren,

in den gestischen Ausdrucksmöglichkeiten wie in der
Sprache: Die Verbindung von Sprache und Gestus schaffen unsere
Laienspieler nur, wenn sie ihre eigene Sprache verwenden können,
also den Dialekt.
(2) Das Festspiel ist nur noch in kleineren Sozialisationen (Orten und

Regionen) funktionsfähig, wo noch eine gewisse Überschaubarkeit

von Geschichte und Stoff existiert.
(3) Nicht der unbefragt übernommene historische Stoff wäre wichtig,

sondern unsere kritische Auseinandersetzung mit unserer
Herkunft. Das Festspiel nicht mehr als Chronik, sondern als spielerische
Recherche über unser Herkommen. Wir sollen aus der Geschichte
lernen, sie nicht einfach übernehmen, sondern das Aktuelle, für uns
heute Gültige in ihr entdecken. Wie Richard Wagner wollen wir
versuchen, die Aufgabe des Theaters und vor allem des Festspiels

48



im konkreten gesellschaftlichen Bereich zu sehen und nicht in einem
fiktiven.
(4) Das Festspiel ist Volkstheater im besten Sinne. Nicht der
festgeschriebene Text und nicht die Regeln oder die Form sind wichtig.
Das «kleine» Festspiel grenzt sich ab von seinen literarischen
Vorläufern, indem es seine Begründung sucht in einer
improvisatorisch-animatorischen Qualität, welche die Traditionen des
Hanswurst, des alten Stegreiftheaters mit seinen Improvisationen und
Extempores wieder aufgreift. Festspiel als ein Theater, das den

Impetus des szenischen Augenblicks in den Vordergrund rückt,
damit erkennbar wird, was das Theater der Laien so besonders
auszeichnet: dass es direkt ist und unmittelbar und von Innen her
entwickelt.

Anmerkungen
1 Oskar Eberle, «Theaterwissenschaftliche Grundbegriffe», in: «Vaterländisches

Theater», Jahrbuch 1 der Schweizerischen Gesellschaft für Theaterkultur, 1928.
Wieder abgedruckt in: «Theaterwissenschaft im deutschsprachigen Raum», hg.
Helmar klier, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1981.

2 Walter Richard Ammann, «Oltener Tagblatt» vom 7. August 1941, abgedruckt im

ausführlichen Kommentarteil von: Cäsar von Arx, «Werke 3 - Festspiele», Walter-
Verlag, Ölten 1987

3 Bertolt Brecht, «Lohnt es sich, vom Amateurtheater zu reden?», in: «Schriften zum
Theater I», Gesammelte Werke 15, werkausgabe edition suhrkamp, Frankfurt am
Main 1967.

49


	Festspiel als Theater der Laien : dramaturgische Anmerkungen zu einer möglichen Praxis

