
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch = Annuaire suisse du théâtre

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 49 (1988)

Artikel: Text, Theater, Spiel, Fest : was ist ein Festspiel?

Autor: Engler, Balz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Text, Theater, Spiel, Fest: Was ist ein
Festspiel?
Balz Engler

Unter denen, die über Kunst reden, gilt das Festspiel meist als

Randerscheinung. Vieles an ihm stimmt misstrauisch: Meist werden
historische Stoffe auf Bestellung zu einem bestimmten Zweck
aufbereitet (und jenen, die der Kunst Zweckhaftigkeit zugestehen,
behagt oft der Zweck nicht). Leute, denen man Kunstverständnis
nicht zutraut, reden bei den Vorbereitungen mit; die Spieler sind oft
Laien, von denen man hohe Kunst nicht erwarten darf. Die
Menschen, die sich das Festspiel ansehen, sind aus vielen Gründen da,
nur nicht wegen der Theaterkunst. Und schliesslich: Das Festspiel ist
schwer in die Begriffe einzuordnen, die bei der Beschreibung von
Theater meist verwendet werden.
Die Skepsis gegenüber dem Festspiel beruht auf gewissen
Grundannahmen, was Theater sei; diese haben auch für die Erforschung
des Festspiels als Theaterform unerfreuliche Folgen gehabt. Andere
Grundannahmen allerdings, die nicht bloss vom Theater der westlichen

Welt in den letzten paar hundert Jahren ausgehen, rücken das
Festspiel ins Zentrum dessen, was Theater ist und sein kann. Dies
soll im folgenden gezeigt werden.

Beginnen wir damit, was ein Festspiel nicht ist: Man kann sich eine
Inszenierung vorstellen, die auf eine Welt-Tournee hin konzipiert ist

(etwa den Macbeth einer englischen Truppe); sie betrifft einen Text,
dessen allgemeine Kenntnis vorausgesetzt werden kann («einen
Klassiker»); sie beruht auf der Zusammenarbeit verschiedener
Spezialisten in einer komplexen Organisation, von den Akteuren bis zu
den Zimmerleuten, und ist von langer Fland vorbereitet worden. Sie
lässt sich ebenso gut in FHelsinki wie in Hongkong, in München oder
Mexiko-Stadt aufführen; sie lässt sich so oft wiederholen, wie
genügend Leute bereit sind, Eintrittskarten zu kaufen. Sie rechnet
zwar mit dem Publikum, aber nicht mit seiner aktiven Beteiligung.
Inszenierungen, die zumindest einige der genannten Züge tragen,
sind uns allen aus unserer Theatererfahrung vertraut.
Dieser (zugegeben karikierten) Art, Inszenierungen zu machen,
entspricht auch eine geläufige Form der Beschreibung. Sie konzentriert

sich ganz auf das fertige Produkt und fragt etwa: Wie wurde in

29



dieser Inszenierung der Geist Banquos gezeigt? Die Video-Aufzeichnung

einer Aufführung verwirklicht diese Form der Beschreibung

im bisher höchsten Mass: Ein fertiges Produkt wird
aufgezeichnet und kann konsumiert werden, so oft man will - genau wie
ein geschriebener oder gedruckter Text. Das Theater, von dem hier
die Rede ist, möchte ich deshalb «Text-Theater» nennen; es
schliesst sowohl kommerzielle Theater wie subventionierte
Stadttheater ein.
Der Text ist immer noch Grundmetapher unserer Kultur, die ja im
wesentlichen eine Kultur des Buches ist. Sie lässt uns alles in den
Begriffen des Schreibens und Lesens sehen. Sie lässt uns das Werk
als autonomen Gegenstand aus der Umgebung, aus den Prozessen,

deren Teil es ist, herauszulösen. Sie verleitet uns dazu, jene, die
als Publikum an ihm teilnehmen, zu Rezipienten zu reduzieren. Es ist
nicht verwunderlich, dass es mit einem solchen Ansatz schwer fällt,
von der Idee wegzukommen, Theater machen heisse: literarische
Texte auf der Bühne umsetzen.
Auch die Semiotik, die Lehre von den Zeichen und ihrer Verwendung,

schafft da nicht grundsätzlich neue Verhältnisse, denn sie
macht es sich geradezu zum Programm, alles in Texte zu verwandeln:

Ein Band von Erika Fischer-Lichtes Semiotik des Theaters trägt
den Titel «Die Aufführung als Text», und Keir Elam in The Semiotics of
Theatre and Drama unterscheidet zwar zwischen «dramatic text»
und «performance text», abersieht eben beides als Texte.1

In den letzten dreissig Jahren hat sich nun aber neben dem
Paradigma des Textes ein anderes allmählich durchgesetzt - eines,
das sich nicht auf die Literaturwissenschaft, sondern auf die soziale
Anthropologie stützt und damit über Erfahrungen aus unserem
Kulturkreis hinausgreift. Das Paradigma des Theaters wird immer
häufiger zur Beschreibung sozialer Wirklichkeit herangezogen. Es

verbindet sich vor allem mit Namen wie Erving Goffman, dem
Sozialwissenschafter, der mit The Presentation of Self in Everyday
Life2 ein Forschungsprogramm einleitete, das auf der Dichotomie
zwischen wirklichem Selbst und sozialer Rolle aufbaut. Hier möchte
ich aber vor allem auf die Forschung von Victor Turner eingehen, der
in den späten fünfziger Jahren seinen Begriff des sozialen Dramas,
von Kulturals Prozess mit theatralischen Strukturen, herauszuarbeiten

begann.3
Turner beschreibt soziale Prozesse als Dramen, die der Lösung von
Konflikten dienen.4 Er unterscheidet vier Phasen: In der ersten bricht
jemand die in seiner Gemeinschaft anerkannten sozialen Regeln und
Strukturen; diese einzelne Handlung lässt schlagartig alle ungelösten

Konflikte aufbrechen, welche die Gemeinschaft mit sich herumträgt.

Das «Vergehen» oder ein Gegenstand, der dafür steht, werden
zu einem Symbol der Dissidenz. In einer zweiten Phase - der Krise -
sind die sozialen Strukturen aufgehoben; Turner spricht von Anti-

30



Struktur. Für die Beteiligten ist diese Phase ambivalent: Sie kann
sowohl gänzliche Vereinsamung und Gefährdung, ja, symbolischen
Tod, bedeuten. Sie kann aber auch als ekstatisches Gemeinschaftserlebnis

erfahren werden. In einer dritten Phase setzt heilendes
Flandeln ein («redressive action»): Es wird vermittelt, Gesten der
Versöhnung werden gemacht, man distanziert sich, usw. Diese
letzte Phase führt entweder zu einer Wiederherstellung der alten
Strukturen, in angepasster Form, oder, wenn der Riss sich nicht
heilen lässt, zum Auseinanderbrechen und zur Bildung neuer
Gemeinschaften. Was Symbol der Dissidenz war, kann dabei zum
Symbol der Gemeinschaft werden. Um nur ein Beispiel zu nennen:
die Armbrust Teils kann zum Zeichen von Schweizer Wertarbeit
werden.
Die Verwandtschaft zwischen Turners Begriff des sozialen Dramas
und dem Handlungsverlauf traditioneller Dramen ist offensichtlich;
ebenso deutlich, und noch viel wichtiger, ist die Beziehung zwischen
sozialem Drama und den rites de passage, wie Arnold van Gennep
sie zuerst beschrieben hat.
Wenn es ums Theater geht, schafft eine solche Beschreibung
sozialer Verhältnisse neue Voraussetzungen, unter denen traditionelle

Unterscheidungen, zum Beispiel zwischen realer und fiktiver
Welt, oder zwischen öffentlichem Ritual und Theater neu beschrieben

werden müssen. Der Anthropologe und Theaterpraktiker
Richard Schechner hat eine solche Beschreibung versucht.5 Nicht
die Aufführung als Text steht für ihn im Zentrum des Interesses,
sondern die Prozesse, als deren Teil sie vorkommen kann. Schon
immer, und auf der ganzen Welt, haben nach Schechner Menschen
Orte und Zeiten aus ihrer Lebenswelt ausgeschieden, wo sie sich
vergewissern, «was geschehen ist» und es festhalten - sei dies in

der Welt des Mythos, der Realität oder der Fiktion; sei es im

Tempelbezirk, im Gerichtssaal oder im Theater. Diese ausgeschiedenen

Räume und Zeiten spielen eine wichtige Rolle in den sozialen
Wandlungen, die Turner beschreibt - von der sozialen Struktur zur
Krise (Anti-Struktur) und zurück. Dort können sich Krisen in geregelter

Form abspielen.
Im Theater lassen sich diese Prozesse vor allem in drei Bereichen
beobachten: in der aufgeführten Handlung, beim Publikum und bei
den Schauspielern. Von besonderem Interesse ist für Schechner
dabei, was mit dem Publikum und den Schauspielern geschieht; ihre
Gemeinsamkeiten sind grösser, als das Text-Theater nahelegt. In

einem Vorgang, derTurners «sozialem Drama» entspricht, kommen
sie zusammen, nehmen an einer Aufführung teil und gehen wieder
auseinander. Oder umgekehrt betrachtet: Sie verlassen die Strukturen

des täglichen Lebens und kehren wieder in sie zurück. Für das
Publikum beginnt die Theatererfahrung nicht - wie die «Aufführung
als Text» suggeriert - mit dem Abdunkeln der Lichter oder dem
Auftritt der Schauspieler (mit dem Aufschlagen des Buches). Sie

31



beginnt schon bei den Vorbereitungen für das Ausgehen - der
Begriff ist bezeichnend. Die Theatererfahrung hört auch nicht auf,

wenn man zu applaudieren beginnt (wenn das Buch geschlossen
wird), sondern erst, wenn man in die Strukturen des Alltagslebens
zurückgekehrt ist.
Mutatis mutandis gilt das Gleiche auch für die Schauspieler. Auch
hier beginnt der Prozess viel früher, während der Probenzeit. Jeder
Schauspieler bereitet sich zudem mit seinen eigenen Ritualen auf die
einzelne Aufführung vor und entfernt sich wieder von ihr («cooling
off»),
Schechner kann, wie klar geworden sein dürfte, mit der konventionellen

Unterscheidung zwischen Theater und Ritual nicht viel anfangen.

Stattdessen unterscheidet er zwei Typen performativer
Handlungen. Die eine «transportiert», die andere «transformiert», die eine
verfrachtet die Beteiligten in eine andere Dimension - die der Fiktion

- und setzt sie dann wieder am Ausgangspunkt ab (dies ist das
Text-Theater); die andere verwandelt die Beteiligten über die Zeit der
Aufführung hinaus: Sie sind in etwas initiiert worden, sie haben ein

neues Gefühl der Gemeinsamkeit gewonnen, etc. Im Deutschen
lässt sich das englische Wortspiel auf einer anderen Ebene nachbilden:

Text-Theater wird aufgeführt, ein Ritual durchgeführt. Aber wie
Schechner darlegt,6 ist eine klare Trennung zwischen beiden nicht
aufrecht zu erhalten. Bei den meisten Anlässen spielen beide Arten
der Handlung mit; und die gleiche Handlung kann für die einen
Beteiligten Verwandlung, für die andern Verfrachtung bedeuten.
Schechners (und Turners) Ansatz hat allerdings Schwächen; zwei
seien hier genannt: Er beschränkt sich zu ausschliesslich auf einen
Typ des Rituals und auf die Bildung von Gemeinschaft. Nur von rites
de passage ist ist Rede, und der Begriff des transport wirkt wie ein

untauglicher Versuch, etwas in sein System hineinzuzwängen.
Vielmehr sollte neben die rite de passage gleichwertig auch das
Ritual gestellt werden, das Zustände bekräftigt, jenes, das man
«Zeremoniell» nennen möchte: Es verwandelt die Teilnehmer nicht,
es verfrachtet sie aber auch nicht in eine andere Welt; sondern es
bestärkt sie in bestimmten Vorstellungen und in der Beachtung
gewisser, in ihrer Gemeinschaft allgemeingültiger Regeln.
Auch hier kann im übrigen derselbe Vorgang von verschiedenen
Teilnehmern verschieden erfahren werden. Was Braut und Bräutigam

bei der Trauung als rite de passage erleben, erlebt der Pfarrer
als Zeremoniell, als Bestätigung seines Status und der Institution,
welcher er dient.
Zweitens wird die Gemeinschaft bei Turner und Schechner ganz von
innen gesehen. Wo integriert wird, werden aber immer auch Grenzen

gezogen, und Menschen werden ausgeschlossen. Eugenio
Barba hat auch darauf hingewiesen,7 dass die von Schechner
beschriebenen Prozesse nicht nur der Integration zu dienen
brauchen, sondern für einzelne Teilnehmer geradezu die Möglichkeit

32



schaffen können, Distanz zu gewinnen und sich bewusst von andern
abzusetzten.

Theater als sozialer Prozess: Was bedeutet dieser Ansatz für das
Festspiel? Antworten seien zum Schluss kurz skizziert. Das Festspiel

ist nicht mehr eine Randerscheinung, sondern eine wichtige
Ausformung einer anthropologischen Konstante - jener des Rollenspiels

zur Einübung sozialen Verhaltens und zur Schaffung von
Gemeinschaft. Andere Formen des Theaters lassen sich als

Abwandlungen beschreiben, die auf veränderten Produktionsbedingungen

beruhen - das Text-Theater etwa als die Theaterform
einer Gesellschaft, in der Lesen und Schreiben Grundmetaphern
sind und in der sich Theater auch ökonomisch rechtfertigen muss
(über die Zusammenhänge zwischen den beiden Charakteristika
liesse sich mehr sagen als hier möglich ist).
"Beim Festspiel werden besonders deutlich ein Ort und ein Anlass
ausgeschieden, bei dem festgehalten wird, «was geschehen ist». Es

findet statt an einem Ort, der für die Beteiligten besondere Bedeutung

hat (deshalb wird es meistens auch im Freien aufgeführt).8 Der
Anlass ist immer mit einem historischen Ereignis verknüpft, sei es
heilsgeschichtlich oder aus der säkularen Geschichte. Das Festspiel
ist Teil eines Festes; es kann deshalb nicht auf Tournee gehen oder
äufgäführt'werden über den Anlass hinaus, zu dem es geschaffen
wurde. Die Parallelen zum mittelalterlichen Mysterienspiel, die sich
hier zeigen, würden nähere Beachtung verdienen; ja, die allgemeine
Theatersituation des späten Mittelalters wäre hiervon Interesse, als

- sozusagen in Umkehrung der Situation im 20. Jahrhundert - die
Aufführungen fahrender («professioneller») Truppen und der Bürger
in den Städten nebeneinander bestanden. Die Beziehungen
zwischen Festspiel und Berufstheater sind ein Thema, das bei der
Erforschung des Festspiels nicht vernachlässigt werden darf.9
Die Vorbereitungen sind ein wichtiger Teil des Theaters als sozialer
Prozess: Aus der Sicht der Organisatoren bzw. jener, die die

Durchführung des Festspiels ermöglichen, steht der Aspekt des
Zeremoniells im Vordergrund. Sie können zu einem guten Teil die
Bedingungen der Aufführung bestimmen. Es stellt sich deshalb die
Frage, welche Plaltungen vorgestellt werden sollen, wer bestärkt,
und wer «verwandelt» und integriert werden soll, aber auch - und
dies bleibt meist implizit - wer ausgeschlossen werden soll. Die

Vorbereitungen zu Festspielen zeigen diese Probleme deutlich:
Häufig werden Wettbewerbe ausgeschrieben, die allen, welche
einen Plan beitragen wollen, eine Chance geben sollen; Jurys haben
dann aber aus diesen den angemessensten (nicht unbedingt den
besten) auszuwählen. Und oft gibt es im Laufe der Vorbereitungen
Streit - Streit, der für die soziale Funktion und das Studium des
Festspiels von grösserem Interesse sein kann als die schliesslich
aufgeführte Fassung.

33



Der Inhalt des Festspiels betrifft die Geschichte derer, die an ihm als

Zuschauer oder als Spieler mitwirken. Die Rollen sind so definiert,
dass sie diesen Mitwirkenden direkt dienen können: Gestalten, die
einerseits als Modelle angemessenen Verhaltens dienen können,
andererseits Teil ihrer eigenen Geschichte sind; oder dort, wo
historische Vorbilder abgelehnt werden, allegorische Figuren (z. B.

die Verführerin, der Wächter, der Schweizergesell im Eidgenössischen

Wettspiel von 1939).10

Dargestellt werden Krisen (ganz im Sinne Turners) und ihre Überwindung;

weil es Krisen in der Geschichte der betroffenen Gemeinschaft

sind, kann es vorkommen, dass die Flandlung bewusst die
Grenzen der Bühne sprengt. Bei den Bundesfeierspielen zum
Beispiel kann die Aufführung in eine Erneuerung des Rütlischwurs
durch alle Beteiligten ausmünden." Dabei wird die Trennung
zwischen Aufführen und Durchführen, die das Text-Theater charakterisiert,

bewusst aufgehoben.
Das Mit-Spiel des Publikums wird genauer als sonst inszeniert: Die

Einstimmung darauf geschieht durch ein ganzes Ensemble von
Veranstaltungen, wie Festen, Umzügen,. Banketten, Gottesdiensten,

Ausstellungen usw.12 Auch beim Anlass des Festspiels selbst
spiegeln sich die Strukturen der Gemeinschaft, die sich feiert:

Sitzordnungen, das Auftreten offizieller Gäste, usw., können hier
aufschlussreich sein.
Dies führt uns zu den erhofften gemeinschaftsbildenden Wirkungen:
Auch hier lassen sich Spieler und Publikum nicht so scharf trennen
wie beim Text-Theater. Oft wird mit einer sehr grossen Zahl von
Spielern gearbeitet (die über weite Strecken der Flandlung beiwohnen);

Laien werden beigezogen - aus der Gemeinschaft derer,
welchen das Festspiel dienen soll. Die Spieler werden dabei nach

Möglichkeit aus allen sozialen Bereichen und Schichten rekrutiert.
Beim Festspiel zur Landesausstellung 1939 zum Beispiel waren
Chöre aus allen Sprachregionen beteiligt; und zum Schluss wurde
nicht den Mitwirkenden gedankt, sondern dem «Festspielvolk».13
Alle Flinweise, die hier gegeben werden konnten, bedürfen der
Präzisierung und Ausarbeitung; aber sie mögen andeuten, welche
neuen Fragestellungen sich aus dem Paradigma des Theaters als

sozialem Prozess ergeben, welches Material über das Festspiel
gesammelt werden sollte und wie es interpretiert werden könnte -
auf eine Weise, die deutlich sichtbar macht, worin sich das Festspiel
vom Text-Theater unterscheidet und weshalb es bei der
Erforschung des Theaters eine zentrale Stellung einnehmen sollte.

Anmerkungen
1 Elam, Keir. The Semiotics of Theatre and Drama. London: Methuen, 1980.

Fischer-Lichte, Erika. Semiotik des Theaters. Band III: «Die Aufführung als Text».

Tübingen: Narr, 1983.
2 Goffman, Erving. The Presentation of Self in Everyday Life. Garden City, N.Y.:

Doubleday, 1959.

34



3 Turner, Victor. Schism and Continuity. Manchester: Manchester University
Press, 1957. Vgl. dazu auch: Engler, Balz. «Theater als Kultur, Kultur als Theater.»
Neue ZürcherZeitung 23.Z24. August 1986, 69-70.

4 Turner, Victor. Dramas, Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Human
Society. Ithaca: Cornell University Press, 1974 (bes. 37-44).

5 Schechner, Richard. «Towards a Poetics of Performance.» Aleheringa 2 (1976, 2.

42-64. Repr. in his Essays on Performance Theory. New York: Drama Book
Specialists, 1977.

6 Schechner, Richard. «Performers and Spectators Transported and Transformed».

Between Theatre and Anthropology. Philadelphia: University of Pennsylvania

Press, 1985,117-50 (bes. 125-26).
7 Barba, Eugenio. «The Etymological Intellectual.» New Theatre Quarterly3,10, Mai

1987,188-91 (Rezension von Schechner, Between Theatre and Anthropology).
8 Vgl. dazu: Stadler, Edmund. Das neuere Freilichttheater in Europa und Amerika

Bd. 1: Grundbegriffe, Bd. 2: Die Entstehung des nationalen Landschaftsstheaters
in der Schweiz. Schweizer Theater-Jahrbuch XIX und XXI. Einsiedeln: Waldstatt-
Verlag, 1951,1953.

9 Hinweise dazu finden sich bei Naef, Louis. «Harmlosigkeit als'Zeitkrankheit.» In

Bachmann, Dieter, und Schneider, Rolf, Hrsg. Das verschonte Haus: Das Zürcher
Schauspielhaus im Zweiten Weltkrieg. Zürich: Ammann-Verlag, 1987. S. 163-78.

10 Eberle, Oskar, Hrsg. Das Büchlein vom Eidgenössischen Wettspiel. Schriften der
Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur, Band 5. Thalwil: Theaterkultur-
Verlag, 1939.

11 Schmid, August. «Bundesfeierspiele.» In Erneuerung des schweizerischen Thea¬

ters. Hrsg. von Oskar Eberle. Jahrbuch VI der Gesellschaft für Schweizerische
Theaterkultur. Luzern: Theaterkultur-Verlag, 1934, 77-82.

12 Dieses Umfeld wird für das Festspiel in Sempach 1986 dokumentiert im

Regionalfernseh-Magazin anlässlich des Jubiläums 600 Jahre Schlacht bei

Sempach, 600 Jahre Stadt und Land Luzern (Rigivision Luzern, 1986). Die Video-
Aufzeichnung ist zugänglich in der Schweizerischen Theatersammlung, Bern,
Signatur VK 688/1.

13 Das Büchlein vom eidgenössischen Festspiel, 5.

35


	Text, Theater, Spiel, Fest : was ist ein Festspiel?

