Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch = Annuaire suisse du théatre
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Theaterkultur
Band: 49 (1988)

Artikel: Text, Theater, Spiel, Fest : was ist ein Festspiel?
Autor: Engler, Balz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-986677

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-986677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Text, Theater, Spiel, Fest: Was ist ein
Festspiel?

Balz Engler

Unter denen, die Uber Kunst reden, gilt das Festspiel meist als
Randerscheinung. Vieles an ihm stimmt misstrauisch: Meist werden
historische Stoffe auf Bestellung zu einem bestimmten Zweck
aufbereitet (und jenen, die der Kunst Zweckhaftigkeit zugestehen,
behagt oft der Zweck nicht). Leute, denen man Kunstverstandnis
nicht zutraut, reden bei den Vorbereitungen mit; die Spieler sind oft
Laien, von denen man hohe Kunst nicht erwarten darf. Die Men-
schen, die sich das Festspiel ansehen, sind aus vielen Griinden da,
nur nicht wegen der Theaterkunst. Und schliesslich: Das Festspiel ist
schwer in die Begriffe einzuordnen, die bei der Beschreibung von
Theater meist verwendet werden.

Die Skepsis gegenuber dem Festspiel beruht auf gewissen Grund-
annahmen, was Theater sei; diese haben auch fur die Erforschung
des Festspiels als Theaterform unerfreuliche Folgen gehabt. Andere
Grundannahmen allerdings, die nicht bloss vom Theater der westli-
chen Welt in den letzten paar hundert Jahren ausgehen, riicken das
Festspiel ins Zentrum dessen, was Theater ist und sein kann. Dies
soll im folgenden gezeigt werden.

Beginnen wir damit, was ein Festspiel nicht ist: Man kann sich eine
Inszenierung vorstellen, die auf eine Welt-Tournee hin konzipiert ist
(etwa den Macbeth einer englischen Truppe); sie betrifft einen Text,
dessen allgemeine Kenntnis vorausgesetzt werden kann («einen
Klassiker»); sie beruht auf der Zusammenarbeit verschiedener Spe-
zialisten in einer komplexen Organisation, von den Akteuren bis zu
den Zimmerleuten, und ist von langer Hand vorbereitet worden. Sie
lasst sich ebenso gut in Helsinki wie in Hongkong, in MUnchen oder
Mexiko-Stadt auffuhren; sie lasst sich so oft wiederholen, wie
genugend Leute bereit sind, Eintrittskarten zu kaufen. Sie rechnet
zwar mit dem Publikum, aber nicht mit seiner aktiven Beteiligung.
Inszenierungen, die zumindest einige der genannten Zlige tragen,
sind uns allen aus unserer Theatererfahrung vertraut.

Dieser (zugegeben karikierten) Art, Inszenierungen zu machen,
entspricht auch eine geldufige Form der Beschreibung. Sie konzen-
triert sich ganz auf das fertige Produkt und fragt etwa: Wie wurde in

29



dieser Inszenierung der Geist Banquos gezeigt? Die Video-Auf-
zeichnung einer Auffuhrung verwirklicht diese Form der Beschrei-
bung im bisher hochsten Mass: Ein fertiges Produkt wird aufge-
zeichnet und kann konsumiert werden, so oft man will — genau wie
ein geschriebener oder gedruckter Text. Das Theater, von dem hier
die Rede ist, mdchte ich deshalb «Text-Theater» nennen; es
schliesst sowohl kommerzielle Theater wie subventionierte Stadt-
theater ein.

Der Text ist immer noch Grundmetapher unserer Kultur, die ja im
wesentlichen eine Kultur des Buches ist. Sie lasst uns alles in den
Begriffen des Schreibens und Lesens sehen. Sie lasst uns das Werk
als autonomen Gegenstand aus der Umgebung, aus den Prozes-
sen, deren Teil es ist, herauszulosen. Sie verleitet uns dazu, jene, die
als Publikum an ihm teilnehmen, zu Rezipienten zu reduzieren. Es ist
nicht verwunderlich, dass es mit einem solchen Ansatz schwer fallt,
von der ldee wegzukommen, Theater machen heisse: literarische
Texte auf der Buhne umsetzen.

Auch die Semiotik, die Lehre von den Zeichen und ihrer Verwen-
dung, schafft da nicht grundsatzlich neue Verhéltnisse, denn sie
macht es sich geradezu zum Programm, alles in Texte zu verwan-
deln: Ein Band von Erika Fischer-Lichtes Semiotik des Theaters tragt
denTitel «Die Auffuhrung als Text», und Keir Elam in The Semiotics of
Theatre and Drama unterscheidet zwar zwischen «dramatic text»
und «performance text», aber sieht eben beides als Texte."

In den letzten dreissig Jahren hat sich nun aber neben dem
Paradigma des Textes ein anderes allmahlich durchgesetzt — eines,
das sich nicht auf die Literaturwissenschaft, sondern auf die soziale
Anthropologie stutzt und damit Uber Erfahrungen aus unserem
Kulturkreis hinausgreift. Das Paradigma des Theaters wird immer
haufiger zur Beschreibung sozialer Wirklichkeit herangezogen. Es
verbindet sich vor allem mit Namen wie Erving Goffman, dem
Sozialwissenschatter, der mit The Presentation of Self in Everyday
Life* ein Forschungsprogramm einleitete, das auf der Dichotomie
zwischen wirklichem Selbst und sozialer Rolle aufbaut. Hier méchte
ich aber vor allem auf die Forschung von Victor Turner eingehen, der
in den spaten finfziger Jahren seinen Begriff des sozialen Dramas,
von Kultur als Prozess mit theatralischen Strukturen, herauszuarbei-
ten begann.®

Turner beschreibt soziale Prozesse als Dramen, die der Losung von
Konflikten dienen.* Er unterscheidet vier Phasen: In der ersten bricht
jemand die in seiner Gemeinschaft anerkannten sozialen Regeln und
Strukturen; diese einzelne Handlung lasst schlagartig alle ungelo-
sten Konflikte aufbrechen, welche die Gemeinschaft mit sich herum-
tragt. Das «Vergehen» oder ein Gegenstand, der dafur steht, werden
zu einem Symbol der Dissidenz. In einer zweiten Phase — der Krise —
sind die sozialen Strukturen aufgehoben; Tumer spricht von Anti-

30



Struktur. Fur die Beteiligten ist diese Phase ambivalent: Sie kann
sowoh! ganzliche Vereinsamung und Gefahrdung, ja, symbolischen
Tod, bedeuten. Sie kann aber auch als ekstatisches Gemeinschafts-
erlebnis erfahren werden. In einer dritten Phase setzt heilendes
Handeln ein («redressive action»): Es wird vermittelt, Gesten der
Versdhnung werden gemacht, man distanziert sich, usw. Diese
letzte Phase fuhrt entweder zu einer Wiederherstellung der alten
Strukturen, in angepasster Form, oder, wenn der Riss sich nicht
heilen 1&sst, zum Auseinanderbrechen und zur Bildung neuer
Gemeinschaften. Was Symbol der Dissidenz war, kann dabei zum
Symbol der Gemeinschaft werden. Um nur ein Beispiel zu nennen:
die Armbrust Tells kann zum Zeichen von Schweizer Wertarbeit
werden.

Die Verwandtschaft zwischen Turners Begriff des sozialen Dramas
und dem Handlungsverlauf traditioneller Dramen ist offensichtlich;
ebenso deutlich, und noch viel wichtiger, ist die Beziehung zwischen
sozialem Drama und den rites de passage, wie Arnold van Gennep
sie zuerst beschrieben hat.

Wenn es ums Theater geht, schafft eine solche Beschreibung
sozialer Verhaltnisse neue Voraussetzungen, unter denen traditio-
nelle Unterscheidungen, zum Beispiel zwischen realer und fiktiver
Welt, oder zwischen &ffentlichem Ritual und Theater neu beschrie-
ben werden missen. Der Anthropologe und Theaterpraktiker
Richard Schechner hat eine solche Beschreibung versucht.® Nicht
die Auffuhrung als Text steht flr ihn im Zentrum des Interesses,
sondern die Prozesse, als deren Tell sie vorkommen kann. Schon
immer, und auf der ganzen Welt, haben nach Schechner Menschen
Orte und Zeiten aus ihrer Lebenswelt ausgeschieden, wo sie sich
vergewissern, «was geschehen ist» und es festhalten — sei dies in
der Welt des Mythos, der Realitdt oder der Fiktion; sei es im
Tempelbezirk, im Gerichtssaal oder im Theater. Diese ausgeschie-
denen Raume und Zeiten spielen eine wichtige Rolle in den sozialen
Wandlungen, die Turner beschreibt — von der sozialen Struktur zur
Krise (Anti-Struktur) und zurick. Dort k&nnen sich Krisen in geregel-
ter Form abspielen.

Im Theater lassen sich diese Prozesse vor allem in drei Bereichen
beobachten: in der aufgefuhrten Handlung, beim Publikum und bei
den Schauspielern. Von besonderem Interesse ist flr Schechner
dabei, was mit dem Publikum und den Schauspielern geschieht; ihre
Gemeinsamkeiten sind grosser, als das Text-Theater nahelegt. In
einem Vorgang, der Turners «sozialem Drama» entspricht, kommen
sie zusammen, nehmen an einer Auffihrung teil und gehen wieder
auseinander. Oder umgekehrt betrachtet: Sie verlassen die Struktu-
ren des taglichen Lebens und kehren wieder in sie zurlick. Flr das
Publikum beginnt die Theatererfahrung nicht — wie die «Auffihrung
als Text» suggeriert — mit dem Abdunkeln der Lichter oder dem
Autftritt der Schauspieler {(mit dem Aufschlagen des Buches). Sie

31



beginnt schon bei den Vorbereitungen fur das Ausgehen — der
Begriff ist bezeichnend. Die Theatererfahrung hdrt auch nicht auf,
wenn man zu applaudieren beginnt (wenn das Buch geschlossen
wird), sondern erst, wenn man in die Strukturen des Alltagslebens
zurtckgekehrt ist.

Mutatis mutandis gilt das Gleiche auch fur die Schauspieler. Auch
hier beginnt der Prozess viel friher, wahrend der Probenzeit. Jeder
Schauspieler bereitet sich zudem mit seinen eigenen Ritualen auf die
einzelne Aufflhrung vor und entfernt sich wieder von ihr («cooling
Off»).

Schechner kann, wie klar geworden sein durfte, mit der konventio-
nellen Unterscheidung zwischen Theater und Ritual nicht viel anfan-
gen. Stattdessen unterscheidet er zwei Typen performativer Hand-
lungen. Die eine <transportiert», die andere «transformiert», die eine
verfrachtet die Beteiligten in eine andere Dimension — die der Fiktion
— und setzt sie dann wieder am Ausgangspunkt ab (dies ist das
Text-Theater); die andere verwandelt die Beteiligten Uber die Zeit der
Auffuhrung hinaus: Sie sind in etwas initiiert worden, sie haben ein
neues Geflhl der Gemeinsamkeit gewonnen, etc. Im Deutschen
lasst sich das englische Wortspiel auf einer anderen Ebene nachbil-
den: Text-Theater wird aufgeflhrt, ein Ritual durchgeflhrt. Aber wie
Schechner darlegt,® ist eine klare Trennung zwischen beiden nicht
aufrecht zu erhalten. Bei den meisten Anlassen spielen beide Arten
der Handlung mit; und die gleiche Handlung kann fir die einen
Beteiligten Verwandlung, fur die andern Verfrachtung bedeuten.
Schechners (und Turners) Ansatz hat allerdings Schwéchen; zwei
seien hier genannt: Er beschrankt sich zu ausschliesslich auf einen
Typ des Rituals und auf die Bildung von Gemeinschaft. Nur von rites
de passage ist ist Rede, und der Begriff des transport wirkt wie ein
untauglicher Versuch, etwas in sein System hineinzuzwangen.
Vielmehr sollte neben die rite de passage gleichwertig auch das
Ritual gestellt werden, das Zustande bekraftigt, jenes, das man
«Zeremoniell» nennen mochte: Es verwandelt die Teilnehmer nicht,
es verfrachtet sie aber auch nicht in eine andere Welt; sondern es
bestarkt sie in bestimmten Vorstellungen und in der Beachtung
gewisser, in ihrer Gemeinschatt allgemeingultiger Regeln.

Auch hier kann im Ubrigen derselbe Vorgang von verschiedenen
Teilnehmern verschieden erfahren werden. Was Braut und Brauti-
gam bei der Trauung als rite de passage erleben, erlebt der Pfarrer
als Zeremoniell, als Bestatigung seines Status und der Institution,
welcher er dient.

Zweitens wird die Gemeinschaft bei Turner und Schechner ganz von
innen gesehen. Wo integriert wird, werden aber immer auch Gren-
zen gezogen, und Menschen werden ausgeschlossen. Eugenio
Barba hat auch darauf hingewiesen,” dass die von Schechner
beschriebenen Prozesse nicht nur der Integration zu dienen brau-
chen, sondern fur einzelne Teilnehmer geradezu die Moglichkeit

32



schaffen konnen, Distanz zu gewinnen und sich bewusst von andern
abzusetzten.

Theater als sozialer Prozess: Was bedeutet dieser Ansatz flr das
Festspiel? Antworten seien zum Schluss kurz skizziert. Das Fest-
spiel ist nicht mehr eine Randerscheinung, sondern eine wichtige
Ausformung einer anthropologischen Konstante — jener des Rollen-
spiels zur Einlbung sozialen Verhaltens und zur Schaffung von
Gemeinschaft. Andere Formen des Theaters lassen sich als
Abwandlungen beschreiben, die auf veranderten Produktionsbe-
dingungen beruhen — das Text-Theater etwa als die Theaterform
einer Gesellschaft, in der Lesen und Schreiben Grundmetaphern
sind und in der sich Theater auch 6konomisch rechtfertigen muss
(Uber die Zusammenhange zwischen den beiden Charakteristika
liesse sich mehr sagen als hier moglich ist).

‘Beim Festspiel werden besonders deutlich ein Ort und ein Anlass
ausgeschieden, bei dem festgehalten wird, «was geschehen ist», Es
findet statt an einem Ort, der fUr die Beteiligten besondere Bedeu-
tung hat (deshalb wird es meistens auch im Freien aufgefuhrt).® Der
Anlass ist immer mit einem historischen Ereignis verknUpft, sei es
heilsgeschichtlich oder aus der sékularen Geschichte. Das Festspiel
ist Teil eines Festes; es kann deshalb nicht auf Tournee gehen oder
aufgeflhrt werden Gber den Anlass hinaus, zu dem es geschaffen
wurde. Die Parallelen zum mittelalterlichen Mysterienspiel, die sich
hier zeigen, wirden nahere Beachtung verdienen; ja, die allgemeine
Theatersituation des spaten Mittelalters wére hier von Interesse, als
— sozusagen in Umkehrung der Situation im 20. Jahrhundert — die
Auffuhrungen fahrender («professioneller») Truppen und der Blrger
in den Stadten nebeneinander bestanden. Die Beziehungen zwi-
schen Festspiel und Berufstheater sind ein Thema, das bei der
Erforschung des Festspiels nicht vernachlassigt werden darf.®

Die Vorbereitungen sind ein wichtiger Teil des Theaters als sozialer
Prozess: Aus der Sicht der Organisatoren bzw. jener, die die
DurchfUhrung des Festspiels ermoglichen, steht der Aspekt des
Zeremoniells im Vordergrund. Sie kdnnen zu einem guten Teil die
Bedingungen der Auffuhrung bestimmen. Es stellt sich deshalb die
Frage, welche Haltungen vorgestellt werden sollen, wer bestarkt,
und wer «verwandelt» und integriert werden soll, aber auch — und
dies bleibt meist implizit — wer ausgeschlossen werden soll. Die
Vorbereitungen zu Festspielen zeigen diese Probleme deutlich:
Haufig werden Wettbewerbe ausgeschrieben, die allen, welche
einen Plan beitragen wollen, eine Chance geben sollen; Jurys haben
dann aber aus diesen den angemessensten (nicht unbedingt den
besten) auszuwahlen. Und oft gibt es im Laufe der Vorbereitungen
Streit — Streit, der fUr die soziale Funktion und das Studium des
Festspiels von grésserem Interesse sein kann als die schliesslich
aufgefuhrte Fassung.

33



Der Inhalt des Festspiels betrifft die Geschichte derer, die an ihm als
Zuschauer oder als Spieler mitwirken. Die Rollen sind so definiert,
dass sie diesen Mitwirkenden direkt dienen kbnnen: Gestalten, die
einerseits als Modelle angemessenen Verhaltens dienen kdnnen,
andererseits Teil ihrer eigenen Geschichte sind; oder dort, wo
historische Vorbilder abgelehnt werden, allegorische Figuren (z.B.
die VerfUhrerin, der Wachter, der Schweizergesell im Eidgendssi-
schen Wettspiel von 1939).%

Dargestellt werden Krisen (ganz im Sinne Turners) und ihre Uberwin-
dung; weil es Krisen in der Geschichte der betroffenen Gemein-
schaft sind, kann es vorkommen, dass die Handlung bewusst die
Grenzen der BUhne sprengt. Bei den Bundesfeierspielen zum
Beispiel kann die Auffthrung in eine Erneuerung des Rutlischwurs
durch alle Beteiligten ausmuinden.'" Dabei wird die Trennung zwi-
schen AuffUhren und Durchflihren, die das Text-Theater charakteri-
siert, bewusst aufgehoben.

Das Mit-Spiel des Publikums wird genauer als sonst inszeniert: Die
Einstimmung darauf geschieht durch ein ganzes Ensemble von
Veranstaltungen, wie Festen, Umzlgen,. Banketten, Gottesdien-
sten, Ausstellungen usw.'? Auch beim Anlass des Festspiels selbst
spiegeln sich die Strukturen der Gemeinschaft, die sich feiert:
Sitzordnungen, das Auftreten offizieller Gaste, usw., kbnnen hier
aufschlussreich sein.

Dies fuhrt uns zu den erhofften gemeinschaftsbildenden Wirkungen:
Auch hier lassen sich Spieler und Publikum nicht so scharf trennen
wie beim Text-Theater. Oft wird mit einer sehr grossen Zahl von
Spielern gearbeitet (die Uber weite Strecken der Handlung beiwoh-
nen); Laien werden beigezogen — aus der Gemeinschaft derer,
welchen das Festspiel dienen soll. Die Spieler werden dabei nach
Mdglichkeit aus allen sozialen Bereichen und Schichten rekrutiert.
Beim Festspiel zur Landesausstellung 1939 zum Beispiel waren
Chdre aus allen Sprachregionen beteiligt; und zum Schluss wurde
nicht den Mitwirkenden gedankt, sondern dem «Festspielvolk».'
Alle Hinweise, die hier gegeben werden konnten, bedurfen der
Prazisierung und Ausarbeitung; aber sie mogen andeuten, welche
neuen Fragestellungen sich aus dem Paradigma des Theaters als
sozialem Prozess ergeben, welches Material Uber das Festspiel
gesammelt werden sollte und wie es interpretiert werden konnte —
auf eine Weise, die deutlich sichtbar macht, worin sich das Festspiel
vom Text-Theater unterscheidet und weshalb es bei der Erfor-
schung des Theaters eine zentrale Stellung einnehmen sollte.

Anmerkungen
1 Elam, Keir. The Semiotics of Theatre and Drama. London: Methuen, 1980.
Fischer-Lichte, Erika. Semiotik des Theaters. Band llI: «Die Auffiihrung als Text».
TUbingen: Narr, 1983.
2 Goffman, Erning. The Presentation of Self in Everyday Life. Garden City, N.Y.:
Doubleday, 1959.

34



10

11

12

13

Turner, Victor. Schism and Continuity. Manchester: Manchester University
Press, 1957. Vgl. dazu auch: Engler, Balz. «Theater als Kultur, Kultur als Theater.»
Neue Zircher Zeitung 23./24. August 1986, 69-70.

Turner, Victor. Dramas, Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Human
Society. Ithaca: Cornell University Press, 1974 (bes. 37-44).

Schechner, Richard. «Towards a Poetics of Performance.» Alcheringa 2 (1976, 2.
42-64. Repr. in his Essays on Performance Theory. New York: Drama Book
Specialists, 1977,

Schechner, Richard. «Performers and Spectators Transported and Transfor-
med». Between Theatre and Anthropology. Philadelphia: University of Pennsylva-
nia Press, 1885, 117-50 (bes. 125-26).

Barba, Eugenio. «The Etymological Intellectual.» New Theatre Quarterly 3, 10, Mai
1987, 188-91 (Rezension von Schechner, Between Theatre and Anthropology).
Vgl. dazu: Stadler, Edmund. Das neuere Frellichttheater in Europa und Amerika
Bd. 1: Grundbegriffe, Bd. 2: Dig Entstehung des nationalen Landschaftsstheaters
in der Schweiz. Schweizer Theater-Jahrbuch XIX und XXI. Einsiedeln: Waldstatt-
Verlag, 1951, 1958.

Hinweise dazu finden sich bei Naef, Louis. «<Harmlosigkeit alsZeitkrankheit.» In
Bachmann, Dieter, und Schneider, Rolf, Hrsg. Das verschonte Haus: Das Ziircher
Schauspielhaus im Zweiten Weltkrieg. Zirich: Ammann-Verlag, 1987. S. 163-78.
Eberle, Oskar, Hrsg. Das Btichlein vorn Eidgendssischen Wettspiel. Schriften der
Gesellschaft fir Schweizerische Theaterkultur, Band 5. Thalwil: Theaterkultur-
Verlag, 1939.

Schmid, August. «Bundesfeierspiele.» In Erneuerung des schweizerischen Thea-
ters. Hrsg. von Oskar Eberle. Jahrbuch VI der Gesellschaft flir Schweizerische
Theaterkultur. Luzern: Theaterkultur-Verlag, 1934, 77-82.

Dieses Umfeld wird fiir das Festspiel in Sempach 1986 dokumentiert im
Regionalfernseh-Magazin anlasslich des Jubildums 600 Jahre Schlacht bei
Sempach, 600 Jahre Stadt und Land Luzern (Rigivision Luzern, 1986). Die Video-
Aufzeichnung ist zuganglich in der Schweizerischen Theatersammlung, Bern,
Signatur VK 688/1.

Das Blichlein vom eidgendssischen Festspiel, 5.

35



	Text, Theater, Spiel, Fest : was ist ein Festspiel?

