
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch = Annuaire suisse du théâtre

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 49 (1988)

Artikel: Die ästhetische Identität des Festspiels

Autor: Matt, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ästhetische Identität des
Festspiels
Peter von Matt

Singular:
«Ein Mann hat eine Erfahrung gemacht, jetzt sucht er die Geschichte
dazu - man kann nicht leben mit einer Erfahrung, die ohne
Geschichte bleibt, scheint es..»
(Max Frisch: Mein Name sei Gantenbein)

Plural:
Eine Gesellschaft hat Erfahrungen gemacht, jetzt sucht sie die
Geschichten dazu - man kann nicht leben mit Erfahrungen, die ohne
Geschichten bleiben, scheint es...

Propaganda kann Kunst sein

Das Festspiel, wenn es seinen Namen verdient, ist Propaganda-
Literatur. Davon muss man ausgehen. Alles andere wäre Augenwi-
scherei. Wenn wir uns an dem Begriff Propaganda-Literatur stos-
sen, ist das unser Problem. Unser Kunstbegriff will sich mit einer
strikt vorgegebenen Zweckbestimmung des Kunstwerks nicht mehr
zur Deckung bringen lassen. Der Zwiespalt ist so alt wie die
neuzeitliche Ästhetik.
Der Begriff Propaganda-Literatur stellt nur ein Wort von vielen dar,
die alle auf den gleichen ästhetischen Problemzusammenhang
weisen. Jede politisch aufgeweckte Phase der Literaturgeschichte
hat die Fragestellung aktualisiert und einen entsprechenden Terminus

geschaffen, der dann meistens sehr rasch entsprechend diffamiert

wurde. Die Kriege gegen Napoleon bringen die «vaterländische

Dichtung» hervor, der Vormärz die «Tendenzpoesie», der
Sozialismus der 20er Jahre den «Agitprop», der antifaschistische
Existentialismus die «Littérature engagée», der installierte sozialistische

Staat den «Sozialistischen Realismus»', die 68er Bewegung
einen präzisierten Begriff von «Politischer Dichtung». So weit das
alles auch auseinanderzulegen scheint, so nah verwandt ist es sich
doch im Grundsätzlichen. In allen diesen Fällen ist das literarische

12



Werk Funktion im Rahmen einer kollektiven Willensbildung zum
Zweck kollektiven Handelns. Der Inhalt dieser Willensbildung und
das Ziel dieses Handelns sind zwar von Fall zu Fall verschieden. Die
vaterländische Dichtung will Napoleon totschlagen, der Agitprop witl

die Diktatur dès Proletariats einführen. Der literarische Text aber ist
hier wie dort streng funktionales Instrument. Der Begriff eines
Kunstwerks, das sich frei aus sich selbst heraus entwickeln soll,
niemandem Untertan, nur dem eigenen Gesetz gefügig, als energischer

Selbstzweck ein Ereignis autonomer Schöpferkraft, dieser
Kunstbegriff und diese Kunsterfahrung sind mit jener poltischen
Funktionalisierung unvereinbar. Wo das propagandistische Ziel die
Rahmenbedingungen setzt, ist das Werk ein anderes, die Entstehung

eine andere, das Erlebnis ein anderes.2

Die Gruppe will das Fest

Worin besteht nun der spezifische Propaganda-Charakter des
Festspiels?3 Das Festspiel ist integrierenderTeil eines Festes. Dieses
Fest hat seinerseits seine genaue Aufgabe in der Dynamik einer
sozialen Gruppe. Sowohl die Klein- wie die Grossgruppe (primäre
resp. sekundäre Gruppe nach der soziologischen Terminologie)
braucht und veranstaltet in gewissen Abständen ihr Fest oder eine
festähnliche Aktivität. Das Fest bestätigt und konsolidiert die Identität

der Gruppe, indem es die Zusammengehörigkeitserfahrung für
kurze Zeit intensiviert. Je kleiner und ursprünglicher die Gruppe ist,

umso weniger bedarf es dabei einer eigentlichen Reflexion über sie

selbst, umso mehr genügt das unmittelbare Erleben des Beieinanderseins.

Für Primärgruppen wie Familien, Jugendgangs, Vereine
oder Dörfer erfüllt fast jede Art von Festlichkeit die Funktion der
Identitätskonsolidierung. Es sind sogenannte «Face-to-Face
Groups», wo jeder den andern kennt.4

Das Fest will Selbstreflexion

Dennoch besteht auch da noch ein Bedürfnis nach formulierter
Selbstbetrachtung. Der Wunsch äussert sich üblicherweise in Sätzen

wie: «Es sött de no eine öppis säge...» Was der betreffende
dann sagt, ist weniger wichtig als die Tatsache, dass der rituelle
Moment sich ereignet, wo alle zuhören und einer spricht, und zwar
von denen spricht, die hier zuhören, und davon, warum sie hier sind
und zuhören. Die Fest-Rede ist eine Grundform der szenisch
arrangierten Selbstreflexion innerhalb des Festes einer strukturierten
Gruppe.
Das Bedürfnis nach entfalteteren Formen ritualisierter Betrachtung
der eigenen Beschaffenheit, der eigenen Besonderheit, der eigenen

13



Notwendigkeit ist in den Gross- oder Sekundärgruppen signifikant
höher. Es zu befriedigen, ist auch entsprechend schwieriger. Was in

den Face-to-face-Gruppen selbstverständlich gegeben ist und nur
noch besiegelt werden muss, das muss hier in seiner Existenz
überhaupt erst bewiesen werden. Oder dramatischer gesagt: Was
die Rede am Vereinsjubiiäum bloss zu bestätigen hat, das hat die
Rede am 1. August gleichzeitig zu schaffen und zu bestätigen.
Das ist eine vertrackte Situation. Sie ruft, wen verwundert's?, nach
Tricks. Und der landläufigste Trick besteht darin, dass man der
Grossgruppe insinuiert, sie sei im Grunde eine Primärgruppe.
Dadurch unterschiebt man ihr kurzerhand die naturwüchsigen
Intimitäts- und Geborgenheitserfahrungen einer Familie, einer män-
nerbündischen Vereinigung oder einer Schwesternschaft. «Wir sind
doch alle eine Familie», heisst es dann, oder: «Wir sind Brüder und
Schwestern», oder: «Wir gehören zusammen, als sässen wir in

einem Boot» - die Stereotype sind bekannt. Je komplexer der
gesamtgesellschaftliche Rahmen ist, in dem sich das abspielt, umso
prekärer werden allerdings diese rhetorisch-beschwörenden
Analogiebildungen. Es tönt bald einmal falsch bis zum Grotesken, und
statt des angestrebten Wir-Bewusstseins5 entspringt daraus eine
verstärkte Krise der Gruppenidentität.

Das Festspiel ist szenisch arrangierte Selbstreflexion

Das politische Festspiel auf nationaler, regionaler oder lokaler Ebene
stellt nun eine der ehrwürdigsten, reichsten und kuriosesten Gestalten

der szenisch arrangierten Selbstreflexion grosser sozialer Gruppen

dar. Seine Beschaffenheit als Kunstwerk, seine ästhetische
Identität, kann nur im Zusammenhang der spezifischen Funktion in

einem grösseren Funktionsgefüge, dem jeweiligen Fest, begriffen
werden. Entsprechend kann auch seine Bewertung, selbst seine
ästhetisch-formale Bewertung, abschliessend eigentlich nur von
Leuten unternommen werden, die legitime Mitglieder der
betreffenden Gruppe sind oder sich doch verbindlich auf diesen Standpunkt

zu versetzen vermögen. Wo das Kunstwerk seinem Wesen
nach Propaganda ist - man nehme das schnöde Wort im sachlichen
Sinn -, haben die es zu beurteilen, an die sich die Botschaft
richtet.
Das politische Festspiel in der Schweiz befindet sich heute in einer
Krise, - in genau dem Masse, in dem es in der ersten Jahrhunderthälfte

so gar keine Krise kannte. Man wird die Feststellung kaum
bestreiten können. Dass die 2000jährige Stadt Zürich 1986 kein
Festspiel wagte, darf als schlichter empirischer Beweis gelten.
Anderseits muss man davon ausgehen, dass das kollektive Fest mit
dem integrierten Element einer szenisch-rituellen Selbstreflexion zur
Dynamik aller Grossgruppen gehört, also früher oder später auf

14



irgendeine Art stets wieder ins Auge gefasst wird. Deshalb wird auch
in der Schweiz die Idee des Festspiels früher oder später wieder zur
Diskussion stehen. Mag das Vorhaben zu gewissen Zeiten unver-
wirklichbar scheinen, ersetzbar ist es grundsätzlich nicht.

Das Festspiel hat eine unabdingbare thematische Struktur

Das hängt nun mit der durchaus faszinierenden Binnenstruktur
dieser Kunstform zusammen. Man kann sie idealtypisch skizzieren,
ohne den Begriff der kollektiven Identität vorgängig umfassend
klären zu müssen. Denn gerade weil sich das Festspiel unbedingt
und propagandistisch rabiat auf kollektive Identität richtet, lässt sich
diese an seinen konstanten Bauelementen selber studieren. Die
Texte und Zeugnisse aus zwei Jahrhunderten schweizerischer
Festspielkuitur lassen ein klares Grundmuster erkennen.
Das Festspiel bewegt sich immer auf zwei Ebenen, einer diachronischen,

d.h. einem Längsschnitt durch die Geschichte, und einer
synchronischen, d.h. einem Querschnitt durch die Gegenwart.
Quer- und Längsschnitt sind in deutlicher Logik aufeinander bezogen.

Jeder Moment auf der einen Ebene entspricht einem auf der
andern. Wo das nicht der Fall ist, kommt es zu blinden Stellen. Auf
der einen Ebene erscheint, was wir waren, auf der andern, was wir
sind. Das mag plausibel tönen oder schon fast banal. Es ist aber
noch nicht präzis genug. Man muss spezifizieren: auf der diachronischen

Ebene zeigt sich nur, wie wir das wurden, was wir jetzt sind.
Und auf der synchronischen Ebene erscheint von dem, was wir jetzt
sind, nur das - und jetzt kommt ein weiteres Element hinzu - was
eine Beziehung zu dem hat, was wir wollen. Auf kollektive Willensbildung

nämlich läuft das Festspiel ganz zuletzt zwingend hinaus. In ihr

verlängert sich die diachronische Ebene in die Zukunft hinein.
Entscheidend aber ist, dass im Festspiel alle drei strukturellen
Positionen - so wurden wir / so sind wir/ das wollen wir - ineinander
verschränkt sind und gegenseitig die Auswahl dessen, was
überhaupt zur Darstellung gelangt, determinieren. Das Festspiel zeigt
handgreiflich, wie das kollektive Bewusstsein aller grossen Gruppen
verhängt ist mit ihrem kollektiven Gedächtnis und mit ihrer kollektiven

Willensbildung. Das heisst: ein Festspiel, welches nur vorführt,
was es früher so alles gegeben hat, greift ins Leere oder wird zum
Schulfunk. Ebenso fehl geht ein Festspiel, das nur von heute redet
und so tut, als gäbe es eine Aktualität ohne Vergangenheit, eine
Gegenwart ohne Herkommen. Und desgleichen geht schliesslich
ein Festspiel fehl, das die Verlebendigung des Vergangenen nicht
zusammenschliesst mit einem zielgerichteten kollektiven
Handlungswillen der Gegenwart, Das alles muss ein Festspiel leisten. Ob
heute einer so etwas noch schreiben kann, ist eine zweite, ist eine
ganz andere Frage.

15



Es gibt eine Parallelgattung: die Autobiographie

Von der Literaturwissenschaft aus gesehen, gibt es eine künstlerische

Parallelerscheinung, die ausserordentlich aufschlussreich ist.

Ich meine die Autobiographie. Die neuere Forschung hat gezeigt,
dass die literarische Autobiographie viel strengeren Regeln folgt, als

die spontane Lektüre vermuten liesse. Die Autobiographie berichtet
nicht, was einer so alles erlebt hat, sondern integriert, was immer sie

berichtet, in einen übergreifenden Sinnzusammenhang. Dieser
entscheidet darüber, was überhaupt erzählt wird. Die Summe der
möglichen Informationen über ein reales Menschenleben ist ja
praktisch unendlich; die Summe der tatsächlich gelieferten Informationen

aber ist begrenzt und hat Systemcharakter. In der Autobiographie

wird das eigene Leben so rekonstruiert, dass alles Geschehene

seinen Stellenwert bekommt in einem Prozess, der mit der
Übernahme der definitiven sozialen Rolle seinen Abschluss findet.
Man unterscheidet deshalb zwischen Autobiographie und Memoiren.6

Die Autobiographie berichtet, wie einer wurde, was er ist; die
Memoiren berichten, was einer erlebt und geleistet hat, nachdem er

wurde, was er ist. Dass die beiden Kategorien in der Moderne nicht
mehr immer so leicht auseinanderzuhalten sind wie noch im

hochbürgerlichen 19. Jahrhundert, ändert an der Bedeutung dieser
Unterscheidung und ihrem strukturellen Fundament nichts. Die

Autobiographie erzählt, wie einer gesellschaftlich handlungsfähig
wurde; die Memoiren erzählen, wie der Handlungsfähige gehandelt
hat. Auch jene schriftstellerischen Unternehmen, die diese Differenz
unterschlagen oder überspielen, gehorchen dem Grundmuster in

ihrer literarisch-ästhetischen Feinstruktur. Man kann das exemplarisch

studieren an den Differenzen zwischen dem ersten und den
späteren Bänden von Elias Canettis Erinnerungswerk.

Festspiel und Autobiographie rekonstruieren einen Selbst-
werdungsprozess

Was hat das nun mit dem Festspiel zu tun? Ist der Vergleich mit der
Autobiographie wirklich mehr als ein extravaganter Einfall? Er ist

mehr, weil sich aus ihm modellhaft ergibt, welche inhaltlichen
Bedingungen für die Vergangenheitsdarstellung im Festspiel, für die
szenisch vorgeführte Geschichte also, gelten. Das Festspiel darf
nicht den Memoiren entsprechen, es muss den fundamentalen
Charakter der Autobiographie haben. Das heisst: Was im Festspiel
aus der Geschichte auftaucht, ist Element eines dramatischen,
riskanten Selbstwerdungsprozesses. Dieser hat zum jetzigen, zum
aktuellen Selbst geführt. Er hat dessen Fähigkeit zu handeln begründet

und die konkreten Ziele des Handelns sichtbar gemacht. Der
Übernahme einer verbindlichen sozialen Rolle am Ende der Autobio-

16



graphie entspricht im Festspiel die Positionsbestimmung der
Schweiz gegenüber den andern Ländern, der Kantone gegenüber
den andern Kantonen, des Ganzen gegenüber seinen Teilen und
dieser Teile wiederum gegenüber dem Ganzen, in der Autobiographie

ist grundsätzlich nur berichtenswert, was einen erkennbaren
Stellenwert innerhalb des Prozesses der Selbstwerdung besitzt,
handle es sich nun um einen exemplarischen Glückszustand, um
eine exemplarische Verirrung oder einen krisenhaft erlittenen Durchbruch.

Die charakteristischen Floskeln im Erzähifluss lauten dann
jeweils: «von da an war ich ...», «von da an wusste ich...», «seither
habe ich...»
Nun ist auch in der Autobiographie das erreichte Selbst, die
handlungsfähige, sozial integrierte Person, keine schlechthin
eindeutige Grösse, von der aus sich die Vergangenheit spielend
erschliesst. Vielmehr erscheint dem Schreibenden dieses sein
erreichtes Selbst als ein Rätsel, dem er sich mit dem Schreiben des
Buches stellt, um es im Vollzug der Arbeit zu lösen. Dadurch kommt
ein gewaltiges Spannungspotential in das Unternehmen, ein

Spannungspotential, welches sich von demjenigen der Memoiren kate-
gorial unterscheidet. In der Autobiographie konfrontiert sich das
Subjekt mit dem Rätsel, das es selbst ist, und versucht, es
schreibend zu lösen. Dabei findet es nicht irgendwo die verbindliche
Wahrheit, wie man den Polizisten im Vexierbild entdeckt, sondern es
errichtet eine Sinnkonstruktion, die in sich tragfähig ist - auch wenn
sie zuletzt mehr aussagt über diesen jetzt Schreibenden als über
den, der er einmal war. Alles Vergangene ist in der Autobiographie
insgeheim Gegenwart. Es meint die aktuelle Wirklichkeit einer
identitätsgesicherten handlungsfähigen Person.

Gedächtnis ist Voraussetzung der Handlungsfähigkeit

Das lässt sich nun präzis auf das Festspiel übertragen. Im Festspiel
erscheint die Geschichte des Kollektivs als eine grosse Rekonstruktion

zum Zwecke heutiger Handlungsfähigkeit. Die historischen
Szenen müssen beweisen, dass man so ist, wie man heute sein will.
Die wissenschaftliche Nachweisbarkeit des historischen Ereignisses
wird deshalb zu einem kuriosen Bedürfnis. Sie ermöglicht den
Schluss: Weil dies damals nachgewiesenermassen so war, sind wir
heute nachgewiesenermassen so, wie wir sein wollen.
Hier wäre abzuzweigen in eine Betrachtung des Streits um die
Echtheit der Nationalhelden, eines Streits, der so alt ist wie das
Festspiel im heutigen Sinn und der von Seiten der Historiker nicht
weniger naiv geführt wird als von Seiten ihrer patriotischen
Opponenten. Beide verwechseln nämlich ihren Wahrheitsbegriff mit
einem absoluten und übersehen angestrengt die gesellschaftliche
Funktion ihrer Wahrheit.

17



Das Festspiel rekonstruiert die Geschichte, indem es aus dem
unendlichen Material der Vergangenheit das auswählt, was dann,
aneinandergereiht, als gesetzmässiger Werdegang des kollektiven
Subjekts erscheint. Im Grunde waltet hier also eine Willkür, die sich
als Notwendigkeit präsentiert. Das darf sosein, das soll auch sosein
- denn es geht schliesslich um eine propagandistische Aktion,
mittels deren ein real existierendes Kollektiv entscheidungs- und
handlungsfähig gehalten werden soil. Das Gedächtnis und die
Fähigkeit zu handeln sind integrierende Faktoren aller Identität. Zu
beiden muss man sich, so paradox es tönt, entschliessen. Jede
Flandlung geht auf Kosten anderer, die nicht vollzogen werden, und
jede starke Erinnerung schlägt hundert andere tot.

Der thematischen Struktur entsprechen dramaturgische
Aufgaben

Aus diesen drei Positionen - so wurden wir / so sind wir / das wollen
wir - ergeben sich nun dramaturgische Grundsituationen und
Aufgaben. Selbst da sind die Parallelen zur Autobiographie noch
greifbar. Ich verweise etwa auf den Topos, dass die Allerältesten des
Volkes auftreten, die ersten Siedler der Urschweiz im offiziellen
Festspiel von 1891, die uralte Richenza Hunn im von Arx-Festspiel
von 1941, die Heilige Verena in Silja Walters Solothurner Festspiel
von 1981. Diesem Topos entspricht in der Autobiographie das
stehende Motiv der frühesten Erinnerung. Es ist dort oft genau so
tendenziös bedeutungsgeladen wie die Urahnen im Festspiel es
sind.7
Wahrscheinlich iiesse sich auch das im autobiographischen Schreiben

unabdingbare Element der erwachenden Sexualität und der
ersten Begegnung mit dem andern Geschlecht in einer strukturellen
Parallele sehen zur auffälligen Thematisierung der unterschiedlichen
Geschlechterrollen im Festspiel. Der Zusammenhang würde seine
eigene Untersuchung verdienen; denn das Festspiel leistet sich da
gelegentlich starke Stücke.
Schliesslich bestätigen die Gestalten, die an einen Über-Vater oder
eine Über-Mutter erinnern und die das Festspiel der ersten
Jahrhunderthälfte besonders gern vorführte, augenfällig, dass die Phantasie
der Autoren hier ähnlich arbeitet wie in der Autobiographie. Als
Beispiele seien erwähnt: der «Bauherr des Schweizerhauses» und
«Helvetia die Mutter der Mütter» in von Arx' Festspiel «Die Schweizer»

zum Schützenfest 1924 in Aarau, der «Schweizermann» im
offiziellen Landi-Festspiel 1939 von Edwin Arnet und der ganz
ähnlich beschaffene «Landammann» in Felix Moeschlins Festspiel-
Entwurf zum gleichen Anlass. Die «Landesmutter» im Bundesfeier-
spiel von 1941 ist zu diesen wiederum die weibliche Entsprechung.
Wobei man vielleicht anmerken darf, dass, was die Imago einer

18



kollektiven Mutter betrifft, kein Festspielautor je die unmittelbar
bildhafte Gewalt erreichte, die Gottfried Keller mit der «Frau Wirtin»
im «Haus zum Schweizerdegen» wie spielend zustande brachte, in

einem Lied, das fast wie ein Festspiel in nuce erscheint und von dem
aus man die grundsätzliche funktionale Verwandtschaft von
Festspiel, Festrede und patriotischem Lied zusammen mit ihren spezifischen

Differenzen studieren könnte.
Für eine psychologische Analyse des Festspiels, insbesondere etwa
in der Perspektive von Freuds Massenpsychologie, die hier einiges
erbringen könnte, wäre der durchgeführte Bezug zur Gattung
Autobiographie unabdingbar. Im Zusammenhang dieser
Überlegungen braucht er nun nicht weiter verfolgt zu werden.

Das historische Nacheinander ist eine dramaturgische Crux

Die dramaturgischen Konsequenzen, die sich aus den drei Positionen

- so wurden wir / so sind wir / das wollen wir - und ihrem
Ineinanderwirken ergeben, könnten auf breiter Ebene systematisiert
und je auf ihre Verwirklichung in der Festspielproduktion der
Schweiz hin befragt werden. Ich hebe einige Aspekte hervor.
Eine dieser Konsequenzen ist aus der Optik des modernen Theaters
besonders faszinierend: die Aufgabe, ganz unterschiedliche historische

Epochen kurz nacheinander oder sogar simultan auf die Bühne
zu bringen - die szenische Realisierung der thematischen Position:
«So wurden wir». Hier berührt sich nämlich ein traditonelles
Unterfangen des Festspiels mit spezifischen Verfahren des modernen
Theaters, und es ist denn auch interessant zu beobachten, dass
Reflexe der avantgardistischen Dramentechnik tatsächlich da und
dort in der konkreten Produktion aufblitzen.
Das traditionelle Verfahren, die Geschichte auf die Bühne zu holen,
besteht in der Abfolge grosser szenischer Tableaus, die je für sich
stehen und sich nur im Kopf des Zuschauers verbinden. Es ist dies
im Prinzip dem Fest-Umzug mit thematischen Wagen und Gruppen
verwandt, den man im 19. Jahrhundert liebte und der sich im
Zürcher Sechseläuten institutionalisiert hat. Schon das Sarner Festspiel

von 18058 war den Berichten nach eine Kombination von
Umzug und Aufführung. Es wurde, im Winter, auf insgesamt 16
Schlitten vorgeführt, in einer Mischung von «lebenden Bildern»9 und
dramatischen Szenen. Diese Dramaturgie der reinen Aufreihung und
selbst der Wechsel zwischen Handlung und lebenden Bildern ist
noch im offiziellen Festspiel von 1891 in Schwyz das Bauprinzip,
wobei allerdings in einem grossen Schlusstableau «das ganze
Personal der bisherigen Gruppen des Festspiels» um «Mutter
Helvetia» geschart zusammen auftritt, was, mit viel allegorischem
Aufwand - selbst ein paar berühmte Schweizerberge marschieren
auf und äussern sich lebhaft - dann doch eine Art Simultaneität

19



abgibt. Der Konkurrenz-Text zu dieser Aufführung, Adolf Freys
«Festspiele», zeigt die gleiche einfallsarme Paternoster-Struktur.
Ebenfalls grundsätzlich traditionell, aber dramaturgisch unvergleichlich

reifer ist in dieser Hinsicht Gottfried Keller kostbares kleines
Festspiel «Die Johannisnacht» von 1876, eine Arbeit für die Zürcher
Zunft zur Schmieden. Keller bringt die Simultaneität des Geschichtlichen

dadurch zustande, dass Gespenster aus unterschiedlichen
Epochen im nächtlichen Zunfthaus zusammentreffen und einander
berichten, wie sie einst auf den diversen Schlachtfelder Europas
ihren gewaltsamen Tod gefunden haben. Das ist geschickt, das ist
poetisch schön, aber es ist noch immer eine ganz und gar vormoderne

Lösung.

Das Festspiel berührt sich mit dem modernen Theater

Vormodern heisst hier: ohne Reflexion auf die Szene im Vollzug der
Szene, ohne Reflexion auf das Theater während des Theaters. Zu
den ersten souveränen Durchbrüchen dürfte, nun allerdings ausserhalb

der Schweiz, das «Festspiel in deutschen Reimen» zählen, das
Gerhart Hauptmann 1913 zur Hundertjahrfeier der Freiheitskriege
gegen Napoleon geschrieben hat. Hier wird die Bühne auf der
Bühne selbst grossartig ironisch thematisiert, tritt der Spielleiter im
Sinne des späteren epischen Theaters (resp. des gleichzeitigen Paul
Claudel) auf, wird unbekümmert Theater im Theater betrieben. Die
Simultaneität der geschichtlichen Epochen und Figuren wird
erreicht, indem die Spielleiterfigur einen Sack voller Puppen
heranschleppt. Es sind die Grossen und Kleinen der Geschichte; man holt
sie nach Belieben heraus; sie stehen plötzlich lebendig da, und die
Szene lebt. Zuletzt stopft man sie wieder in den Sack zurück. Hier
verbindet sich das Festspiel mit einer fundamentalen Gestalt der
dramaturgischen Moderne, dem erzählenden Theater auf verfremdeter

Bühne. Es macht also aus seiner traditionellen Not eine
moderne Tugend. Stilbildend wurde Hauptmann damit allerdings,
soweit ich sehe, nicht. Im Schweizer Festspiel dominiert weiterhin
das Prinzip der Aneinanderreihung der Jahrhunderte oder aber dann
ein allegorisches Rahmenarrangement, innerhalb dessen die
unterschiedlichen Zeiten und deren Vertreter auftauchen. So geschieht es
im Landi-Spiel von Arnet wie auch in den gleichzeitigen Entwürfen
von Lesch und Moeschlin. Der eindrücklichste Wurf dieser Art ist
sicher das Bundesfeierspiel von 1941 (von Arx) in seiner definitiven,
also unter politischem Druck zustande gekommenen Gestalt.10 Die

riesige Bauernstube mit dem archaischen Herd, wo die Frauen in

einem ungeheuren Kessel immerzu kochen, ergibt eine frappante
propagandistisch-symbolische Szenerie im Sinne des Landi-Gei-
stes. Dennoch ist das Konzept dramaturgiegeschichtlich traditionell,
verglichen mit dem ersten, von Bundesrat Etter verhinderten Ent-

20



wurf. Dort hätten alle, Zuschauer und Spieler, zusammen eine Art
Gross-Landsgemeinde gebildet, und die herkömmliche Kluft
zwischen Bühne und Publikum wäre von vornherein aufgehoben
gewesen. Es ist schon eindrücklich zu sehen, wie hier die Beschneidung

des politisch Mutigen und Fortschrittlichen sogleich auch
einen ästhetisch-formalen Rückfall zur Folge hatte.
Max Frisch, man weiss es, hat nie ein Festspiel geschrieben, aber in

einem seiner Stücke hat er formal verwirklicht, was eine Grundmöglichkeit

moderner Festspieldramaturgie sein könnte: die Bühne als
reiner Bewusstseinsraum, wo die Gestalten der Geschichte, der
Gegenwart, der Literatur, historische und erfundene, so durcheinander

schweifen, wie es im Denken und Phantasieren eines modernen
Menschen geschehen mag. Als dramaturgisches Prinzip hat Strind-
berg das begründet. Sein «Traumspiel» ist für eine ganze Filiation
moderner Theaterstücke fundamental geworden. Frisch imitiert
nicht Strindberg in seiner «Chinesischen Mauer»; er nimmt dessen
Muster auf als eine Möglichkeit der konsequenten Moderne. Was er
im Nachhinein über die Grundstruktur des Stücks sagt, könnte,
wörtlich, zum Entwurf auch eines Schweizerischen Festspiels
gedient haben:
«Ein Heutiger, irgendein durchschnittlicher Intellektueller als
Teilhaber am heutigen Bewusstsein, tritt den Figuren gegenüber, die
unser Flirn bevölkern: Napoleon, Cleopatra, Philipp von Spanien,
Brutus und so fort - um diesen Figuren (das heisst: sich selbst)
klar zu machen, dass wir ihre Art, Geschichte zu machen, uns nicht
mehr leisten können; sein Wissen freilich, da es selbst nicht
Geschichte wird, bleibt ohnmächtig...»"
Man sieht, es wären nur Napoleon, Cleopatra und Konsorten durch
einheimische Geschichtsprominenz zu ersetzen, und man hätte eine

glänzende Spielanlage zur szenischen Diskussion dessen, was uns
als Kollektiv, als Gemeinschaft, als Nation mit einer zu deutenden
Vergangenheit und einer zu bewältigenden Zukunft bewegt.
Von den mir bekannten Texten nähert sich einzig Silja Walters
«Solothurner Chronikspiel» phantasiereich einer spezifisch modernen

Dramaturgie. Ein Verrückter, Stölli, ein von visionärem Wahnsinn
Geschlagener, gräbt auf der St. Ursentreppe ein Loch, immer tiefer,
und holt «die Geschichte» herauf, die Vergangenheit, die
unterschiedlichsten Zeiten und - in entschlossener religiöser Überformung

- die Urbilder des friedlichen und gütigen, d.h. hier: heiligen
Menschen. Die Gefahr einer naiven Allegorie, die mit diesem Graben
und Schaufeln verbunden ist, wird von der Autorin dadurch gebannt,
dass die Verrücktheit des Mannes manifest ist. Über seinen Wahn,
dessen Phantasmata dann Sichtbarwerden, nähert sich das Stück
dem Bewusstseins-Theater im Strindbergschen Sinn; durch seine
dem kommentierenden Spielleiter verwandte Funktion gelangen
Elemente des epischen Theaters in das Konzept. Silja Walters Arbeit
ist der Beleg für die grundsätzliche Möglichkeit, modernes Theater

21



mit den Aufgaben und Zielsetzungen eines Festspiels zu verbinden.
Man kann sogar die Vermutung hegen, dass die Chancen steigen
würden, je mehr sich ein Festspielautor mit den radikalsten
Bühnenversuchen des 20. Jahrhunderts auseinanderzusetzen wagte. Das
massvoll epische Theater im Sinne von Brechts «Galilei» oder
Wilders «Wir sind noch einmal davon gekommen» reicht da heute
nicht mehr aus, während die Arbeiten eines Bob Wilson, auch seines
Freundes Fleiner Müller übrigens, Ansätze zu wirklich innovativen
Spektakeln bieten könnten. Voraussetzung wäre allerdings, dass ein
Autor von eklatanter Begabung ohne Druck von oben und ohne die
peinlichen Intrigen arbeiten könnte, die allem Anschein nach zur
Geschichte des Festspiels hierzulande gehören.

Der Umfang der szenischen Gegenwartsanalyse hängt von
der weltpolitischen Situation ab

Wenn man die thematischen Positionen: «So wurden wir» und «So
sind wir» in ihrer jeweiligen Verwirklichung untersucht, zeigen sich
rein quantitativ auffällige Differenzen je nach der weltpolitischen
Siuation der Entstehungszeit. Während das Festspiel im 19. und
frühen 20. Jahrhundert, auch das Sempacher-Spiel von 1986
übrigens, das Hauptgewicht auf die diachronische Ebene legt,
arbeitet das Festspiel der Landi- und Kriegsjahre mit einem ebenso
drastischen synchronischen Überhang. Die faschistische Bedrohung

ist jetzt so nah, dass Gessler und Sempach zur Veranschaulichung

nicht mehr ausreichen, und die Neutralisierung der sozialpolitischen

Konflikte zwischen Arbeiterschaft und Bürgertum wird als so
dringend empfunden, wird mit solchem Eifer propagiert, dass man
stärkere Effekte braucht als nur gerade die Kutte und die versöhnenden

Gesten von Bruder Klaus. Man muss, was diesen Punkt der
sozialen Konkordanzpolitik betrifft, das Landi-Festspiei Arnets,
insbesondere dessen «Zweites Hauptspiel» vergleichen mit Hans Sahls
nur ein Jahr früher erschienenem und ebenfalls in Zürich aufgeführtem

Arbeiteroratorium «Jemand».12 Wo es bei Sahl noch heisst:
«Erkenne deine Klasse / und wer zu dir gehört», ruft Arnets
«Schweizermann» aus: «Satans allertiefste Lüge / War die Lüge von
den Klassen.»
Die szenische Darstellung der Gegenwart, des «So sind wir», und
das dazu gehörige dramaturgische Variantenspektrum erforderten
eine eigene Untersuchung. Grundsätzlich kann man festhalten, dass
die historischen Gestalten weit individualisierter auftreten als die
gegenwärtigen. Diese werden fast durchwegs zu plakativ umrisse-
nen Repräsentanten bestimmter Bevölkerungsgruppen schematisiert.

Es ist denn auch dieser Bereich, die veranschaulichte Gegenwart,

in dem das Festspiel am deutlichsten zurückgreift auf barocke
Muster in der Art von «Jedermann»13 oder dem «Grossen Weltthea-

22



ter» - mit der unverkennbaren Gefahr, das gesellschaftliche Hierar-
chiedenken-des-BaroGk~und die entsprechenden Ständemüster
unter der Hand wieder zu reproduzieren.

«Wilhelm Teil» widerspricht dem Modell nicht

Hier ist nun der Ort, auf einen Einwand einzugehen, der diesen
Ausführungen gegenüber leicht erhoben werden könnte. Wenn
immer mit den drei Positionen: «So wurden wir» / «So sind wir» / «Das
wollen wir» operiert wird - widerspricht das denn nicht derTatsache,
dass das schweizerische Festspiel schlechthin, Schillers «Wilhelm
Teil», ein rein historisches Geschehen umsetzt, in sich abgeschlossen,

ganz ohne die kunstvolle Verzahnung einer synchronischen mit
einer diachronischen Ebene? Der Einwand ist berechtigt. Man muss
allerdings die Frage umgekehrt stellen: Wo und wie erscheinen die
drei Positionen in diesem Schillerstück? Sobald man so fragt, zeigt
sich, dass das klassische Drama dies alles tatsächlich enthält,
genauer gesagt: es kann durchaus so gelesen und verstanden
werden, als sei es auf diese Positionen hin geschrieben worden. Die
strukturellen Parallelen zur literarischen Autobiographie sind überall
zu greifen. Die Komposition des Stücks aus mehreren Handlungssträngen

-Teil-Handlung, Rütli-Handlung, Rudenz-Handlung -, die
doch als Einheit wirken, vermittelt den Eindruck eines kollektiven
Werdeprozesses. Dies hängt vor allem damit zusammen, dass es in*

jedem der Handlungsstränge um schwere Krisen und ihre dramatische

Lösung geht. Sie sind urbildlich prägnant ausgeformt und
ergeben zusammen die volle Reihe gefährlicher Umbruch- und
Entscheidungsphasen, wie sie den Werdegang eines einzelnen in

den literarischen Autobiographien, den kollektiven Werdegang im
üblichen Festspiel bestimmen. Dass in der Vision des sterbenden
Attinghausen (IV2) und in der Rede Stauffachers auf dem Rütli (11.2)

auch die geschichtliche Diachronie von der frühesten Erinnerung14
her bis weit in die Zukunft hinein aufgerollt wird, besiegelt den
Repräsentationscharakter des Stückinhalts für die ganze
Schweizergeschichte. Diese Reden, die an sich nicht viel mehr darstellen als

rhetorisch-epische Ausschmückung, werden denn auch in der
Umfunktionierung des Dramas zum nationalen Festspiel zu einer
Hauptsache. An ihnen und insbesondere am Rütlischwur zeigt sich,
wie das idealistische Modellstück von der Entstehung eines idealen
Staatswesens - ein tendenziöses Stück übrigens, gegen die französische

Revolution gerichtet, die als von Anfang an falsches Unterfangen

denunziert werden sollte - umgebogen werden konnte zum
identitätsstiftenden, identitätsskonsolidierenden Gemeinschaftsritual

der politisch-historisch ganz konkreten Schweiz. Dass die
leibhaftigen Schweizer des 19. und 20. Jahrhunderts in ihrer
Lebenswirklichkeit sich in diesem Teil-Stück erkennen konnten,

23



dass sie hier erfahren konnten, wie sie einst wurden und jetzt waren,
das ist, der Sache nach, ein Irrtum. Der Vorgang stellt eines der
faszinierendsten Phänomene gewaltsam verzerrender Rezeption
dar, die aus dem vitalen Bedürfnis der grossen Gruppe heraus

geschieht, über szenisch-rituelle Veranstaltungen ihrer selbst
gewiss zu werden. Dass hundert Jahre nach der Entstehung von
Schillers «Teil» sogar ein Festspiel über dieses Drama selbst
geschrieben wurde, ein véritables schweizerisches Meta-Festspiel
also, von Adolf Frey, zeigt, wie selbstverständlich der Gedanke
geworden war, Schiller habe den Eidgenossen quasi aufgrund eines
wortlosen Auftrags ihr nationales Festspiel geschrieben. Adolf Freys
Schiller sagt wörtlich, er habe sein «Werk dem Volk der Schweizer in

die Hände» gelegt.15
Die ersten Reaktionen auf Schillers Stück waren in diesem Lande
übigens gar nicht besonders begeistert. Man fühlte sich zwar
geschmeichelt, aber man hatte erwartet, Teil würde ganz und gar in

der Mitte stehen, auch was den Rütli-Schwur und die Staatsgründung

anging16, und nun bewegte ersieh bloss in einem einzigen von
drei Handlungsbereichen und schwor auf dem Rütli nicht einmal mit.
Auch das aristokratische Liebespaar Rudenz und Berta irritierte
eher, als dass es vaterländische Erwartungen erfüllte, und den
Vorstellungen von jungen Urschweizern wollte es nur sehr bedingt
entsprechen.17

Die Krise des Festspiels hängt mit dem Strukturelement der
kollektiven Willensbildung zusammen

Was aber früher oder später alle Zweifel besiegen musste und die
Eignung dieses «Teil» zum nationalen Festspiel überwältigend
bezeugte, war die Szene mit dem Schwur. So grandios wie hier ist

die thematische Position: «Das wollen wir» nie mehr in einem
Festspiel verwirklicht worden. So dramatisch geballt und sprachlich
lapidar hat sich kollektive Willensbildung auf der Bühne nie mehr
gezeigt und als unmittelbar übertragbar erwiesen. Alles was später
kam und bis heute in der Art beschrieben wurden, steht im Schatten
dieser Szene- und «im Schatten» meint oft genug die Nachbildung
bis zum wörtlichen Zitat. An den 39er Festspielen kann man das
reichlich studieren.18
Und damit komme ich nun auch zu dem Punkt, an dem sich die
formale Strukturanalyse, die Frage nach der ästhetischen Identität
des Festspiels, direkt mit der Krise des Festspiels heute berührt. Die
drei thematischen Positionen sind unabdingbar, mögen sie von Fall

zu Fall noch so unterschiedlich grossen Raum einnehmen. Für den
Akt der kollektiven Identitätsbestimmung und -Sicherung aber ist der
Entschluss zum gemeinsamen Handeln ausschfaggebend. In ihm
erst erfüllen sich Erinnerung und Gegenwartsanalyse; auf ihn sind sie

24



zugelaufen. Ein Festspiel, das nicht so oder anders in den Gestus:
«Wir wollen...» mündet, dessen Pulver ist von Anfang an nass. Es
hat keinen propgandistischen Stachel, und wenn es nicht Propaganda

ist, wenn es kein Ziel als gemeinsame Aufgabe vor Augen
stellen und die Zuschauer darauf hin in Bewegung setzen will, ist es
kein Festspiel, und es wird nicht gebraucht. «Propaganda» ist ein
störendes Wort. Wir denken dabei immer an Staaten, die wir totalitär
nennen, und zu denen zählen wir uns nicht. Solange man aber
grundsätzlich zug.ibt, dass sich einem Land wie der Schweiz
Aufgaben stellen, die sich nur durch gemeimsame Anstrengungen
aller Bürger lösen lassen, ist das, was das Wort Propaganda meint,
legitim und notwendig. Man kann ihm ja notfalls anders sagen.
Der Rütlischwur reicht heute allerdings nicht mehr aus. Mit ihm ist
kaum mehr etwas anzufangen - nicht weil die Idee der Brüderlichkeit,

der Fraternité im hohen Sinn der französischen Revolution,
sinnlos geworden wäre, sondern weil die Beschwörung der heutigen

Schweiz als harmonischer Familie, sollte sie wirklich in das
Publikum durchschlagen, mit gefährlicher Realitätsblindheit
zusammenginge. Das Wir-Bewusstsein muss sich auf höherem
Reflexionsniveau ereigenen. Literarisch gesprochen heisst das, wir brauchen

andere Bilder, brauchen Metaphern, die heute wahr sind. Das
traditionelle Festspiel in seiner Prägung durch Cäsar von Arx ist hier
so lange eine Belastung, als man es nicht in seiner spezifischen
Geschichtlichkeit betrachtet und von sich abrückt. Nichts ist gefährlicher

als der diffuse Gedanke: «irgendwie so, wie damals, aber doch
aktuell...» Wir brauchen ein neues Wir-Bewusstsein, denn das
Wasser steht uns am Hals. Aber wir brauchen kein ekstatisches Wir-
Bewusstsein, sondern ein zähneknirschendes - kühl, grimmig und
ohne Regression zu Über-Müttern und Riesen-Vätern.
Soll ein Festspiel heute möglich sein, muss es also eigenhändig
verhindern, dass es inhaltlich kurzschliesst mit dem Festspielwesen
der ersten Jahrhunderthälfte, den Landi- und Bundesfeierspielen.
Diese gipfelten in einem brennenden Primärgruppenglück: eine
Familie in einem Haus, die Schweiz als gezimmerte Stube - Cäsar
von Arx hat sie wahrhaftig vorgeführt.19 Die historische Legitimität
dieser kollektiven Phantasie ergab sich damals aus der faschistischen

Bedrohung. Die faschistischen Systeme operierten selbst mit
Regressionen in männerbündnische und Volkshaufen-Phantasien.
Sie personalisierten die Macht im Führer. Damit hatte für die Schweiz
der Feind ein Gesicht und einen Namen, die Welt wurde sehr
einfach, und diese Einfachheit kam der Übersetzung ins Festspiel
entgegen. Die gemeinsame Not und der gemeinsame Feind waren
keine Illusion, entsprechend nötig war die gemeinsame Willensbildung

zur Abwehr.
Allerdings war diese Einfachheit der Verhältnisse objektiv illusionär.
Der Führer war in Wahrheit nicht das System, sondern dessen
Maske. Hinter der infantil personalisierten Aussenseite steckten

25



komplexere, anonyme Machtstrukturen. Das galt, komplementär,
natürlich auch von den Familien- und Stubenvisionen in der
Schweiz. Sie verdeckten eine komplexe Realität, und doch hatten
sie ihre Berechtigung, so lange die faschistischen Regimes sich
entsprechend plakativ präsentierten. Der Wortlaut des Rütlischwurs
besass eine zeitspezifische Wahrheit, die Willensbildung, auf die er
zielte, ihre Notwendigkeit. Heute liegen die Dinge anders. Es steht
nicht mehr ein gemeinsamer Feind mit bekannter Adresse im

Ausland. Den Luxus des gemeinsamen Hasses, die innigste Form
menschlicher Zusammengehörigkeitserfahrung, können wir uns
nicht mehr leisten. Er ist heute sittlich und politisch pervers. Wer ihn

kultiviert - und es geschieht -, arbeitet gegen die vitalen Interessen
des Landes, mag er es immer umgekehrt darstellen. An dem, was
uns bedroht, sind wir alle irgendwo mitbeteiligt, und das schlechte
Gewissen, das wir, wohlgenährt und ausgepolstert, der hungernden,

frierenden Welt gegenüber haben, ist das beste, was an uns
momentan auszumachen ist. Wer das beseitigt, vergeht sich gegen
das Gemeinwohl. Die Entschlüsse, die zu fassen sind, setzen dieses
schlechte Gewissen nämlich voraus. Hier hätte ein neues Festspiel20
anzusetzen: mit einer taghellen Bühne, auf der eine aufgeklärte, zur
Humanität entschlossene, den eigenen Missetaten gegenüber
klarsichtige Gesellschaft in unerschrockenen Szenen über sich
nachdenkt und mit wachen Augen träumt, wie sie wurde, und was sie

jetzt ist, und was sie angesichts dieser Sachlage tun will.21

Anmerkungen
1 Der Begriff «sozialistischer Realismus» wird 1932 in der Sowjetunion von

I. Gromski geprägt.
2 Man kann diese Differenz studieren, wenn man zwei für die Landi 39 geschriebene

Stücke vergleicht: das offizielle Festspiel von Edwin Arnet und das
Dialektstück «Steibruch» von Albert J. Welti. Das letztere gehört heute noch zu
den wenigen Schweizer Dialektstücken von Rang; das erstere ist nur noch
historisch interessant.

3 Auf die ebenfalls «Festspiele» genannten sommerlichen Freilichtaufführungen,

resp. die diversen kunstwochen in der Saisonpause oder um Ostern, gehe ich
hier nicht ein. Es handelt sich dabei um ein grundsätzlich anderes Phänomen, für
das sich übigens mehr und mehr der Begriff «Festival» durchsetzt.

4 Vgl. dazu den Artikel «Gruppe» in: Wilhelm Bernsdorf (Hrsg.): Wörterbuch der
Soziologie, Stuttgart (2. Aufl.) 1969, S. 384-401.

5 Zu diesem Begriff vgl. Bernsdorf a.a.O. S. 388.
6 Vgl. dazu die Zürcher Dissertation: Madeleine Salzmann: Die Kommunikationsstruktur

der Autobiographie. Bern 1987. (Reihe: Zürcher Germanistische Studien,
Verlag Peter Lang).

7 Sigmund Freud hat den psychischen Mechanismus hinter der ersten Erinnerung
aufgedeckt in dem Aufsatz: «Eine Kindheitserinnerung aus «Dichtung und Wahrheit'».

In: Sigmund Freud, Studienausgabe Band X, Frankfurt a.M. 1969.
8 Vgl. die Zürcher Lizentiatsarbeit von Erich W. Fässler: «Schillers «Wilhelm Teil» und

die deutsche Schweiz imfrühen19. Jahrhundert» (1981, S.98ff) und die Verweise
ebd.

26



9 Zur Tradition der «lebenden Bilder» oder «tableaux vivants» vgl. den Artikel in

«Metzler Literatur Lexikon», hrsg. von G. und J. Schweikle, Stuttgart 1984, S. 247.
10 Vgl. dazu die umfassende Dokumentation in: Armin Arnold und Rolf Röthlisberger

(Hrsg.): Cäsar von Arx - Philipp Etter. Briefwechsel und Dokumente 1940-1941.
Bern 1985.

11 Max Frisch. Gesammelte Werke in zeitlicher Folge, Band II, Frankfurt a.M. 1976,
S. 224f.

12 Vgl. dazu den Bericht von Gustav Huonker im Taqes-Anzeiqer, Zürich, vom 10.
Juni 1987.

13 Die Zentralfigur «Jemand» in Sahls Stück trägt ihren Namen in offenkundigem
Anklang - und in Abgrenzung - zu «Jedermann».

14 «Hört was die alten Hirten sich erzählen.

- Es war ein grosses Volk, hinten im Lande
Nach Mitternacht...» Verse 1165ff).

15 Adolf Frey, «Die Hundertjahrfeier von Schillers Wilhelm Teil» in: Adolf Frey,
Festspiele. Aarau 1912, S.180.
Das Stück spielt «vor der Teilskapelle am Vierwaldstättersee». Geschehnishintergrund

ist der Kampf der Innerschweizer gegen die Franzosen 1798, wobei mitten
im Kriegstumult - nicht ohne ungewollte Komik - Schiller persönlich auftritt.

16 Vgl. Erich W. Fässler, a.a.O. S. 69ff.
17 So gefestigt das Stück in seiner Funktion als Nationaldrama bis heute dasteht, so

auffällig ausgespart aus dem Vorrat patriotischer Denkbilder sind doch Rudenz
und Berta immer geblieben. Die Schiller-Rezeption verlief selektiver, als man
denken möchte.

18 Die Formel «wir wollen.. » taucht da immer wieder auf, wobei gelegentlich die
Reaktion des Publikums auf diese Bühnenmomente in der Bühnenanweisung
vorgeschrieben wird, als beträfe sie die Schauspieler.

19 Eine Vorform dieser Stube ist der Spielort von Paul Schoecks Schauspiel in

Schwyzer Mundart «Teil», das am 7. September 1920 in Zürich am Schauspielhaus

uraufgeführt wurde.
20 Eine genauere Untersuchung wert wäre in dieser Hinsicht das Unternehmen von

Radio DRS, zum Anlass «2000 Jahre Zürich» 1986 eine grössere Hörspielreihe
schreiben zu lassen. Gesendet wurden Stücke von Andreas Vögeli und Emil

Zopfi, Jürg Ammann, Rainer Bressler, Peter Jost, Hans Jedlitschka, Emil Zopfi,
Alfred Bruggmann, Manfred Schwarz, Gerold Späth, Inez Wiesinger-Maggi,
Hans Peter Treichler und Benedikt Loderer, in dieser Reihenfolge, vom Februar
bis Dezember 1986. Die einzelnen Stücke nahmen aufeinander gegenseitig
keinen Bezug. Historische Stoffe waren häufig, mit unterschiedlicher
Aktualisierungstendenz. Man kann das Ganze zwar nicht als kollektives Festspiel bezeichnen,

aber Elemente davon sind doch vorhanden. Aufschlussreich könnte
insbesondere sein, welche historischen Gegebenheiten aufgegriffen wurden und
welche herkömmlicherweise für die Lokalgeschichte unabdingbaren Figuren und
Geschehnisse von niemandem bemüht wurden. - Ich verdanke die Angaben
Herrn lie. phil Paul Weber, Ottikon, der an einer Dissertation über das neuere
Hörspiel in der Schweiz arbeitet.

21 Dieser Satz wurde in der Diskussion als Programm aufgefasst. Der Verf. legt Wert
auf den Konjunktiv: nur wenn ein Festspiel diese Bedingungen zu erfüllen
imstande wäre, hätte es seine Berechtigung. Ob dies grundsätzlich möglich ist,
daran sind Zweifel èrlaubt. - Vgl. dazu auch: Peter von Matt: Die Schweiz hat ihr
Gedächtnis verloren. Sempach oder das ungestillte Bedürfnis nach einem
historisch-patriotischen Festspiel. Die Weltwoche Nr. 27, 3. Juli 1986.

Der Aufsatz stützt sich in der Hauptsache auf folgendes Textmaterial:
Arnet, Edwin: Das eidgenössische Wettspiel. Offizielles Festspiel der Schweizerischen

Landesausstellung 1939Zürich. (o.O.u.J.).
von Arx, Cäsar: Festspiel zur Gründungsfeier der Schützengesellschaft der Stadt
Solothurn 1520-1922. Solothurn 1922.

27



ders. Die Schweizer. Historisches Festspiel zum Eidg. Schützenfest 1924 in Aarau.
Aarau 1924.
ders. Das Bundesfeierspiel zum Fest des 650jährigen Bestehens der Schweizerischen

Eidgenossenschaft. Schwyz1941.
ders. Das Solothurner Gedenkspiel. Dornacher Schlachtfeier 1949. Solothurn (o.J.).
Festspiel für die Eidgenössische Bundesfeier in Schwyz vom 1. und 2. August 1891.

Schwyz (o.J.).
Frey, Adolf: Festspiele. Vierte durchgesehene und stark vermehrte Auflage. Aarau
1912.

Frisch, Max: Die Chinesische Mauer. Eine Farce, in: Max Frisch, Gesammelte Werke
in zeitlicher Folge. Zweiter Band. Frankfurt a.M.1976.
Hauptmann, Gerhart: Festspiel in deutschen Reimen. Berlin 1913.

Keller, Gottfried: Die Johannisnacht. Festspiel bei der Becherweihe der zürcherischen
Zunftgesellschaft zur Schmieden 1876. in: Gottfried Keller, Sämtliche Werke und
ausgewählte Briefe, hrsg. von Clemens Heselhaus. Band III, München 1958.
Lesch, Walter: Die kleine, grosse Schweiz. Festspiel (1939). Typoskript in der
Zentralbibliothek Zürich (DW 4342).
Moeschlin, Felix: Festspiel 1939. Typoskript in der Zentralbibliothek Zürich (DW 4344).
Sahl, Hans: Jemand. Ein Chorwerk. Mit den Holzschnitten «Die Passion eines
Menschen» von Frans Masereel. Zürich 1938.
Schaller, Toni: Festspiel Sempach (Aufführungsbesuch).
Schiller, Friedrich: Wilhelm Teil. Schauspiel, in: Friedrich Schiller, Sämtliche Werke,
Bank II, hrsg. von G. Fricke und H.G. Göpfert. München 1965.

Schoeck, Paul: Teil. Schauspiel in drei Akten in Schwyzer Mundart. Aarau o.J. (1920
oder1921).
Schweizerische Schauspiele des sechszehnten Jahrhunderts. Bearbeitet durch das
deutsche Seminar der Züricher Hochschule unter Leitung von Jakob Bächtold. Drei
Bände. Zürich 1890,1891,1893.
Das Spiel von den alten und jungen Eidgenossen, hrgs. von Friederike Christ-Kutter.
Bern 1963.
Spitteier, Carl: Fest-Spiel zur Eröffnung des neuen Stadt-Theaters in Zürich 1891.
Zürich 1891.

Walter, Silja: Die Jahrhundert-Treppe. Solothurner Chronikspiel (1481-1981). Festspiel

zur 500-Jahr-Feier im Auftrag des Regierungsrates des Kantons Solothurn.
Zürich 1981.

28


	Die ästhetische Identität des Festspiels

