
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch = Annuaire suisse du théâtre

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 45 (1983)

Artikel: Heinz Holliger : Dramatik

Autor: Meyer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Holliger:
Dramatik
Ein Gespräch
mit Thomas Meyer

Aber
einmal fällt die Stille ein
diese Insel
gelagert schon
an letzter Atemspitze des Lebens
und
aus zeitverfallendem Stern Aus
tönt Musik «Ohne Kompass»
nicht fürs Ohr- von Nelly Sachs

Herr Holliger, was für eine Beziehung haben Sie zur Bühne, zum Theater,
insbesondere zum Musiktheater. Ihr Bruder, Erich Holliger, ist Regisseur,
sind Sie dadurch auch geprägt?

Holliger: Mein Bruder und ich haben schon während der Schulzeit zusammen

einige Theateraufführungen organisiert, wobei er die Regie übernommen

hat und ich die Schauspielmusik zu schreiben hatte; das hat schon
angefangen mit einem unglaublich tiefschürfenden Drama für die Pfadfinder,

das mein Bruder schrieb, ich habe - ich war, glaube ich 14 - die Musik
dazu gemacht. Später gab es Aufführungen am Gymnasium in Burgdorf,
das waren vielleicht sechs oder sieben Schauspielmusiken, zu Ponce und
Léon von Brentano, zu Der verlorene Sohn von Gide, Hans Rudolf Hiltys
Ein kleiner Totentanz und so weiter; dann auch für die Schauspielschule in

Bern, wo Margarethe Schell als Lehrerin tätig war: Die versunkene Glocke
von Gerhart Hauptmann und Schillers Braut von Messina. Dann habe ich
auch fürs Berufstheater, um es so schön zu sagen, geschrieben: Musik für
die Perser des Aischylos an den Städtischen Bühnen in Heidelberg; mein
Bruder hat dort zusammen mit Hans Gaugier die Inszenierung besorgt,

204



und wir haben das dann auch für Radio Zürich produziert; es handelte
sich um eine ziemlich ausladende Musik mit Sprechchor, Solostimmen
und Instrumenten von etwa 40 Minuten Dauer. Für eine Inszenierung
Ulrich Brechts in Lübeck habe ich etwa in der gleichen Zeit - 1958 — die An-
tigonae in der Hölderlinübersetzung in Musik gesetzt, etwa im gleichen
Genre wie die Perser, sowie eine ziemlich lange a cappella-Komposition
zu Hansgünter Heymes Inszenierungen von Strindbergs Advent.

Dann kam ein langes Schweigen in bezug auf Theater, und ich kam
eigentlich erst durch die Hintertür wieder ins Theater, mehr auf eine imaginäre

Bühne, durch die faszinierenden szenischen Texte von Nelly Sachs.
Besonders Der magische Tänzer, - er wurde, glaube ich, 1958/59 zum
ersten Mal in Hans Rudolf Hiltys Zeitschrift für neue Dichtung «Hortulus»
veröffentlicht - hatte mich gefesselt. Doch erst später, nach der Studienzeit

bei Boulez, habe ich den Mut gefunden, mich richtig an die Arbeit zu
machen; das Werk hat mich nachher zwei Jahre beschäftigt (unterbrochen

nur von der Komposition eines anderen Stückes auf Nelly-Sachs-
Gedichte Glühende Rätsel). Dabei haben mich überhaupt keine praktischen

Erwägungen beeinflusst, es ist eine fast absichtlich unrealistische
Konzeption, das Stück dauert eine gute halbe Stunde, benötigt aber einen
Riesenaufwand, sowohl von der Orchesterbesetzung als auch von der
Ausstattung her. Es ist dann auch fünf Jahre liegengeblieben und erst
1970 in Basel realisiert worden; im Anschluss an die Basler Aufführung
haben wir für die Deutsche Grammophon eine Aufnahme gemacht.

Nelly Sachs hat das Stück also nie gehört?

Holliger: Gehört nie, aber ich stand in sehr engem Kontakt mit ihr, habe
mit ihr viele Briefe gewechselt; sie hat Glühende Rätsel gehört und die
meisten meiner Stücke; als sie am 12. Mai 1970 starb, wurde gerade die
vierte oder fünfte Aufführung des Tänzers gespielt; sie hatte immer vor, zu
kommen, war aber im letzten halben Jahr zu sehr krank.

205



Heinz Holliger,
Der Magische
Tänzer
Text:
Nelly Sachs
Uraufführung
1969/70
Basler Theater
Heinz Samm,
Hans Riediker



Zu den Texten sind Sie durch eine lange, intensive Auseinandersetzung
gekommen?

Holliger: Überhaupt nicht aus Faszination fürs Theater, allein aus Faszination

für den Text...

Für die Lyrik?

Holliger: Für die Lyrik und auch für das visuelle Konzept, das eigentlich
alles in Frage stellt, was je für das Theater gedacht worden ist; bis jetzt hat
sich «das Theater» diesem Anspruch nicht gewachsen gezeigt... Auf der
Bühne etwa mit Hilfe von Film und Multimedia einen so grossartigen Text
wie Beryll sieht in der Nacht umzusetzen, hat kein Mensch je gewagt, während

man doch jährlich neu Wagners unsägliche Stabreime nach tieferer
Bedeutung abklopft.

Wie gingen Sie bei Ihrer speziellen Umsetzung des «Magischen Tänzers»
vor?

Holliger: Ich bin von einem ganz musikalischen Konzept ausgegangen, ich
bin kein Bühnenpraktiker und bin auch nicht primär daran interessiert, ob-
schon mein Bruder am Theater arbeitet. Für mich war damals in meiner
Entwicklung der Untertitel Versuch eines Ausbruchs wichtig. Es sind quasi
zwei Stadien: die erste Szene wird zuerst wie ein Negativ eines später
folgenden Positivs exponiert. Die zweite Szene ist aber zugleich auch eine
Riesenausweitung ins Extreme, wie eine Potenzierung der Miniaturform der
ersten Szene; alle Figuren haben zuerst ein Negativ, das nachher ins Positiv

umschlägt, die Mitbewohnerin zum Beispiel ist gleichsam ein Gegen-Ich
von Marina, der Frau Davids, ein Gegen-Ich nach unten, während der
magische Tänzer das Gegen-Ich Davids ist, aber ins Komische erhöht, eine

Astralfigur beinahe, die mit David eine völlige Symbiose eingeht. Das ist
auch im Orchester so, die Musik verwendet die gleichen Keimzellen, die
schon am Anfang da sind, die sich aber nachher sowohl vom Musikali-

207



(«Der magische Tänzer
beginnt zu tanzen, dass
der Fussboden raucht.
Er nimmt von der Leine
einen frischgewaschenen
Wäschesack.»)

Mag. Tänzer:
«hier ist der Nullmeridian
alle Schnüre
hinein abwickeln»

Heinz Holliger,
Der Magische Tänzer
S.86 der autographen
Dirigierpartitur

208



sehen als auch von der Besetzung her ins fast Unermessliche, fast Chaotische

ausweiten.

Verwenden Sie darum auch die Chorstimmen, die zum «magischen Tänzer»

hinzutreten?
Holliger: Ja, eine Stimme - wie bei meinem später geschriebenen
Siebengesang - vervielfacht sich: die Stimme des «magischen Tänzers», einer
Figur, die ja aus Davids Kopf entsprungen ist. Die Dialogpartner, die wirklich
zueinander in Beziehung treten, sind Marina und David, doch auch dort ist

eigentlich kaum mehr Kommunikation möglich. Nur mit seinem Gegen-Ich
oder seinem Uber-Ich kann David in Beziehung treten. So wird auch die
Musik, die zu David gehört, durch Formen der Multiplikation ins Räumliche

- eine Art Schattenwurf — in die Musik des «magischen Tänzers» projiziert.
Die Musik des «magischen Tänzers» ist aus der Keimzelle der David-Musik

herausgetrieben, sie hat keine autonome Struktur.

Was für eine Funktion übernimmt die Musik im Ganzen des Stücks?

Holliger: Ich glaube, sie schafft vor allem den Raum. Das Stück fängt in

einem engen Küchenverschlag an, in einer völlig stickigen Armenwohnungsatmosphäre,

und plötzlich werden die Wände zum Globus, die Wäscheleinen

zu Meridianen, ein ganzer Kosmos entsteht. Auch das hat mich
fasziniert: diese Ausweitung nicht parallel in der Musik zu beschreiben und sie
doch irgendwie umzusetzen. Ich glaube, es ist wirklich die Aufgabe der
Musik, immer die Zeit-Raum-Beziehung zu schaffen oder auch zu verändern;

in diesem Stück ist das in extremem Masse der Fall.

Das wäre dann auch eine Parallele zu den späteren Beckett-Stücken?

Holliger: Ja, genau. Es gibt sicher viele Parallelen zwischen diesen Stük-
ken.

Klanglich fast am intensivsten fand ich die Stelle des «Magischen
Tänzers»: «Jeder Stein ist schon Musik geworden»; da wird die Musik fast
visionär.

209



Holliger: Solange der «magische Tänzer» auf der Bühne ist, ist die Musik
auf Nachklang komponiert und erhält durch die vielen Resonanzinstrumente

wie Zymbal, Harfen, Glockenspiel, Gongs eine kaleidoskopische
Farbigkeit. Der ganze Raum saugt sich voll mit Farbe, mit Klangfarbe, und
es ist klar, dass das äusserlich die attraktivsten Teile sind, während nachher,

wenn David sich der Todesgrenze nähert, wenn er sagt, «ich trage
den Sack Nulle-Nulle-Nullmeridian», die Zeit geschrumpft ist, und es nur
noch homophone Musik gibt: diese ganz trockenen, schmucklosen Akkorde

gegen Schluss, - so dass überhaupt kein musikalischer Raum mehr
vorhanden ist. Nur an einer Stelle, nachdem der «magische Tänzer» die
Lebensfäden Davids abgewickelt hat und verschwunden ist, wird David für
kurze Zeit selbst zum «magischen Tänzer» und nimmt auch dessen
Klanglichkeit auf; das wird dadurch ausgedrückt, dass er in den Bühnenhintergrund

schreit, über ein Mikrophon mit Hall «watete durch die Adern des
Himmels, blutrot». Das ist eine Art Apotheose vor dem totalen Zusammenbruch,

und dort bekommt plötzlich das Live-Orchester die gleiche Farbigkeit,

die es vorher beim Tonbandorchester ständig gegeben hat, und auch
Davids Stimme wird in den Chorstimmen vervielfacht.

Sie verwenden dabei auch eine Art Leitinstrumentation...

Holliger: Ja, ich hatte weder die Tonalität noch die Visitenkartenleitmotive
Wagners zur Verfügung, ich versuchte daher, musikalische Archetypen zu
schaffen. Es gibt bestimmte Klänge, Klangauras, aber auch einige typische
rhythmische Strukturen, die je einer Figur, aber auch einzelnen Worten, die
symbolisch wiederkehren, zugeordnet sind. Wenn also zum Beispiel die
Mitbewohnerin und Marina über den Blumenkohlkopf sprechen, ist da
schon die Musik mit den Maracas angedeutet, die nachher am Schluss
beim Totenkopf wiederkommt; solche Gegenbilder zwischen erster und
zweiter Szene sind ständig da.
Es war mir damals auch ein sehr tiefes Anliegen, dass die ganze Musik aus
einer Allintervallreihe, aus einer Urzelle herausgetrieben ist, dass die Musik

210



sowohl von Marina als auch von David aus dieser Reihe entstanden, aber
dennoch verschieden ist. Die Urreihe selbst wird eigentlich nur im Vorspiel
und im Zwischenspiel strukturbildend, aber sie erklingt nie - es ist eine
subkutane, strukturbildende Reihe. Die Musik der Mitbewohnerin ist aus der
Marina-Reihe, und die des «magischen Tänzers» aus der David-Reihe
abgeleitet.

Die Reihe geht vom D aus.

Holliger: Ja, das ist David.

Das Stück endet nach Davids Tod auch mit einem D. Sie spielen gern mit
solchen Symbolen.

Holliger: Ja, zum Beispiel ist das A ein dominanter Ton über dem D, und
wenn die Marina zum ersten Mal auftritt, kommt es zu einer ganzen Reihe

von A-s mit sieben Dauern - die Zahl der Marina ist sieben, die des David
fünf, zusammen zwölf- Dieses A kommt dann wieder in dieser Apotheose,

wenn David stirbt. Es gibt viele, ganz verschiedene Bezüge, ich habe
das nicht mehr alles gegenwärtig. Es gibt verschiedene Klangklimata,
etwa bei nördlich kalten Bildern wie «Polarstern» oder «aus der Eiszeit
ausgegraben» erzeugen drei Piccoli und Becken ganz hohe sirrende Klänge;
oder die Kontrabassklarinette, das tiefste Instrument unserer Instrumentenfamilie

überhaupt, ist ein Hauptinstrument von David, sie bleibt am Schluss
allein übrig, wenn David stirbt.

Was für eine Bedeutung hat das im Dramatischen?

Holliger: Ich glaube, es hat eine sehr grosse dramatische Bedeutung, aber
nicht eine im beschreibenden oder gestischen Sinn; für mich ist es ein
dramatisches Ereignis, wenn sich ein Piccolo in eine Kontrabassklarinette
verwandelt, das gleiche Bild total verzerrt spiegelbildlich in ganz anderen
Dimensionen wiederkehrt oder wenn eine Musik, die zuerst in einem fast völlig

erstickten Klangraum klingt, sich plötzlich ins Unendliche ausweitet. Das

211



ist eine ganz körperliche Erfahrung, die man machen wird, und eine sehr
dramatische. Denn der Text ist ja eigentlich in der Anlage auf ganz einfachen

Vorgängen aufgebaut; der äussere Ablauf, den man auf der Bühne
sieht, ist einfach nachzuvollziehen, während die Worte ständig verschlüsselt

sind, sogar die alltäglichen Worte, die Sprache ist voller Bilder, die
man kaum sofort versteht, man muss es gelesen haben, um es mindestens
langsam nachzuvollziehen. Der Text hat das Ausserste an Fasslichkeit (in
Webernschem Sinne) erreicht, ist aber völlig hermetisch.
Ich weiss nicht, ob ich auf so einen Text je wieder so eine gigantomanische
Komposition wagen würde; ich würde heute wahrscheinlich versuchen, so
etwas mit ganz ärmlichen Mitteln zu erreichen, nicht mit einer so luxuriösen
Klangausstattung.

Welche Bedeutung hat dieses Werk in Ihrer Entwicklung als Komponist?

Holliger: Für mich war es eigentlich das erste Mal, dass mir ein Ausbruch
gelungen ist aus dieser mich sehr einengenden Welt, die ich im Unterricht
von Boulez erfahren habe; ich habe natürlich technisch überhaupt nur dort
das Zeug mitbekommen, um so etwas realisieren zu können. Ich glaube,
alles, was ich bei Boulez gelernt habe, ist in diesem Stück drin und hat dort
auch fast schon einen Abschluss gefunden.

Ist das der «Versuch eines Ausbruchs» für Sie?

Holliger: Ja, es ist auch ein persönlicher Ausbruch aus meinem eigenen
Gefängnis, das ich mir fast selbst geschaffen habe. Bevor ich bei Boulez
studiert habe, hätte ich so einen Ausbruch nicht unbedingt nötig gehabt.
Ich habe damals relativ gross angelegte und freie Musik schreiben können;

durch die Lehre bei Boulez kam ich mit einer ganz anderen Welt in

Beziehung, und mit dem Magischen Tänzer habe ich zum ersten Mal
versucht, das, was ich vorher hatte, wieder einzubeziehen in das, was ich jetzt
gelernt habe.

212



Ihre Entwicklung ist ja dann auch weit von diesem Boulez'schen Komponieren

weggegangen.
Holliger: Ich habe in den Glühenden Rätseln und im Trio versucht, alles in

kleinen Formen zu komprimieren, was in der Riesenpartitur des Magischen
Tänzers drin ist, und mit Siebengesang, der sehr viele Bezüge zum Tänzer
hat, ist der Endpunkt erreicht, wo wirklich die Musik umschlägt, wo das
Geräusch wichtig wird. Ich habe später gesagt, dass das eigentliche
klangliche Ergebnis gar nicht mehr im Vordergrund steht, sondern mehr
das Hörbar-Machen oder Sichtbar-Machen der psychischen und physischen

Bedingungen des Musikmachens. So war es nachher bei Dona nobis

pacem, Psalm, Pneuma, und das ist natürlich denkbar weit entfernt von
der früheren Ästhetik.

Könnte man da nicht vom Umschlag eines - Schlagworte! - lyrischen
Expressionismus in einen aktionistischen Expressionismus sprechen?

Holliger: Hm, ja, aber ich glaube eigentlich, gerade jetzt im Rückblick, dass
auch in den extremen Stücken, auch im Psalm, wo nichts mehr klingt, alles
drin ist, was im Magischen Tänzer bereits komprimiert war. Und auch die
Idee von Cardiophonie ist die des Magischen Tänzers, wie auch Not I, wo
wieder der Herzschlag ein formgebendes Zeichen ist. Die Aktion ist dabei
schon wichtig, aber es ist meistens nicht eine Aktion im Sinne einer theatralischen

Geste. Wichtig ist, zu zeigen, wie die Lebensenergie, der élan vital,
um überhaupt Musik noch zum Klingen zu bringen, fast fehlt; es ist eine
Geste, die mit zu wenig Energie gemacht wird, die nur noch in Agonie
umschlägt.

In allen Ihren Biographien heisst es, Ihr Werk stehe im Themenkreis von
Leben-Vergänglichkeit- Tod.

Holliger: Ja, ja, das kann man so sagen, — viele sind dankbar, mich in diese

Schublade einordnen zu können.

213



Sie nannten vorhin selbst den BegriffAgonie.
Holliger: Ja, für mich ist Musik ein Mittel, um mit diesem Themenkreis
überhaupt in Beziehung zu kommen.

Sie möchten sich also nicht einfach auf drei Begriffe fixieren lassen?

Holliger: Ich glaube schon, dass bis auf wenige Instrumentalwerke fast alle

Stücke irgendwie um so einen Zwischenbereich angelegt sind. Aber ich

finde, das ist eigentlich selbstverständlich für die neue Musik. Das braucht
man gar nicht zu sagen.

Ein wichtiger Begriff, den Sie auch selbst schon nannten, ist Ihre eigene
Verunsicherung zu komponieren. Das erinnert mich auch ein bisschen an
den Adorno-Satz, er könne sich eines Lächelns nicht erwehren, wenn er
einen Ton erklingen höre. Das geht in diese Richtung?

Holliger: Doch, schon, das ist klar.

Ist damit der Bogen geschlagen vom «Magischen Tänzer» zu «Corne and
go»?
Holliger: Beim Magischen Tänzer war ich schon mit dem Tod beschäftigt,
aber das Klingen war noch nicht in Frage gestellt, während bei Come and
go alles miteinbezogen ist, was seither bei mir passiert ist. Der Psalm von
Celan ist nur noch das Negativ eines Stücks, es klingt nicht mehr, «Gott»
heisst nur noch «niemand», «nichts». Ich habe bei den Hölderlin-Chören
ein Klangnegativ nach einem Bach-Choral geschrieben, wo die Pausen
bei Bach bei mir Töne sind, und umgekehrt. Das ist natürlich in Come and
go miteingeflossen.

Ihre Opern und Bühnenwerke sind also überhaupt nicht von den anderen
Stücken zu trennen

Holliger: Nein, ich glaube nicht. Bei den beiden Beckett-Werken ist es
auch wieder so, dass ich einen grossartigen Text genommen habe, der

214



Heinz Holliger, Come and Go
Schweizerische Erstaufführung 1979/80 Basler Theater

überhaupt keine Musik nötig hat, wie Nelly Sachs auch keine Musik zu Hilfe

nehmen muss, um zu wirken. Aber ich habe bei Beckett den Text eigentlich

völlig vergewaltigt, während ich bei Nelly Sachs versucht habe, den
Text wirklich vollkommen zu lassen.

215



Das wäre gerade der Unterschied: Nelly Sachs rechnet- mit ihrer Begriffs-
dreiheit von Mimus, Wort und Musik - noch mit Musik, während Beckett
nicht damit rechnet.

Holliger: Ja, ich glaube, Becketts Stücke schaffen bis auf ganz wenige
Ausnahmen einen klangabstossenden Raum um sich, vieles könnte in

einem fast schalltoten Raum spielen, und ganz extrem ist darin Come and
go, wo eigentlich überhaupt nichts mehr tönt, was ausserhalb der drei
Stimmen, die man hört, noch da sein könnte, und darum ist Beckett auch
sehr skeptisch gewesen: er hat beide Stücke prinzipiell für Vertonungen
sperren lassen.

Auch bei Come and go habe ich den Text schon lange mit mir herumgetragen,

ich wollte zunächst ein Instrumentaltrio für drei Flöten schreiben
über diesen Text, ohne ein einziges Wort zu verwenden. Ich habe dann
daran weitergearbeitet und kam auf eine ähnliche Idee mit Multiplikation
und Wiederholung wie beim Magischen Tänzer; ich habe diese Handlung
mit drei Personen verdreifacht, indem ich sie auf drei Bühnen in drei
verschiedenen Sprachen ablaufen lasse; ich habe den Text in diesen drei
Sprachen so ineinander verhängt, dass quasi eine Ubersprache entsteht;
in die Löcher der einen Sprache kommt meistens ein Wortpartikel einer
anderen. Das ist, glaube ich, nicht so weit von dem entfernt, was Beckett sich
selbst vorstellt unter Sprache, und auch die Repetitionen des Stückes sind
eine Beckett'sche Idee. Was ich gemacht habe, ist vielleicht etwas ganz
anderes, als Beckett es sich gedacht hat; ich habe jede Figur mit einem
Instrument gekoppelt, so dass quasi das Instrument die Stimme der Person
ist, und sobald eine der Frauen den Mund öffnet, spielt das Instrument in

ganz altmodischem Sinn deklamatorisch-expressiv mit; der Tonfall, fast die
Melodie, die die gesprochenen Worte hätten, wenn man sie sänge, ist

komponiert. Das steht im klanglichen Vordergrund, meint man am Anfang,
aber das ist für mich nicht die eigentliche Musik; alles, was zwischen den
Worten ist, ist eine Musik, die wieder wie beim Atembogen oder beim

216



Streichquartett unter bestimmten falschen Voraussetzungen klingt; zuwenig

Energie ist da, um sie zum Klingen zu bringen, oder zuviel Energie, um
sie schön klingen zu lassen. Es ist eine Musik, der es an Lebenskraft mangelt,

die aber auch - primitiv gesagt - darstellt, was wirklich passiert, denn
die Worte bei Beckett sind, mein Bruder hat es einmal gesagt, nur die Spitze

eines Eisbergs. Das Wichtige passiert zwischen den Wörtern und wird
nicht ausgesprochen, das Schweigen ist der Haupttext dieses Stückes, die
Musik will dieses Schweigen zum Klingen bringen.

Das Stück läuft in drei Akten ab: im ersten Akt sind die Sprachen vollständig,

und die Musik ist fast im Zitatsinn altmodisch-lyrisch, expressiv-schön,
es ist die Musik, die ich im Magischen Tänzer geschrieben habe, die ich bei
Siebengesang gerade noch schreiben konnte, sie ist die unmittelbare
Aussage eines Gefühls, aber im Nachhinein erweist sich das als falscher
Schein.

Also ein parodistisches Verfahren?

Holliger: Ja, obschon es gar nicht parodistisch klingt. Im zweiten Akt
wandern die Sprachen mit der ihnen zugehörigen Musik erstmals auf die
nächste Bühne; die Musik, nicht die Instrumente oder die Schauspieler,
wird zwischen den Bühnen getauscht. Die Sprache ist nun schon verfremdet

dadurch, dass die Worte nur noch fragmentarisch erscheinen, der
Anfang oder Schluss eines Wortes ist weggeschnitten, es ist wie eine zensurierte

Rede, ein zerhackter Text; die Worte aber erscheinen in den
instrumentalen Sprachmelodien immer vollständig und nicht denaturiert, während

jetzt die Musik zwischen den Wörtern immer denaturierter wird. Was
zum Beispiel lange Kantilenen waren, sind nur noch ganz kurze Seufzer
oder sofort abgerissene Melodiefloskeln, die im Einatmen gesungen oder
gehaucht werden, die nicht mehr klingen. Im dritten Akt ist der Text völlig
ausgelöscht, nur noch die Sprechmotive in den Instrumenten bleiben übrig,
die Münder der Sängerinnen bewegen sich stumm, und von «Gott be-



wahre» ist vielleicht noch ein «G» übrig oder kaum mehr; nur bei den paar
Schreien ist noch ein Einschwingvorgang oder ein Ausatmen vom ganzen
Text übrig; die Musik ist eigentlich so, dass diese immer noch vollständigen
Relikte der Worte, dieser instrumentalen Wortpartikel, die immer noch un-
verfremdet sind, wie Fremdkörper herumliegen in einer völligen Klangwüste,

fast wie Kadaver oder wie Ruinen, Wortruinen in einer immer kaputteren

Klangwelt, so dass die Expressivität der Musik zunimmt, je kaputter sie
ist, und dass das, was zu Beginn im äusseren Sinn expressive Musik war,
am Schluss als falscher Schein sich zeigt, wenn man es im Zurückhören
oder Zurückschauen nachvollzieht. Gleichzeitig wird die Musik wie beim
Streichquartett immer in eine tiefere Region hinabgedrückt, die Flöten
wechseln also zur Altflöte, dann zur Bassflöte, die Bratschen werden
runtergestimmt, die Klarinetten wechseln zu Bassklarinetten und am Schluss

zur Kontrabassklarinette, die gleiche Musik erscheint in immer tieferen
Lagen, bis sie im Klangschlamm versinkt; die Gesten bei Beckett, die so wichtig

und genau beschrieben sind - die mittlere der drei Figuren verlässt die
Bühne, die anderen schliessen zusammen, tuscheln, Aufschrei und wieder
Erstarren, wenn die dritte wieder hereinkommt - diese Gesten bleiben
auch völlig erhalten, und wenn das im zweiten Teil mit dieser zerhackten
Sprache geschieht, ist es, glaube ich, ein hochdramatischer Vorgang,
wenn man merkt, dass die Gesten wie die Instrumentalfloskeln noch
vollständig da sind, aber die Worte immer mehr ausgelöscht werden. Auch im
Visuellen wird das Bild immer mehr zensuriert, am Anfang ist es in herbstlichen

Farben, dann im zweiten Durchgang wie in einem Wartsaal mit
Neonlicht, ganz grellem Licht mit in Mänteln frierenden Figuren, und im letzten
Durchgang sind nur noch Mund, Ohren und Hände sichtbar in einem völlig

dunklen Raum, vielleicht dem Purgatorium der Beckett'schen Dante-
Studien ähnlich.

Es ist auch ein Altern...

Holliger: Ja, ein Altern bis über den Tod hinaus, auch in der Musik.

218



Hat Beckett das Stück gesehen

Holliger: Nein, er hat es nie angeschaut. Ich glaube, er will das auch nicht.
Es ist, glaube ich, eigentlich gar nicht in seinem Sinn: der ganze Expressionismus,

der durch mich da eingebracht wurde; ich kann mir nicht denken,
dass ihm das zusagen würde.

Aber er hat die Erlaubnis zur Vertonung gegeben.
Holliger: Ja, aber ich glaube, ich habe das Stück nicht eigentlich «vertont».
Es war nur eine Vorlage, fast nur ein formales Gerüst mit Worten, wobei
die Handlung natürlich erhalten blieb, aber in eine bestimmte Richtung
getrieben wurde, die nicht unbedingt die von Beckett sein muss.

Sie haben einmalzu «Come and go» gesagt, dass Ihre Musik früher viel zu
dramatisch angelegt gewesen sei, dass sie das nun nicht mehr wollten,
dass Sie das Theater nicht mehr interessiere.

Holliger: Ja, das kann man vielleicht sagen; trotzdem kann Dramatik
durchkommen; aber eigentlich ist es ein völlig undramatisches Konzept,
und der Text Becketts ist auch denkbar undramatisch. Mich interessiert die
direkte Aussage gar nicht mehr; auch in anderen Stücken, die ich seit dem
Streichquartett geschrieben habe, ist eine Tendenz zur völligen Wegnahme

alles direkt Dramatischen und Gestischen zu beobachten. Die drei
Zyklen zu Jahreszeitengedichten von Hölderlin sind völlig statische Musik,
völlige Unbeweglichkeit, was aber wieder nicht ausdruckslos und
undramatisch wirken muss, da gerade diese totale Starre wieder Dramatik
freisetzt...

Alles ist ausgewandert mit dir
mein ganzer Besitz enteignet —

nur trinkst du Geliebtestes mir
die Worte vom Atem
bis ich verstumme - Aus «Der Umriss» von Nelly Sachs

219



und auch bei den Orgelstücken ist eigentlich, obwohl sie ja in fast illusionären

Zeitmassen verlaufen, kein direkter Puls mehr spürbar, bleibt alles in

völliger Starrheit gefangen. Ich habe weitere Stücke, ein Duo für Geige
und Cello gemacht, wo auch ein Perpetuum mobile komponiert ist, das
völlig starr vor sich hinläuft und keine unmittelbare körperliche Beteiligung
mehr spürbar werden lässt. Das ist doch näher bei den Stücken von Bek-
kett als beim Magischen Tänzer.

«Not I» ist auch eine Art Perpetuum mobile.

Holliger: Ja, aber Not I ist sicher mehr eine Form von Kanon oder Fuge
oder Ricercare; die Hauptidee ist wieder dieselbe, wie schon bei Cardio-
phonie. Es ist ein System der Rückkoppelung, das eigentlich ein kanonisches

Prinzip ist; der Text von Beckett ist selbst fast in Fugenform angelegt,
es gibt ständig Sätze, die wiederkommen, die einzelne Fugatoeinsätze
bezeichnen, es gibt Strettas, wo das sehr nah beieinander ist, und sehr weit
auseinanderliegende Fugeneinsätze im Text: es ist ein Text, der ganz nach
musikalischen Formprinzipien aufgebaut ist, und ich habe versucht —

anders als in Come and go — dieses musikalische Prinzip an mich zu reissen
und weiterzuführen. Ich habe aus dieser einen Stimme, die in sich ein Fu-

gato enthält, eine 16-stimmige Fuge gemacht. Alles, was die Stimme singt,
wird aufgenommen, später wieder eingespielt, und dazu wird die Stimme
weiter im Dialog mit ihrer eigenen Vergangenheit aufgenommen, später
wieder eingespielt zu einer dritten Schicht, bis es zum Teil 16 solcher
Schichten sind. - Quasi wieder die Potenzierung einer einzigen Stimme,
was schon beim Magischen Tänzer da ist. Hier aber habe ich versucht,
den Text ganz getreu, in präziser Deklamation und syllabisch zu behandeln,

so dass die Verständlichkeit optimal gegeben ist, jedenfalls für den
Anfang, und die Tonbandeinspielung nur graduell zu verfremden; die
erste Rückkoppelung ist so, dass sie sich fast wie ein Schwarz-Weiss-Foto
vom Original unterscheidet, es ist eine Live-Aufnahme mit ganz kleinen
Verfremdungen des Harmonizers, so dass in ganz minimalem Intervall ei-

220



ne zweite Schicht mitläuft, die sich nur manchmal etwas ausweitet. Man
hört, dass irgend etwas nicht ganz natürlich ist, aber man weiss noch nicht

genau, was passiert. Dann kommen bei jeder folgenden Schicht grössere
Verzerrungen dazu, weiten sich einzelne Schichten selbst Wiederaus in

Kanons; in schnellerem Tempo gespielt und wieder verlangsamt, bis sie sich
wieder in einem Wort mit ihrem Original trifft oder umgekehrt, oder einzelne

Ausrufe — leitmotivische Worte — werden in Echos oder Fugati dargestellt.

Wie beim Magischen Tänzer ist auch hier die eine Ebene der
Zerrspiegel der anderen, so dass fast gleiche musikalische Strukturen erscheinen,

dass auf dem Tonband gleichzeitig wie Schattenwürfe die Intervalle,
die Dauern vergrössert sind; man hört's fast gleich, aber nie genau gleich,
wie bei einem Vexierspiel, dabei ist aber doch alles kontrapunktisch
komponiert; aber eigentlich hat jede Stimme ihre eigene Zeitebene, wir hören
sonst kontrapunktische Musik auf eine Zeitkoordinate bezogen, jetzt hört
man verschiedene Stimmen, die in verschiedenen Tempi ablaufen, in
verschiedenen Zeitebenen angesetzt sind, und man kann sie nicht auf eine
Zeitkoordinate reduzieren, man muss quasi von einer Schicht zur anderen
hin und her hören; ich glaube, das ergibt eine völlig andere Form von
Kontrapunktik. Das, was mir Kollegen vorgeworfen haben, dass zwischen diesen

Kontrapunktstimmen kein Dialog entsteht, dass sie völlig beziehungslos
zu ihrem eigenen Gegenüber sind, ist Absicht. Es gibt auch keinen

harmonischen Raum, obwohl alles kontrapunktisch im ganz traditionellen,
handwerklichen Sinn auskomponiert ist.

Genau?

Holliger: Ganz genau, und auch geschrieben in einem Intervallsystem,
das ich lange nicht mehr gebraucht hatte, eine fast Webern'sche
Stimmbehandlung, mit genau definierten Tonhöhen. Es gibt überhaupt keine
Geräusche. Intervallbeziehungen sind die tragenden Elemente der ganzen
Konstruktion, aber so, das sie sich fast von selbst ad absurdum führen und
wieder als falscher Schein entlarvt werden wie bei Come andgo. Ich glau-

221



be, das ist es auch, was bei Not I zu Missverständnissen beiträgt, dass die
Singstimme allein eine sehr grosse Dramatik haben kann, dass der Text
trotz aller formalen Strukturierung sehr direkt wirksam sein kann, aber dass
durch diese Vielschichtigkeit die Geste erstarrt; man hört eben gleichzeitig
viele Münder, die gleiches in verschiedenen Zeitebenen aussprechen, und
kann sich gar nicht mehr so unmittelbar in den dramatischen Vorgang
einfühlen.

Wenn man nun die drei Stücke überblickt, so fallen doch einige Parallelen
auf: alle drei Stücke beschäftigen sich mit Erinnerungen, im «Magischen
Tänzer» und in «Not I» vor allem; ausserdem findet sich in allen etwas Ato-
maten- etwas Puppenhaftes, das eine Rolle spielt.

Holliger: Das ist richtig. Was auch wichtig ist - ich habe es schon beim
Magischen Tänzer gesagt - ist die Unmöglichkeit der Kommunikation, die
ständig komponiert ist. In Come and go reden nur noch zwei Frauen über
abwesende Dritte, während alles erstarrt, sobald alle drei Frauen zusammen

sind. Not I ist ein völlig monothematisches Stück, das noch ein Dialog
mit sich selbst sein könnte, aber auch nicht mehr das ist, weil eben die
Zeitebenen nicht gleich sind.

Es sind Potenzierungen ins Unendliche...

Holliger: Ja, es gibt da verschiedene Formen. Es ist eigentlich eher eine
Multiplikation in eine andere Ebene, - beim Magischen Tänzer eben noch
in eine ganz farbige, kosmische Welt, die auch klanglich unheimlich
vollgesogen ist; in den andern Stücken ist wohl viel Klang da, aber auf eine
kaputte, ärmliche Art.

Welche persönliche Erfahrung liegt denn vor diesen beiden Beckett-Stük-
ken, dass es nicht mehr möglich war, so zu komponieren wie beim «Magischen

Tänzer»?

Holliger: Es ist eine Art Alterungsprozess des Materials, der Musik selbst;

222



ich glaube, ich habe überhaupt nie zweimal das gleiche komponieren
können. Ich habe mir nie eine Sprache aufgebaut, die ich dann einfach
sprechen konnte, sondern ich habe für jedes Stück wieder von Null anfangen

müssen. Und jedes Stück, glaube ich, erschöpft seine eigenen
Ressourcen, bis einfach nichts mehr da ist, dann ist auch das Stück fertig, und
deshalb ist eine Kontinuität im Aufbau einer eigenen Sprache überhaupt
gar nicht mehr möglich, wie das in früherer Musik möglich war. Die Parallelen,

die entstehen, sind mehr psychischer Natur, von meiner eigenen Person

her gegeben, aber nicht direkt vom Musikalischen.

Was mir aufgefallen ist: Der «Magische Tänzer», sagten Sie, sei noch
erfüllt von der Erfahrung Boulez, und die Widmung von «Corne and go»,
ihrem nächsten Bühnenwerk, lautet «à Pierre Boulez».

Holliger: Ja, das ist auch wieder so eine doppelbödige Geschichte...

Gerade weil am Anfang von «Corne and go» die Zitate aus früheren Stük-
ken stehen...

Holliger: Ja, - ich habe zu Boulez eine sehr freundschaftliche Beziehung, er
hat mir immer sehr geholfen, aber ich kam als Komponist doch sehr weit
ab von seinem kompositorischen Konzept, aber vielleicht doch nicht so
weit. Mit dem Magischen Tänzer habe ich versucht, mich von dieser Erfahrung

zu lösen, aber in der Sprache, die ich im Studium gelernt habe, während

es mir jetzt möglich war, frei über diese Sprache zu verfügen, und sie

nur noch zu nehmen, wenn ich ein Zitat anbringen wollte. Ich glaube, dort
zeige ich, dass ich selbständig konzipiere, ohne irgendwie zu verraten,
was ich früher gemacht habe.

Ihre musikdramatischen Versuche sind ja auch völlig losgelöst von dem,
was wieder in den Opernhäusern ankommt. Musiktheater hat wieder eine
Chance, man komponiert wieder Opern.
Holliger: Solche möchte ich lieber nicht komponieren.

223



Sie stehen da völlig abseits.

Holliger: Ja... Ich war mehrmals in Japan und war immer wieder fasziniert

von «Bunraku», «Nö»-Theater, den «Shomio»-Riten, das hat mir
überhaupt noch die Möglichkeit gegeben, szenische Konzepte auszudenken.
Sonst hätte ich gar nicht mehr daran geglaubt, dass ein Theater mit Musik
noch sinnvoll sein könnte.

Sie haben daher wohl auch kein Projekt in Aussicht?

Holliger: Nein, vorläufig bin ich durch die Beschäftigung mit statischer Musik

ganz weit ab von jeder direkten Geste gekommen, vielleicht komme ich

zu einem Punkt, wo es so extrem wird, dass es wieder umschlägt in

Dramatik, später.

Bibliographie
(AuswahlI

C. Gottwald,
Bausteine zu einer Theorie
der Neuen Vokalmusik, in:
Festschrift für einen
Verleger: Ludwig Strecker
zum 90. Geburtstag,
Mainz 1973, 259-269
J. Häusler,
Heinz Holliger, in:
Musik des 20.
Jahrhunderts, Bremen 1969

J. Häusler,
Der magische Tänzer
von Heinz Holliger,
Textheft zur Schallplatte
DGG
H. Lindlar,
Heinz Holliger, in:
Die Musik in Geschichte
und Gegenwart,
Bd. 16, Kassel usw. 1979,
Sp. 724/725

J.Stenzl,
Heinz Holliger, in:
New Grove Dictionary
of Music and Musicians,
London 1980,
Vol.8, 650/651

H. Holliger,
Werkverzeichnis,
Schweizer
Musikarchiv 1983

D. B.

224


	Heinz Holliger : Dramatik

