
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch = Annuaire suisse du théâtre

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 45 (1983)

Artikel: Frank Martins Bühnenwerke

Autor: Billeter, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frank Martins Bühnenwerke
von Bernhard Billeter
Frank Martins Eltern waren begeisterte Musikliebhaber. Am grossen
Familientisch des Genfer Pfarrers sassen immer weit über ein Dutzend Personen:

Gäste, Verwandte und Schulkameraden, die die Kinder häufig
mitbringen durften. Während einige Dienstboten den FJaushalt besorgten,
nahm sich die Mutter viel Zeit für die Kinder. Alle Familienfeste wurden
sorgfältig vorbereitet. Immer wurde irgendein Theaterstück, eine Schnitzelbank

oder ein Sketch gedichtet, vertont, gesungen und gespielt, worin sich

später die drei jüngsten Geschwister, Pierre, Pauline und Frank, besonders
hervortaten. Von frühester Jugend an mit Theater im weitesten Sinne
vertraut, zog es den Komponisten immer wieder zur Bühne, und es lassen sich

ausser den drei bekannten Opern weitere zwölf Werke nennen die mit
dem Theater zu tun haben: Bühnenmusiken und Chöre zu Schauspielen,
Ballettmusiken, die Fantaisie sur des rythmes flamenco, als zweitletztes
Werk 1973 für den Pianisten Paul Badura-Skoda und Frank Martins Tochter,

die Tänzerin Teresa Martin geschrieben, und sein eigentliches FJaupt-
werk, das profane Oratorium Le vin herbé (1938 und 1940-41 nach drei
Kapiteln des «Roman de Tristan et Iseut» von Joseph Bédier, das nach der
szenischen Erstaufführung 1948 in Salzburg noch mehrmals auf die Bühne
gebracht worden ist, obgleich es der Bühne nicht bedarf.

Bühnenmusik und Ballettmusik
Bühnenmusiken sind zwar als Auftragswerke anzusehen, aber Frank Martin

hat nie einen Auftrag angenommen, ohne dass er zu ihm hingezogen
war. In den Jahren 1923/24, nach der Aufgabe seines Universitätsstudiums

in Mathematik und Physik, schrieb er für die Comédie de Genève
Chöre und Bühnenmusiken zu zwei Sophokles-Tragödien in der Ubersetzung

von André Secretan: Oedipe-Roi und Oedipe à Colone. Zum ersten
Mal stellte sich ihm dabei die Aufgabe, den Rhythmus und die melodischen

Linien der Chöre möglichst nahe an der natürlichen Sprachdeklamation

zu halten, ein Verfahren, das er später bei seinen Vokalwerken
meistens beibehielt, auch bei deutschen Texten. So ist zu erklären, dass bei

92



ihm fast keine melismatischen Gesangspartien vorkommen und dass er
Shakespeares The Tempest nicht in der Ursprache, die er zu wenig
beherrschte, sondern in der deutschen Ubersetzung August Wilhelm von
Schlegels vertonte. In der Instrumentierung hatte er sich einzuschränken:
bei Oedipe-Roi spielen keine Streicher mit ausser zwei Kontrabässen, bei
Oedipe à Colone sind die Bläser mit Ausnahme den Trompeten nur
einfach besetzt, dafür kommt zum ersten Mal ein Cembalo hinzu, dessen
damals erst wiederentdeckte, durch kein anderes Instrument zu ersetzende
Klangwelt ihn faszinierte und von da an bis zu seinem allerletzten Werk
nicht mehr losliess.
In Paris (1924/25) hatte er ein von Russen geleitetes Marionettentheater
musikalisch zu betreuen, das immer am Rand des Bankrotts schwebte.
Wichtiger ist seine erste Vertonung von Shakespeare: René Morax, der
initiative Leiter des Théâtre de Mézières, für welches u.a. auch Honegger
seinen Roi David schrieb, hatte Roméo et Juliette übersetzt. Frank Martin
vertonte die Chöre mit einigen instrumentalen Verbindungsstücken. Nie
liess er sich durch instrumentale Einschränkungen behindern, im Gegenteil:

Auch hier beflügelte ein kleines, auserlesenes Instrumentarium seine
Phantasie: Flöte, Bassetthorn, Violine, Viola da Gamba, Kontrabass, Pauken

und kleine Trommel, insgesamt sechs Spieler. Bei der Uraufführung am
1. Juni 1929 dirigierte der Komponist.
La Nique à Satan, ein volkstümliches Schauspiel von Albert Rudhardt,
beschäftigte den Komponisten 1930/31. Das gesellschaftskritische Stück

trägt märchenhafte Züge: Eine Stadt wird von Dämonen überfallen. Alle
Erwachsenen nehmen Reissaus. Nur die Kinder, geführt von «Jean des
lunes» mit seiner Zauberflöte, wehren sich und siegen am Ende. Die Musik
wird zum Teil von Kindern gesungen und ist deshalb ganz einfach gehalten.

18 Chansons daraus erschienen gesondert mit Begleitung von Klavier
statt Blasorchester. Ein köstlicher FJumor kommt hier zum Durchbruch, den
manche Hörer, die nur Martins ernste Werke kennen, ihm kaum zutrauen
würden. Und doch ist diese seine andere Seite seines Wesens ebenso le-

93



bensnotwendig für ihn gewesen, diese Fähigkeit zur Distanz von sich
selber, die den ganz tiefen, nicht nur stumpfen Ernst erst ermöglicht.
Eine erste Ballettmusik, Die blaue Blume (1935), blieb uninstrumentiert, da
sie beim Kompositionswettbewerb des «Ballet de Zurich» wohl einen Preis

gewann, jedoch nicht aufgeführt wurde. Einzig eine Danse de la peurfür 2
Klaviere und kleines Orchester wurde 1944 in Genf aufgeführt, von nicht
Geringeren als Madeleine und Dinu Lipatti. Wer hebt einmal das ganze, %
Stunden dauernde Werk aus der Taufe? Ein Märchen behandelt auch
das andere Ballett: Das Märchen von Aschenbrödel (Grimm) für vier
Singstimmen und kleines Orchester, Choreographie von Marie-Eve
Kreis. Es wurde in Basel am 12. März 1942 uraufgeführt, als frühestes
Werk unter der Leitung von Paul Sacher, der nach Ernest Ansermet zum
wichtigsten Dirigenten Martinscher Musik werden sollte und Aufträge zu
einer ganzen Reihe hochbedeutender Werke erteilt hat, u.a. der Petite
Symphonie concertante. - Das nächste Werk, Ein Totentanz zu Basel
1943, kann eher eine Freilichtaufführung mit Tanz denn ein Ballett
genannt werden. Neben einem Knabenchor und Streichorchester wirkt eine

Jazzband und Basler Trommel mit.
Weniger schwer wiegt die Bühnenmusik mit Chören und Märschen für
die Zweitausendjahrfeier der Stadt Genf La Voix des siècles (1942).
Weitaus wichtiger, wenn auch für den ungleich bescheideneren Anlass
der FJundertjahrfeier einer Mädchenschule in Genf bestimmt, ist eine
Bühnenmusik von Racines Athalie, von der die Ouverture veröffentlicht
ist. Die musikalische Leitung des Schülertheaters hatte am 7. Mai 1947
derselbe Albert Paychère, der mehr als zwei Jahrzehnte früher die beiden

Sophokles-Tragödien aufgeführt hatte.

«Der Sturm» - ein vertontes Schauspiel
Dergestalt gerüstet, machte sich Frank Martin mit sechzig Jahren an seine
erste Oper Der Sturm. Man zögert, sie eine Oper zu nennen. Wenn man
so will, hat Martin überhaupt keine echte Oper geschrieben: Le Mystère

94



de la Nativité ist ein spätmittelalterliches Mysterienspiel und die Komödie
Monsieur de Pourceaugnac nach Molière, wie der Sturm, ein vertontes
Schauspiel. Allen dreien fehlt die Simplizität einer Opernhandlung, das
Spezifische, das das Opernpublikum vom Theaterbesuch erwartet. Rührt

es daher, dass Martin der direkte Kontakt mit der Oper abging, während
doch sonst die meisten Opernkomponisten an Opernhäusern tätig
waren?

Immer wieder haben sich Musiker mit Shakespeares Alterswerk The Tempest

auseinandergesetzt. Zwar verlangen alle Shakespeare-Dramen nach
Musik und Tanz, mehr noch als alle andern jedoch dieses Lustspiel mit
seinen märchenhaften Zügen, mit der Zauberwelt des Prospero und vor
allem mit der Atmosphäre des Luftgeistes Ariel. Die Zahl der Bühnenmusiken
ist sehr gross, ebenfalls diejenige der Instrumentalwerke, die irgendwie
vom Sturm inspiriert wurden. Aber auch eigentliche Opern sind über diesen

Stoff versucht worden, ohne Erfolg.

Dieses Werk hatte den Komponisten immer wieder beschäftigt. Der Sinfonie

von 1937 lag die Absicht zugrunde, die märchenhafte, phantastische
Atmosphäre des Schauspiels in absoluter, nicht-programmatischer Musik
einzufangen. Ein Auftrag für den Niederländischen Kammerchor und dessen

Leiter, Felix de Nobel, gab ihm Gelegenheit, die Gesänge des Luftgeistes

Ariel a cappella zu setzen. Sie fanden im späteren Ganzen Verwendung.

Die Oper entstand zwischen Juni 1952 und Dezember 1954. Sie
wurde im Juni 1956 an der Wiener Staatsoper unter der Leitung von Ernest
Ansermet uraufgeführt. Aus diesem Anlass schrieb Frank Martin in einem
Brief an Rudolf Klein, welcher die erste Martin-Biographie verfasst hat
(1960) und uns dankenswerterweise den Brief und seine Ubersetzung zur
Verfügung stellt:

«Was mich in Shakespeares <Sturm> - abgesehen von seinem poetischen
Charme, der den Musiker anziehen muss - besonders gereizt hat, das ist
der unendliche Reichtum in der Psychologie der verschiedenen Personen.

95



Es gibt da eine ganze Skala menschlicher Typen, wie man sie in keinem
anderen Theaterstück antrifft; und der Umstand, dass diese Skala über die
menschliche Oktave, wenn man so sagen kann, noch hinausgeht - bis
zum reinen Geist und bis zum tierischen Monstrum -, dieser Umstand
schien mir für die musikalische Wiedergabe besonders geeignet. Es gibt
da die verschiedensten Welten: die Ariels, diejenige des Prospero, Mirandas

und Ferdinands, die der Hofherren, schliesslich die Trunkenbolde und
die Calibans, die eine jede nach einer Musik rufen, die von der Musik der
andern völlig verschieden ist.

Ich muss gestehen, dass schon seit langem (ich dachte schon gegen 1938
daran) es die Welt Ariels ist, die mich zuerst angezogen hat. Ich begann,
1950, die Lieder des Ariel zu schreiben (in englischer Sprache): für kleinen
A-cappella-Chor und im besonderen für den Nederlandsche Kamerkoor
und seinen Leiter Felix de Nobel...
Diese Märchenatmosphäre hat bereits einige meiner Werke beeinflusst,
bevor ich mich an die Oper heranmachte, u.a. mein Violinkonzert und
mein Konzert für Cembalo und kleines Orchester. Diese Atmosphäre
beherrscht noch völlig die Ouvertüre des <Sturm>, die zum grössten Teil das
zweite Lied Ariels verarbeitete: <Fünf Faden tief liegt Vater dein>. Ich ver-
gass zu sagen, dass ich diese (vorkomponierten) Lieder fast textgetreu in
der Oper verwendet habe, wobei ich freilich dem Chor einige Instrumente
zur Begleitung hinzugefügt habe (ein kleines Bühnenorchester, bestehend
aus einer Flöte, einer Trompete, zwei Hörnern, einer Harfe, einem Cembalo

und einem Soloquintett von Streichern).

Diese Art Musik jedoch bleibt Ariel vorbehalten. Für die anderen Personen
habe ich selbstverständlich ganz anderes erfinden müssen, wobei ich
jederzeit versuchte, meine Musik den diversen psychologischen Typen
anzugleichen.

Was den Text betrifft, so habe ich die Übersetzung Schlegels peinlich
genau respektiert und nur ausgiebige Striche gemacht. Beim Ausführen die-

96



Frank Martin, Der Sturm
Schweizerische Erstaufführung 3. Juni 1959
Stadttheater Zürich

97



ser Striche habe ich nach Möglichkeif den Rhythmus der zehnsilbigen Verse

unversehrt gelassen. Leider war es nicht immer möglich.
Aber vor allem habe ich versucht- und nicht immer erreicht -, bei Respektierung

des Textes und bei musikalisch engster Nachzeichnung seines
literarischen Ausdrucks, eine Musik zu schreiben, die Zusammenhalt hat, die
ihre eigengesetzliche Entwicklung und ihre eigene Form hat und die das
Gefühl musikalischer Kontinuität gibt. Es wird erst die Aufführung sein, die
erkennen lassen wird, ob ich in gewissem Sinne imstande war, die musikalischen

Forderungen mit jenen des literarischen und dramatischen
Fortganges zu vereinen, ob meine Musik die Flandlung fördert und trägt.
So habe ich drei Jahre gelebt, manchmal in der Gesellschaft der hoheitsvollen

Gestalt Prosperos, manchmal in Gesellschaft der beiden verliebten
jungen Leute, gelegentlich mit den Verrätern und dann wieder mit jenen
monströsen Trunkenbolden - und ich kann Ihnen sagen, ich habe mich
nicht gelangweilt. Ob sich das Vergnügen, das ich selbst darin gefunden
habe, trotz der unvermeidlichen Angstzustände während der Komposition,
ob es sich auch auf die Hörer übertragen wird, das ist eine andere Frage.
Das Theater hat seltsame Gesetze.»

Zweifellos ist Ariel die Hauptperson der Oper, entgegen der Absicht
Shakespeares, aber zum besten des Musiktheaters. Seine Reden sind fast
durchwegs selbständige Lieder. Trotz seiner scharf umrissenen Charakteristik

ist dieser Geist auch auf musikalischer Seite von erstaunlicher
Wandlungsfähigkeit: er ruft den Sturm hervor, erschreckt die Seeleute oder naht
sich in einem feinen Säuseln; er umgibt Ferdinand mit wundersamem Getön,

nimmt Hundegebell und Hahnenschrei an, geigt und pfeift, bedrängt
die Bösen in schlangenhafter Gestalt, aber bleibt unnahbar und zerfliesst
wie die Woge des Meeres.
Nach Busoni besteht die Funktion der Musik in der Oper darin, dem
Zuschauer einen Zauberspiegel oder einen Lachspiegel vorzuhalten. Vom
Zauberspiegel wurde schon gesprochen. Dass auch der Lachspiegel bei

98



Frank Martin sein volles Recht erhält, kam für viele, selbst für Kenner der
Martinschen Musik, überraschend. Sie schätzten ihn von der ernsthaften
Seite. Die Thematik seiner Werke lag bei Liebe (Le Vin herbé) und Tod (Je-
dermann-Monologe), diesen menschlichen Grundfragen, die von sich aus
zur religiösen Dimension vorstossen. In terra pox{ 1944) und das
Passionsoratorium Golgotha hatten Martin als einen Komponisten geistlicher Musik

ausgewiesen. Freilich, wer ihn näher kannte, wusste um seinen köstlichen

Humor und seine Menschenkenntnis, mit der er Charaktere treffend
und doch nie verletzend musikalisch auszudrücken versteht. Dieser Zug
war beispielsweise in La Nique à Satan (1931 hervorgetreten, aber auch
in instrumentaler Musik, u.a. in der Ballade für Posaune, wo verschiedene
Tanzrhythmen der Unterhaltungsmusik persifliert werden. Auch nach dem
Sturm ist der Ffumor immer wieder hervorgetreten: in den Teufelsszenen
des Mystère de la Nativité, in Monsieur de Pourceaugnac und in der Ballade

für Bratsche und Orchester (1972). Wie Shakespeare sehr genau die
geistreichen Wortgefechte der Fferren am Hofe von den derben Spässen
des Hanswurst Trinculo und des Trunkenboldes Stephano abhob, so gibt
sich auch die Musik: dort ist sie rhythmisch betont und hoch stilisiert, unter
Verwendung von Jazz-Elementen und einem richtigen Tango, mit einem
Zitat des Hochzeitsmarsches aus dem Sommernachtstraum von Mendelssohn,

Wagner-Klängen und einer Suite im Barock-Gewand (letzter Akt) -
hier hingegen wird fast nur gesprochen: Melodram mit naturalistischem
Kolorit, aus welchem sich einfache Trinklieder und Couplets kristallisieren.
Der Untermensch Caliban hingegen - krassestes Gegenstück zum ätherischen

Ariel - wird durch unartikulierte Laute eingeführt. Seine musikalische
Welt bleibt chaotisch, durch Atonalität ebenso treffend wie sich von ihr
distanzierend dargestellt.
Eine der grössten Schwierigkeiten für den Komponisten bestand in der
Länge des Textes, hatte er sich doch dafür entschieden, Shakespeare
möglichst unangetastet zu lassen und selbst das Geschehen am Rande
anzudeuten. Immer schon hatte Martin literarisch wertvolle Texte vertont

99



und seine Musik - mit einem Ausdruck Monteverdis — zur Dienerin des
Wortes gemacht. Er respektierte auch im Sturm auf staunenswerte Weise
den Rhythmus und Tonfall der deutschen Sprache, wobei seine Frau,
gebürtige Holländerin, ihm eine unentbehrliche Stütze war. Dieses lyrische
Fortspinnen des Textes ist vor allem in den wortreichen Szenen auf der
mittleren, menschlichen Ebene zu bewundern. Was Prospero und die beiden
Liebenden, Miranda und Ferdinand, singen, soll besser nicht in Begriffe
wie Rezitativ und Arioso gepresst werden. Für ein Rezitativ wäre das
musikalische Element zu gewichtig, für ein Arioso die Form zu wenig in sich

abgeschlossen. Frank Martins Musik ist von Natur aus dynamisch, sie entwik-
kelt sich, schreitet weiter, ohne je sich wörtlich wiederholen oder zum
Ausgangspunkt zurückkehren zu wollen. Das zeigt sich schon im Tonartenverlauf:

keine Szene und kein Teil davon schliesst in der Tonart, in welcher sie
begonnen haben. Wagners «unendliche Melodie» liegt weit entfernt
durch das Fehlen eigentlicher Leitmotive, wenn auch solche gleichsam
atmosphärisch angedeutet und variiert werden. Eher schon kann an Debus-
sys Pelléos et Métisande erinnert werden. Auch musikalische Mittel, wie
das gelegentliche Liegenbleiben von Bassnoten oder Klängen, die freie
Bassbewegung sowie die Parallelverschiebung von reinen Dreiklängen
und komplizierten Akkorden legen diesen Vergleich nahe, der freilich nicht
zu weit getrieben werden sollte. Anders als bei Debussy verläuft eine mit
viel Freiheit gehandhabte Reihentechnik, die an einem Beispiel aus dem
ersten Akt erläutert sei: Nach einem bewegten Gespräch zwischen
Prospero und Miranda hebtdieserzu seiner langen Erzählung an. Musikalisch
ist diese Stelle durch ihre scheinbare Einfachheit von grösster Subtilität
hervorgehoben: lediglich zwei Stimmen, die Singstimme und ein Violoncello-
Solo, in grossen Terzen parallel geführt oder eine Harmoniefolge mehr
andeutend als festlegend, ergänzen sich gegenseitig, wobei sich ihr motivisches

Material nie wörtlich wiederholt. Im weiteren Verlauf bildet sich daraus

wie von selbst eine Zwölftonreihe, beinahe viermal permutiert mit
Pausenverschiebungen und wenig Oktavversetzungen, ohne ihre Wiederer-

100



kennbarkeit aufzugeben. Aber die Erzählung drängt weiter, die Zwölftonreihe

wird zugunsten eines Fünftonostinatos verlassen, welches transponiert,

ausgeschmückt und gesteigert wird, seinerseits aber wieder ganz
neuen parallelverschobenen Klängen Platz macht, ohne dass hier musikalisch

irgend ein Bruch spürbar würde. Wie Meereswogen trägt die Musik
weiter, sich beschleunigend und verebbend, wobei das zweistimmige
Ende, durch Harfe und Klavier in ein anderes Klanggewand getaucht, nur
von ferne an den Beginn erinnert. Auf solche Weise mag die Musik als im
Medium der Zeit sich entwickelnde Kunst an das Wort Heraklits gemahnen:

«Du steigst nicht zweimal in denselben Fluss». So vereint sie sich mit
dem Wort zu einer unlösbaren neuen Einheit, weder es vergewaltigend
noch durch die Macht desselben in den Hintergrund klanglicher Illustration
gedrängt.

Acht Jahre nach der Uraufführung gestaltete Martin die Partie des Luftgeistes

Ariel um. Er schrieb selber warum:

«Da aber meiner Meinung nach ein Sänger oder eine Sängerin den zum
Teil übernatürlichen Charakter des Ariel, der dem Prospero bald in der
Gestalt eines Knaben, als Luftbild, bald in der einer Wassernymphe, bald
einer Harpye erscheint, nicht realisieren könnte, habe ich diese Rolle für
einen Tänzer oder eine Tänzerin vorgesehen. Aber Ariel spricht auch wie die
andern. Ursprünglich hatte ich die Idee, ihm eine <kollektive> Stimme zu
verleihen: sein Text wurde von einem kleinen gemischten Chor hinter den
Kulissen gesungen, um den immateriellen Charakter Ariels zu betonen. Seine
Handlungen wurden begleitet von einem kleinen Orchester in den Kulissen,

bestehend aus Streichern, Flöte, Trompete, Hörnern, Harfe und Cembalo.

Nach den ersten Aufführungen (Wien, Frankfurt, Zürich) fand ich diese

Lösung sehr unbefriedigend, weil das so persönliche Band zwischen
Prospero und Ariel, von grosserZuneigung undZärtlichkeit erfüllt, in dieser
Form nicht zum Ausdruck kam. Das heisst: Ariel war zu wenig vermensch-

101



Frank Martin, Der Sturm, 3. Akt, Neufassung 1964
Stadttheater Zürich
Alonso: Werner Gröschel
Ariel: Teresa Martin

licht, um die durchaus menschlichen Gefühle Prosperos beantworten zu
können. Ich machte deshalb eine neue Fassung 1964), in der Ariel selber
seinen Text spricht, während der Kulissen-Chor öfters seine Worte mit
einem Echo umsingt und einige der Ariel-Lieder für sich behalten hat. Diese
neue Fassung erfordert für die Rolle Ariels einen Tänzer, der gleichzeitig
über die Stimmtechnik verfügt, um den völlig in die Musik hinein komponierten

Text rhythmisch zu deklamieren. Das Begleitorchester in den Kulissen

blieb unverändert.»

102



«Monsieur de Pourceaugnac»
Inhaltlich von geringerem Gewicht ist die Vertonung von Molières Lustspiel
Monsieur de Pourceaugnac, 1961/62 entstanden, zur Wiedereröffnung
des abgebrannten und neu aufgebauten Genfer «Grand Théâtre», die
am 23. April 1963 stattfand, wieder mit Ernest Ansermet am Dirigentenpult.
Die Notwendigkeit der Vertonung liegt nicht durchwegs so auf der Hand
wie beim Sturm, und deshalb beansprucht die Musik auch nicht dasselbe
Interesse, so gut sie geschrieben ist und so humorvoll sie den Schwächen
der Personen Rechnung trägt. Hingegen darf man von einer persönlichen
Notwendigkeit des Komponisten ausgehen, nach zwanzig Jahren
Beschäftigung mit den ernsten Themen von Liebe und Tod, nach der Einkehr
bei den zentralsten religiösen Ereignissen der Passion und der Geburt
Christi, eine Befreiung auf dem Gebiete des Spasses, der Unterhaltung zu
suchen. So schrieb er denn am 23. Dezember 1960 an Paul Sacher:
«Gegenwärtig arbeite ich fest an meinem Pourceaugnac, aber diese Sorte von
Reinigung (oder Abführmittel), das ich mir auferlege, um mich von meinen
Oratorien zu erholen, wird es mir erlauben, so denke ich, absolute Musik
mit einem neuen Geist in Angriff zu nehmen. Und ich hoffe, noch nicht zu
alt zu sein, um fernere Vorhaben zu venwirklichen. »

«Mystère de la Nativité»
Alle Werke Martins hatten eine lange Inkubationszeit, keines aber eine
längere als das Mystère de la Nativitéb Bereits 1929, dreissig Jahre vor

11 Das Wort Mystère wurde im Hochmittelalter noch «mistere» geschrieben, abgeleitet vom lateinischen

«ministerium», Gottesdienst. In der Tat haben die Mysterienspiele ihren Ursprung im Gottesdienst.

Es handelte sich zunächst um ganz kurze Szenen, die dem Introitus vorangestellt wurden. Das
früheste ist der Dialogtropus zu Ostern «Quem queritis», der die Frauen und den Engel vor dem leeren

Grab zeigt. Das kultische Drama ist so tief in der menschlichen Natur verwurzelt, dass diese Szenen

bald zu allen Festen geschaffen wurden und sich grosser Beliebtheit erfreuten. Freilich soll es dabei

zuweilen recht weltlich zugegangen sein. Aber auch wegen der immer grösseren Ausmasse der
seit dem 11. Jahrhundert volkssprachlichen Spiele wurden sie vor die Kirche verlegt. Entweder wurde
wie in England auf Prozessionswagen gespielt und die ganze Stadt in eine Bühne und einen Zuschauerraum

verwandelt, oder man schlug auf dem Marktplatz eine riesige Bühne auf. Solche Volksfeste
zogen jeweils einen ganzen Schwärm von Spielleuten an, und es gab bis zu 500 Mitwirkende. Vieles
wurde gesungen: Engelschor, Chor der Teufel, instrumentale Einlagen.

103



der Vollendung, komponierte Martin ohne Auftrag eine Weihnachtskantate
auf Worte von Arnoul Greban. Dieser Kanonikus von Le Mans, 1471

gestorben, warvon 1451-56 Organist und maître de chapelle an der Pariser

Notre Dame und verfasste das riesige Mystère de la Passion, das
einen Prolog und vier Stücke umfasst, die an ebenso vielen Tagen aufgeführt
wurden und dessen 34574 Verse von der Empörung Luzifers und vom
Sündenfall an die Heilsgeschichte mit der Geburt, dem Leiden, der Auferstehung

Christi und seiner Verherrlichung im Himmel darstellen. Von der Musik,

die Greban wohl selber schrieb, ist nichts erhalten. Dieses Mysterienspiel

war sehr beliebt und kam auch im 16. Jahrhundert noch häufig zur
Aufführung. Heinrich Kaminski, der nur Texte hoher literarischer Qualität
auszuwählen pflegte, komponierte 1925 den zweiten Teil daraus, die
Passion.

Das Mysterienspiel von Greban ist eines der letzten in Frankreich. Es

stammt aus einer späten, bereits überfeinerten Zeit, aus dem «Herbst des
Mittelalters» (Huizinga), das heisst, aus einer Epoche, in welcher der christliche

Glaube und die Autorität der Kirche durch das Autonomiestreben
des Menschen, aber auch durch kirchliche Missstände in bereits erschrek-
kendem Mass angefochten war, die aber gerade deshalb gerne noch an
alten äusseren Traditionen festhielt, ohne mehr ganz an sie zu glauben,
sich mit ihnen zu identifizieren. Dieser Geist musste Frank Martin, dessen
Generation ja eine ähnliche Situation erlebt, aufs stärkste fesseln, und die
vornehme Einfachheit der Sprache, der Sinn für echte Volkstümlichkeit und
psychologisch fein beobachtete Reaktionen, gepaart mit einem hohen
Ethos, liess in ihm verwandte Saiten anklingen. Wie sehr er sich in diese
Welt vertieft hat, davon zeugen seine Anmerkungen:
«Es ist unerlässlich, dass man wie im Mittelalter ein einziges Bühnenbild,
aber eine dreigeteilte Szene verwendet: das Paradies, die Erde, die Hölle.
Das Paradies bedarf keiner Dekoration: es genügt ein blauer oder
goldfarbener Hintergrund. In der Mitte, etwas erhöht, ein prunkvoller Thron für

104



Gottvater, der die Engel überragen soll. Er muss in derArt des glorifizierten
Christus der byzantinischen oder römischen Kunst dargestellt werden, auf
seinem Thron sitzend, in einem langen, Falten werfenden Gewand. Es ist
nicht der Greis der Renaissance-Maler, sondern ein bärtiger Mann in den
besten Jahren. Nur eine sehr alte Tradition kann eine konkrete Darstellung
Gottes rechtfertigen. Aber es wäre falsch, nur seine Stimme hören zu
lassen, ohne dass man ihn sieht: wenn man die Engel im Himmel erblickt,
dann sieht man auch Gott.

Die Engel sind in helle Farben gekleidet: Weiss, Gold, mit etwas Rot, wenn
man will. Die Engel, die aufdie Erde niedersteigen, um das Incarnatus und
das Gloria zu singen, müssen auf jeden Fall hell und strahlend gekleidet
sein; diejenigen, die den Himmel bevölkern, können auch rote oder
dunkelblaue Gewänder tragen. Alle müssen lange Flügel haben.

Die Hölle, im untersten Teil der Bühne gelegen, soll durch Unregelmässigkeit

symbolisiert werden, durch eine Art Felsen, den man auch stilisieren
kann. Alles, was mit der Hölle zusammenhängt, muss den Eindruck der
Unordnung hervorrufen.

Die Erde schliesslich muss vier Schauplätze aufnehmen: das Haus Josefs,
das Haus Elisabeths, den Stall von Bethlehem und den Tempel. Das Haus
Josefs, im Vordergrund rechts, soll ein kleiner Pavillon sein, ein Dach auf
vier Pfosten, wohin sich die Jungfrau Maria zum Beten zurückzieht und wo
die Verkündigung stattfindet... Es ist Tradition, dass die Verkündigung in
einem Pavillon dieser Art stattfindet. Das Haus Elisabeths muss im Hintergrund

links stehen, damit Maria die Bühne auf der Diagonallinie
durchschreiten kann, wenn sie zu ihr geht. Es besteht aus einer einfachen
Fassadenandeutung mit einem Ausgang. Der Stall von Bethlehem, links im
Vordergrund, ist eine Art Wetterdach: ein Stück Mauer, ein paar Balken und
ein Dach. Der Tempel ist rechts im Hintergrund, damit Maria und Josef
ihrerseits die Bühne schräg überqueren können, um dorthin zu gelangen. Ein

Säulengang genügt zur Andeutung des Tempels...

105



Eine Inszenierung dieses Mysteriums soll sich an den Gemälden und
Kirchenfesten des 15. Jahrhunderts inspirieren, so aktuell die verwendeten
technischen Mittel auch sein mögen: es ist tatsächlich wichtig, diesem
Mysterium die Atmosphäre des späten Mittelalters zu bewahren, welche für
die literarische Kunst von Greban so charakteristisch ist. Dasselbe habe
auch ich versucht, indem ich für diesen Text eine Musik geschrieben habe,
die dem Zuhörer die verschiedenen Facetten der aus Mystik, menschlichem

Empfinden, teuflischer Dreistigkeit, aber auch naiver Einfalt
bestehenden Handlung darstellt und veranschaulicht. Es ist somit wichtig, dass
der Regisseur und der Bühnenbildner die Darstellungen der Geburt Christi,
des Himmels und der Hölle aus dem 15. Jahrhundert im Sinn und im Auge
behalten, bevor sie ihrer schöpferischen Phantasie freien Lauf lassen. Sie
dürfen auch nicht bestimmte Traditionen der Ikonographie ausser acht
lassen, die symbolischen Wert besitzen; so muss zum Beispiel im Augenblick
der Verkündigung der Engel knien und die Heilige Jungfrau auf einem
erhöhten Podest stehen oder sitzen. In diesem Augenblick ist der Engel der
Mutter Gottes gewissermassen Untertan; er spricht zu ihr als zu einer Königin.

Wenn er hingegen vor die Schäfer tritt, überragt er sie in seiner ganzen
Grösse. Solcherart müssen Bühnenbilder, Haltung und Gesten der Personen,

die Kostüme, ohne deshalb eine Kopie der Greban-Zeit darzustellen,
von deren Geist ganz durchdrungen sein.»

Die Musik ist olles andere als eine Stilkopie des Spätmittelalters. Da Frank
Martin sich bewusst an breitere Volkskreise wendet, nimmt er Rücksicht auf
die Verständlichkeit der Musik und schreibt eine ähnlich einfache Tonsprache

wie in Golgatha. Gleich den drei Ebenen der Bühne lassen sich auch
drei musikalische Ebenen unterscheiden: In den Szenen im Himmel und
den Gesängen der Engel treibt er die Einfachheit auf die Spitze. «Simplicité»

und «pureté», immer schon eines der wichtigsten Kriterien für den
Reifegrad einer Komposition und eines der Leitbilder in seinem Unterricht,
wird hier ausgedehnt auf die Klanggestalt der Akkorde (fast nur reine

106



Dreiklänge) und auf die Melodik, die sogar wieder zur modalen Hep-
tatonik und zur Pentatonik neigt. Einmal kommt, auf «Et incarnatus est»,

sogar ein gregorianisches Zitat vor. Ein carillonartiges Begleitmotiv ist das
einzige, das eine sehr alte weihnachtliche Tradition wieder aufnimmt, die
sich in Südfrankreich bis in unsere Tage erhalten hat. Die irdischen Szenen

haben häufig etwas Volksliedhaftes. Die Dialoge ruhen rezitativisch
auf langgehaltenen Tönen, oft auf reinen leeren Quinten, deren Raum

von der Singstimme durchlaufen wird. Die Deklamation hält sich im
Rhythmus nicht an das Metrum des Textes, behandelt diesen aber auch
nicht immer wie Prosa, sondern frei je nach Situation. Sogar Melismen
kommen vor. Dem Stil des Vin herbé am nächsten kommt, abgesehen
vom Melisma, der Klagegesang von Adam und Eva, die im Fegefeuer
der Erlösung harren.
Die Auftritte derTeufel, die mehr schreien als singen, haben, wie es sich für
sie gehört, derbes, rüpelhaftes Kolorit. Sie wollen nicht Schrecken einjagen,

sondern dienen der Entspannung und humorvollen Unterhaltung.
Hier und nur hier kommen Zwölftonthemen vor, die von der Atonalität
nicht mehr weit entfernt sind und so eine merkwürdige, symbol kräftige
Verbindung mit dem Satanischen, Dämonischen eingehen - eine Charakteristik,

die sich dem Hörer auch schon beim vierten und achten Prélude und
beim Auftreten Calibans im Sturm aufdrängte —, während die vielen Osti-
nati der orchestralen Entfaltung Spielraum lassen.
Die mittlere, menschliche Ebene ist musikalisch sicher die reichste. Sie
nimmt gewissermassen die anderen Ebenen in sich auf. Von der Himmelsmusik

fällt auf sie ein Abglanz von Serenität, vom Höllenspuk erbt sie
koloristische Züge, zum Beispiel beim Auftritt der orientalischen drei Könige mit
zwei Oboen, Trompete und Schlagzeug. Auch das Pastorale darf nicht
fehlen in der Hirtenszene.
Es wurde oben gesagt, dass Martin keine echte Oper geschrieben habe.
Ohne uns in Definitionsfragen einzulassen, darf festgestellt werden, dass
seine Bühnenwerke dennoch dramatisch und bühnenwirksam sind.

107



Bibliographie
IAuswahlj

R.Klein, Frank Martin,
Sein Leben und Werk,
Wien 1960
(Sondernummer der
Osterreichischen
Musikzeitschrift)

A.Koelliker, Frank Martin,
Biographie, les Œuvres,
Lausanne 1963

F.Martin et J.-C. Piguet,
Entretiens sur la Musique,
Neuchâtel 1967

Werkverzeichnis
Frank Martin,
Schweizerisches
Musikarchiv, Zurich 1969,
2. wesentlich erw. Aufl.
Zürich 1981

B. Billeter, Frank Martin,
Ein Aussenseiter der
neuen Musik,
Frauenfeld 1970

C. Piguet, Ernest
Ansermet — Frank Martin,
Correspondance,
Neuchâtel 1976

«Dokumente», in:
Schweizerische
Musikzeitung 116 (1976),
35 (mit Werkliste, Schriften
und Bibliographie)

F.Martin, Un Compositeur
médite sur son Art,
Ecrits et Pensées recueillis
par sa femme,
Neuchâtel 1977

B. Billeter, Frank Martin, in:
The New Grave
Dictionary of Music and
Musicians, London 1980,
Vol. 11, 715-718

B. Billeter,
Die Harmonik
bei Frank Martin,
Untersuchungen zur
Analyse neuerer Musik,
Bern 1971
(diss. Univ. Zürich 1969)

B.Martin, Frank Martin
ou la Réalité du Rêve,
Neuchâtel 1973

Dom A. Surchamp,
Entretiens
avec Frank Martin,
St. Léger-Vauban, 1975 D.B.

108


	Frank Martins Bühnenwerke

