
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 36-37 (1971-1972)

Artikel: Leopold Lindtberg : Reden und Aufsätze

Autor: Lindtberg, Leopold / Jauslin, Christian

Kapitel: Klassikerinszenierungen in unserer Zeit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klassikerinszenierungen in unserer Zeit

Das Theater kennt nicht die strenge Einteilung der Literaturkritik.
Ihm gilt als klassisch, was sich als hohe dramatische Kunst über die
Jahrhunderte bewährt hat. Das klassische Repertoire reicht von
Äschylos bis Tschechow. Angesichts der Großzügigkeit, mit der dieser

Titel an alles verliehen wird, was sich als wertbeständig erwiesen

hat, und mit der man heute nicht nur von der klassischen Operette,
sondern selbst von klassischen Schwänken spricht, drängt sich der

Vergleich mit Nestroys unsterblichem Hausknecht Melchior in Einen
Jux will er sich machen auf, der für alles, was ihm wohlgefällig und

gelungen scheint, die stereotype Redensart bereithält: «Das is

klassisch!»
Seit einigen hundert Jahren versuchen die Theater, zumal im
deutschen Sprachbereich, mit ein paar Dutzend immer wiederkehrender
Stücke ihrer eigentlichen Aufgabe gerecht zu werden, Auskunft zu
geben über Wesen, Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft des

Menschengeschlechts.
Man kann nicht behaupten, daß die klassischen Repertoires immer
auf Grund sehr sorgfältig angestellter Überlegungen aufgebaut werden.

Manche Bühnen orientieren sich vorwiegend nach den Rollen,
mit denen man die gerade verfügbaren Protagonisten zufriedenstellen
und ihre Gagen vor den subventionierenden Behörden rechtfertigen
kann. Wenn die Theaterleitung Glück hat, so bewährt sich die Stückwahl

auch in höherem Sinn, und die Öffentlichkeit wird sich nicht
nur von der Interpretation einer berühmten Rolle beeindruckt zeigen,
sondern mit Erstaunen, ja mit Bestürzung feststellen können, wieviel
das Genie der vergangenen Zeit schon über die unsrige gewußt hat.
Diese Wirkung kann einer Theaterleitung als Zufallsresultat einer
ziellosen Disposition in den Schoß fallen, sie kann aber bei sinnvollem
Aufbau des Spielplans als der eigentliche Zweck einer Klassikeraufführung

vorausberechnet sein.

Mit dem geschärften Sinn für die Zeitbezogenheit eines klassischen
Werkes ist nicht die wohlfeile Routine gemeint, mit der ein bestimmtes

Stück als eben brauchbar für eine bestimmte politische Wind-
151



richtung erkannt wird. Klassische Stücke sind nicht Journalistenwerk.

Schillers Freiheitsdramen etwa, mit ihrem revolutionären Elan,
werden nur allzu leichtfertig dem Tagesbedürfnis der terribles
simplificateurs geopfert. Zumal der Teil, das am meisten mißbrauchte
Stück der Weltliteratur, muß immer dann herhalten, wenn gerade
von Freiheit geschrien und Unterdrückung praktiziert wird. Und
doch ist der Teil ein Stück der politischen Besinnung, und doch sind
die Helden der Schillerschen Freiheitsdramen zumeist gebrochene
oder zerbrechende tragische Gestalten, die nicht so sehr an der
Unterdrückung wie an sich selbst zugrunde gehen.
Die echten Zusammenhänge liegen tiefer und sind geheimnisvollerer
Natur. Sie sind nicht an der Oberfläche der Stücke, nicht nur an
ihrer Fabel abzulesen; sie sind erkennbar in der geistigen Spannung
der Dramen, in der Auseinandersetzung zwischen Schicksal und
Mensch, Mensch und Menschheit, Menschheit und Gesetz. Ihre
äußeren Konflikte leben zwar von fremden, den unsern unähnlichen
gesellschaftlichen und historischen Voraussetzungen; ihre
unverminderte Wirkung aber schreibt sich daher, daß hier Dingen an die
Wurzel gegangen wird, Probleme beschworen werden, die aus einem
Bereich der menschlichen Existenz bezogen sind, dem die Zeit nichts
anzuhaben vermochte, einer condition humaine, die sich im Laufe
von Jahrhunderten kaum oder nur unmerklich langsam verändert
hat.
In der ungebrochenen Wirkung der Klassiker bewährt sich ihre
eigene ästhetische Anschauung. Nicht das banal Nahehegende, nicht
das unmittelbar Ansprechende ist es, das uns an den Kern der Dinge
führt; was die Faszination dieser Begegnung bewirkt, ist vielmehr
die Betroffenheit über die Identität des Fernen und in sich
Abgeschlossenen mit dem, was uns, greifbar nahe und in stetem Fluß
begriffen, umgibt, die Erkenntnis von der Unerheblichkeit räumlicher
und zeitlicher Distanz; es ist die Kraft des Gleichnisses, des

unverwechselbaren und doch in die Kette einer großen Gesetzmäßigkeit
einbezogenen, künstlerischen Signums, darin wir die Idee, in fremdes

Kleid gehüllt, deutlicher erkennen, als wenn sie auf natürliche
Weise vor uns erschiene. Denn: «Das Wirkliche nachahmend wieder

bringen, heißt nicht die Natur darstellen» (Schiller).
Nicht die Distanz der Zeit oder des Raumes ist von Bedeutung,
sondern die Distanz des Stils, aus der die sittliche Idee des klassischen
Dramas erkannt werden muß. Der Nachschaffende hat sich darum
mit zwei sehr verschiedenen Richtlinien auseinanderzusetzen: der
Konstanten der Idee, an der nicht gerüttelt werden darf, und der
Beweglichen des Stils, der ins Unendliche abgewandelt zu werden
152



vermag. Wie sehr der Wandel der Stilmittel dem Zeitgeschmack
unterworfen ist, wie rasch er zuweilen vor sich geht, wird der
Zeitgenossenschaft selber selten klar. Oft wird der Kampf um ein
stilistisches Prinzip erst dann ausgefochten, wenn ein neues längst
aufgekommen ist und sich an anderem Ort vielleicht schon durchgesetzt

hat.
Unter allen Mitteln, welche die klassische Dichtung zur Schaffung
der Distanz des Stils einsetzt, ist die Sprache das bedeutendste. So

verschieden sie in der persönlichen Prägung des einzelnen Dichters
klingt, das Bekenntnis zur Sprache als Mittel des Stils ist allen
gemeinsam. Doch auch die Sprache ist nur ein Mittel und darf vom
Interpreten nicht als Selbstzweck verkannt werden. Generationen
von Zuschauern ist klassische Dichtung nur als eine klassizistische
Kunstform des edlen Klangs, der weitausholenden Geste, des
lautmalenden Sprechgesangs vermittelt worden. So kam es zu völlig
verkehrten Begriffen über das Wesen der klassischen Dramen, so
entstanden Wortoper, Zitatenkult und leerer Faltenwurf, und die
hellsten Produkte des menschlichen Geistes wurden mit
Nebelschwaden umwoben und in Rauschzuständen ertränkt.
Wir haben inzwischen gelernt, einen anderen, nicht minder gefährlichen

Feind der großen Dichtung zu bekämpfen, die Banalität. Der
Expressionismus hat zwar dieVerse zerfetzt, Gefühle ins Grenzenlose
übersteigert, in seinen Ekstasen stak aber doch noch hohe geistige
Erregung und eine elementare Dynamik, dann aber wurde alles nur
mehr natürlich. Das Klassische wurde den Klassikern gründlich
ausgetrieben. Zwar soll man dem Schauspieler nie eine charakterlose,
synthetische Bühnensprache aufzwingen; einem Gretchen, einem
Klärchen mag ein leiser heimatlicher Klang noch hold anstehn;
bedenklicher wird es schon, wenn man, wie ein alter Wiener Wortwitz
berichtet, einem Darsteller des Faust anmerkt, er käme gerade von
Margarethen (das ist der Name eines Wiener Vorstadtbezirks); die

Unerträglichkeit aber beginnt dort, wo Gedanke und Sprachklang
nicht mehr übereinstimmen, wo Einfachheit zur Banalität, Klarheit
zur Schnoddrigkeit, Leidenschaft zur Vulgarität degradiert wird. Wir
können Shakespeare und Calderon, Lessing und Goethe auf den

armseligsten Bretterbühnen, in Gartenrestaurants und Scheunen zur
Wirkung bringen, es bedarf keiner Festspielhäuser, keiner Kirchenportale

und Schloßruinen, um ein Publikum mit Iphigenie oder dem

Großen Welttheater zu erschüttern, mit Tartuffe und Argan königlich

zu amüsieren, aber es bedarf dazu sprachlicher und
choreographischer Disziplin und Phantasie, und die unsterbliche Kraft des

Theaters wird sich vielleicht im «cockpit» Shakespeares noch herr-
153



licher entfalten als an den prunkvollsten Stätten repräsentativer
Kunstpflege.
Der Sprechstil der «modernen Klassikeraufführimg» — welch
bedenkliche Wortbildung! — befindet sich in einem ständigen
Spannungsfeld, dessen einer Pol falsches Pathos, dessen anderer falsche

Natürlichkeit heißt. Exakte Stilregeln lassen sich da nicht aufstellen,
aber das Theater hat sich zu allen Zeiten seine eigenen legitimen
Ausdrucksformen geschaffen.
Selbstverständlich beeinflußt jeder neue Sprachstil, der sich in der

zeitgenössischen Dichtung durchsetzt, auch den Sprechstil der Theater.

Und da die Kunst einer jeden Zeit ein Ganzes vorstellt, wenn die
Zeitgenossenschaft sie auch als solches nicht wahrnehmen kann, so

üben auch die Bewegungen in den anderen Kunstgattungen, im Tanz,
in der Musik und der bildenden Kunst ihren Einfluß auf das Theater
aus. In den letzen Jahrzehnten hat auch der Film mit seiner sehr

ausgeprägten Tendenz zu Rhythmus und Bewegung dem Theater
bedeutende neue Impulse gegeben.
Wir erhalten die Klassiker lebendig, wenn wir uns immer wieder, sei

es auch mit kühnen Experimenten, an ihnen erproben. Bei allem
dürfen wir aber eines nicht vergessen: wir inszenieren nicht für ein
Parkett von abgebrühten Premièrentigern. «Beseht die Gönner in
der Nähe!» sagt der Direktor im Vorspiel auf dem Theater; und es

folgt eine vernichtende Charakteristik des Publikums. Doch eine

Kategorie hat Goethe in seine heiter-skeptische Strafpredigt nicht
einbezogen: wie viele junge Menschen kommen ins Theater, um die
Klassiker zu sehen, und wie viele sind unter ihnen, die ein Stück

zum erstenmal im Leben sehen! Welche Verantwortung bedeutet es

für uns, diesen jungen Menschen einen ersten Eindruck des Faust
auf der Bühne, des Don Carlos, des Macbeth zu vermitteln!
Vor allem aber gelte Lebendigkeit! Über das historisierende, das
museale Theater sind wir hinaus, die «eingefrosteten» Klassiker sind
im Begriff, wieder aufzutauen, aber auch das Theater als «Bewahrer
des geistigen Erbes», dem «die Pflege der Klassiker» anvertraut ist,
erfüllt nur eine Pflicht, die etwa der Ausrichtung einer Altersrente
an einen verdienten Kulturbeamten im Ruhestand gleichkommt.
Dergleichen bedeutet keine lebendige Beziehung zu den Klassikern. Sie

bedürfen keiner Erneuerung, sie erneuern sich immer aus eigener

Kraft, und die Zeitläufte sorgen für ihre ewige Aktualität. Sie bedürfen
auch nicht unserer Pflege und Betreuung, sondern wir bedürfen ihrer
als höchster Instanz für einen immer wieder abzulegenden
Rechenschaftsbericht über den Stand der menschlichen Dinge. Nur dann,

wenn die Klassiker für uns keine Unterabteilung der Literaturge-
154



schichte sind, kein Pflichtfach der Theaterwissenschaft, kein Hort
der Belehrung und Erbauung, sondern lebendigstes, aufregendes
Theatermaterial, werden wir ihre Weisheit, ihre Leidenschaftlichkeit,
ihre Schönheit und ihren Prophetengeist vermitteln können.

Was heut, war gestern morgen — und wird morgen
Ein Gestern sein. Wer klar das Heut erfaßt,
Erkennt die Gestern alle und die Morgen. (Grillparzer, Libussa)

1961

155


	Klassikerinszenierungen in unserer Zeit

