
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 33 (1967)

Artikel: Das "Teatro Papio" in Ascona

Autor: Schlienger, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittelschule

DAS «TEATRO PAPIO» IN ASCONA
Von Armin Schlienger

Die Geschichte des Collegio Papio ist ein unglaubliches, doch
urkundlich belegbares Renaissance-Märchen. Bartolomeo Papio,
der 1526 geborene Sohn eines verarmten Asconeser Patriziers,
zieht als Jüngling in die Fremde, um anderswo sein Brot zu
verdienen. Bei der fürstlichen Familie Orsini wird er in Rom
Hausdiener und findet bei Grabarbeiten in deren Garten einen reichen
Schatz von Silber, Gold und Edelsteinen. Für seine Redlichkeit
erhält er einen fürstlichen Finderlohn, mit dem er sich in der
Campagne nebst einer vornehmen und begüterten Römerin ein
riesiges Vermögen erwirbt. Er stirbt nach einem Leben segensreicher

Wohltätigkeit und hinterlässt seinem Heimatort Ascona
testamentarisch den ganzen Reichtum als Stiftung für ein Seminar.

Diese Verfügung missfällt einem Erben, der die Auszahlung

hintertreibt und so viel wie möglich veruntreut. Erst
Kardinal Carlo Borromeo, Erzbischof von Mailand, welcher 1577
bereits das Luzerner Jesuitenkolleg und 1579 das Collegium
Helveticum in Mailand gegründet hatte, vollstreckt 1584 das
Testament und organisiert in Ascona das «Collegio Pontifico
Papio». Nach Plänen des erfahrenen Architekten Pellegrino
Pellegrini wird im Anschluss an die alte Wallfahrtskirche ein
prachtvoller Renaissancehof mit einem malerischen, dreistufigen
Marmorbrunnen errichtet. Für drei Jahrhunderte bleibt dieser
1602 vollendete Bau eine stattliche und zugleich anmutige
Anlage, die mit der tessinisch milden Landschaft eins geworden,
ja fast aus ihr herausgewachsen zu sein scheint, trotz vieler
Besitzer unverändert erhalten. Noch heute strahlen diese Gebäude
eine südliche Heiterkeit aus, die ganz dem lombardisch-lateinischen

Schönheitsempfinden der Tessiner entspricht.
Wie die Geschichte des Collegios ist auch die seines

Schultheaters einmalig. Denn am «Teatro Papio» entwickelte sich
eine einzigartige, im In- und Ausland interessiert verfolgte und
anerkannte Bühnenkultur, die ihre höchste Reife nach dem zweiten

Weltkrieg voll zu entfalten begann und mit der spektaku-

51



lären zweifachen Brandstiftung schon nach einem knappen
Jahrzehnt buchstäblich in Schutt und Asche zerfiel.

Die Geschichte dieses Asconeser Schultheaters ist faktisch
zwar kurz, aber die Tradition dieser Tessiner Ordensbühne
reicht bis in die Zeit von Borromeos gegenreformatorischen
Gründungen zurück. Diese hatten für die Schweiz unermessliche
religions- und kulturgeschichtliche Wirkungen, worunter die
theatergeschichtlichen Folgen nicht die geringsten waren. Für
das Tessin traten sie 1648 in Erscheinung, als die Luzerner
Jesuiten in Bellinzona ein Tochterkollegium errichteten. Hier
begann sich im Anschluss an das Jesuitentheater Luzerns eine
Theatertradition anzubahnen, die sogar von den «Signori Sviz-
zeri» besucht und beachtet wurde. Die Schülerschaft dieses

durch seine wichtige politische Stellung ausgezeichneten Kollegiums

war interkantonal, um nicht zu sagen international, waren

dort doch aus Luzern, Solothurn und Appenzell, ja aus den
italienischen Vogteien und aus der Lombardei Schüler
eingeschrieben. Vom Aufenthalt der Jesuiten in Bellinzona blieb
allerdings nur wenig erhalten1, doch machte sich ihr Einfluss
auf das Schultheater der Benediktiner geltend, als Einsiedler
Mönche 1675 das Kollegium Bellinzona übernahmen. Gleich
von Anfang an schwoll der «kammerspielhafte» Einsiedler
Bühnenstil in die Dimensionen der Jesuitenstücke auf2. Wenn auch
die aufgeführten Werke nun nicht mehr den internationalen
Charakter des Jesuitentheaters aufwiesen, so blieb doch dank
Einsiedeins Beziehungen zu Salzburg, dem bedeutendsten
Spielzentrum der Benediktiner des Barockzeitalters, ein gewisses
Niveau gewahrt. Solche klösterliche Beziehungen waren für den
kulturellen Austausch zwischen Nord und Süd höchst bedeutsam,

auch noch im 18. Jahrhundert3. Damals setzte ein
unwiderstehlicher Uebersetzungsdrang ein, der die hauseigenen Autoren
grösstenteils durch fremde, «liebeleer» gemachte verdrängte.
«Jugendfreie» Schauspiele «ohne Caressen und Heurathen»
beherrschten bis in unsere Zeit hinein4 die Ordensbühnen. Diese

1 E. Motta, in Bolletino storico della Svizzera Italiana 3 (1881), S. 141 ff.
und Th. v. Liebenau, ebd. Bd. 9 (188), S. 52 ff.

2 80 Spieler gegenüber max. 30 in Einsiedeln; vgl. P. H. S. Braun, Bühnenkünste

des Einsiedler Barocktheaters, in: Corolla Heremitana, S. 243 ff.
3 Guido Locarnini, Die literarischen Beziehungen zwischen der italienischen

und der deutschen Schweiz, Diss. Bern 1946, S. 64 ff.

52



Theater-Tradition wurde bis zur Säkularisierung der Tessiner
Schulen (1852) von den Einsiedler Mönchen in Bellinzona
beibehalten und 1927 ans Collegio Papio, das sie damals übernehmen

und baulich und schulisch neu aufrichten mussten,
übertragen.

Am Collegio war 1905 nach einer wenig kontinuierlichen
Entwicklung wenigstens ein Theater angebaut worden, worin
aber bis zur Uebernahme durch die Benediktiner nur
Unwesentliches geschehen war ®. Der erste Rektor, P. Leonhard Hu-
gener, führte mit seinen Inszenierungen stofflich und formal die
Einsiedler Tradition der Fastnachts-Aufführungen weiter. Kurz
vor dem Zweiten Weltkrieg begann dieses Schultheater aber in
der breiteren Oeffentlichkeit Aufsehen zu erregen. Auch jetzt
spielte man am Collegio noch immer im Sinne des
humanistischen Bildungsplanes, der auch Theateraufführungen vorsah.

Kern dieses Theateraufträges war die Erkenntnis, dass
nichts geeigneter sei, vergangene Kulturen lebendig
heraufzubeschwören, als das Theater. Nur das Theater vermag, das «ins
Leben zu setzen», was sonst tot oder bestenfalls angelernt bleiben

würde. Zu dieser erstrebten «wissenschaftlichen Verlebendigung»

trat vor allem im Jesuitentheater ein mehr pädagogischer

Aspekt, die Einführung der vornehmen Jugend in das

gesellschaftliche Leben, ihre Angewöhnung an sicheres Auftreten,

gediegene und gewandte Rede. Bei den Benediktinern, die
sich in ihrer langen Ordensgeschichte stets als Hüter der
europäischen Kultur erwiesen haben, nahm dieser pädagogische
Zweck eine mehr künstlerische Tendenz an. Ihre Schultheater-
Tradition war weniger international, dafür aber auch
individueller und kunstfreudiger, da sie nicht gegenreformatorisch
geprägt war. Auf Grund benediktinischer, musisch-humanistisch
orientierter Bildungstradition blieb an den Schweizer Kollegien
bis auf unsere Tage das Theaterspiel Bestandteil des Schulprogramms.

Das Ungewöhnliche und zu Recht Aufsehenerregende
am Asconeser Schultheater aber war, dass sich hier «ein neuer
und frischer künstlerischer Wille Gestalt verschafft», wie die

4 Hauptsächlich Dramen J. E. Schlegels, Kotzebues, Gottscheds usw.; vgl.
Braun, a.a.O. S. 281, Anm. 23.

4 Wegen Kriegsausbruchs wurde die Schule bis 1927 geschlossen, im Theater
(salone) fanden Einquartierte den Tod; vgl. P. F. Segmüller, Das

Päpstliche Kollegium Papio in Ascona, Freiburg 1930, S. 185 ff.

53



Gesellschaft für schweizerische Theaterkultur bereits 1944
schreibt6. Waren bei den Jesuiten die «Patres Comici», welche
die Schulkomödien zu verfassen und aufzuführen hatten,
meistens Rhetorik-Professoren, so war der schöpferische Geist, der
dem Teatro Papio zu seinem theatergeschichtlichen Namen
verhalf, bezeichnenderweise ein Kunstgeschichts- und Zeichenprofessor.

Pater Hugo Sander, ein Winterthurer, dessen Familie aus
dem italienischsprachigen Südtirol stammte, wurde in den

Dreissigerjahren vom Mutterkloster Einsiedeln aus als Lehrer
ans Collegio Papio gesandt. Er arbeitete sich unter Pater Leonhards

Regie, die nach bewährten Mustern Damenrollen in
männliche Helden umschrieb, fast widerwillig in die Kunst des

Bühnenbildes ein, da er darauf weder vorbereitet noch ausgebildet

worden war. Nach drei Jahren musste er ausserdem auch
die Spielleitung übernehmen, wofür er ebensowenig Erfahrung
mitbrachte. Aber Pater Hugo holte all dies nach. In Salzburg
besuchte er an der Theater-Akademie Emil Pirchans Sommerkurs

für Bühnenmalerei, Maskenbilden, Schminken und
Theaterbeleuchtung. Bei Hugo Döblin, einem Reinhardt Schüler, der
sich im Kriege nach Ascona gerettet hatte, holte sich Pater
Hugo grundlegende Regie- und Schauspielkenntnisse. Josef
Erhart, ein Architekt mit viel Sinn für Beleuchtungseffekte, war
ihm behilflich, die Salzburger Erfahrungen auf der Asconeser
Schulbühne experimentell zu vertiefen. Diese Kurse blieben
insgesamt aber ein fragmentarischer Lehrgang, der die einzigartige

Bühnenkultur des «Teatro Papio» vielleicht auslöste,
nicht aber zu erklären vermag.

Zu dieser Blüte hatte auch der «Genius loci» Asconas
beigetragen. Darunter wäre einmal die künstlerische Elite, die sich
aus halb Europa hierher geflüchtet hatte, zu zählen, aber auch die
seit dem Ersten Weltkrieg einsetzende Tessinische Selbstbesinnung,

derzufolge in Locarno eine brauchtümliche Volksfest-
Renaissance von allerdings kurzer Dauer entstanden war. Der
historische Augenblick war, wenn man so sagen darf, günstig,
indem die Tessiner, die sich damals bewusst von Italien
distanzierten, jede eigene kulturelle Leistung freudig begrüssten. Im
eigentlichen Sinne gehört aber zum «Genius loci» Asconas die

6 Basler Volksblatt, 27.10. 44.

54



eingangs erwähnte «lombardisch-lateinische» Prägung der Tes-
siner und vorab der Asconeser, die dank des milden, mediterranen

Klimas und der plastisch bewegten Landschaft «klassischer
Schönheit» von Natur aus zugänglich sind. Die feinen Hügellinien,

die vielfach geschwungenen, jeder Einbuchtung des

Berghangs folgenden Weinbergtreppen und die weitausladenden,
wuchtig in den stets sich farblich verändernden Himmel
hineinragenden Kastanienbäume regen von selbst zum Schauen an.
Die Tessiner sind kèine geborene Musiker, sondern einfühlende
Maler und formsichere Baumeister.

Diesem angestammten Schönheitsverlangen der Tessiner
entgegenzukommen, war die Absicht Pater Hugos als Bühnenbildner.

Auf Grund dieser Einsicht, dass er sich an seinem Publikum
zu orientieren habe — was noch nicht hiess, sich haltlos nach
dessen Gunst zu richten —, schuf er die ersten, noch leidlich
herkömmlichen Szenerien in eher romantischer Art. Sobald er
aber selber Regie zu führen begann, musste er sich seine
Konzeption neu zurecht legen. Als Benediktiner wusste er um die
Anmut und Würde der feierlichen Liturgie. Zugleich wusste er
auch, sich daraus ein Gestaltungsprinzip abzuleiten, das
Postulat der «grossen Form», die den Einzelnen, der keine besondere

Körper- und Ausdrucksschulung genossen hatte, tragen
kann. Eine Mönchsprozession beispielsweise bringt in dem
langsamen Schreiten deutlichst die fromme Andacht zum Ausdruck,
und dadurch, dass jeder Einzelne sich einfügt in dieses gemessene

Schreiten, die «grosse Form» der Prozession, wirkt auch
ein unandächtiger Einzelner fromm. Als Regisseur sah Pater
Hugo die Notwendigkeit, seinen Spielern — die gegenüber
Schauspielern nur Laien und gegenüber Laienspielern lediglich

lebensunerfahrene Schüler sein konnten — diese grosse,
prägende Form, sozusagen einen «Spiel-Rahmen», geben zu
müssen. Das hiess nun, nicht auf perfekte Diktion und nicht auf
brillante Mimik Gewicht zu legen, sondern auf schlichte Geste
und grosse Gebärde sowie auf klangvolle Sprache. Dem
Kunstgeschichtsprofessor lagen dabei Begriffe wie «Stil» und
«Stileinheit» natürlich nahe. Da er den Kern dieser Einheit aber
nicht in erster Linie aus dem Wortlaut, sondern aus der jeweiligen

«atmosphärischen Dichte» eines Werkes gewinnen durfte,
um den Möglichkeiten seiner Schüler gemäss zu inszenieren,
musste das «Spiel» mit seinem ernsten und dennoch heiteren

55



Charakter in den Vordergrund rücken. Sprache, Gebärde und
Bild hatten nun aus derselben Mitte, der «Veranschaulichung
im Spiel» zu fliessen. «Schaubarmachen» wollte Pater Hugos
«Schau-Spiel», da es sich an tessinisches Publikum, die Schüler
und ihre einfachen Eltern und Freunde aus den umliegenden
Dörfern richten wollte. Und wieder war es benediktinisches
Erbe, wenn Pater Hugos Inszenierungsstil diese angestrebte
Schönheit, Schaubarkeit und Stileinheit als «klassische», jedem
Extremismus abholde Ausgewogenheit auffasste; denn es sind
unter den gültigsten Barockanlagen vornehmlich benedikti-
nische Klosterbauten, die sich durch Klarheit, Einheitlichkeit
und Gediegenheit ihrer Pracht auszeichnen.

Alle diese geistigen Voraussetzungen hätten nichts gefruchtet
angesichts der unwahrscheinlichen Enge und Kleinheit des

Bühnenraumes am Teatro Papio. Bei einem Proszenium von vier
auf vier Metern und nur fünfmetriger Bühnentiefe wäre ein
Rhetorik-Professor gescheitert. Pater Hugo erarbeitete sich aber
eine eigene Technik der Bühnenperspektive, die scheinbar
normale, ja überaus ungewöhnliche Raumdimensionen vorzutäuschen

vermochte. Für diese Bühnenverhältnisse war auch eine
analog illusionistische «Massenregie» angebracht, wofür Giotto
und mittelalterliche Relief-Schnitzereien dem Kunstgelehrten
Anregung boten. Die unerhörte Meisterschaft, die Pater Hugo
sich darin allmählich erwarb, gipfelte in seiner Lichtregie, mit
der er märchenhaft weite Fernen hervorzuzaubern und eine an
Caravaggio erinnernde Plastizität des Raumes und der Figuren
heraufzubeschwören verstand. Ein einziger Lichtstrahl mochte
ihm schon genügen, aus dem Dunkel Raumstrukturen herauszuholen;

denn Spieler, die sich dem Lichtbündel nahten, in seinen
Bannkreis traten oder ihn mieden, massen einen imaginären
Raum aus und gliederten ihn nach Seiten, Vorne oder Hinten.
Unmerklich war jede Inszenierung Pater Hugos von dieser
Erkenntnis geleitet, gleichgültig, ob der Schauplatz im nächtlichen
Mondschein, nebligen Morgengrauen oder in sommerlicher
Mittagsglut lag. Am Teatro Papio kannte man das volle Licht kaum,
da es nicht nur aufdringlich wirkt und flach macht, sondern
auch nach «Beleuchtung» aussieht. Wie in Rembrandts Bildern
ein stetes Dämmer-Dunkel vorwiegt, hob auch hier ein immer
begründbares, motiviertes Licht die wesentlichen Figuren, Gruppen

oder Versatzstücke aus einem traumhaft dämmrigen

56



Schleier heraus. Der Spielraum erschien dadurch nach Bedarf
zauberisch-lieblich, magisch-verschwommen oder bizarr-lebendig;

nie war er in grelle Helle getaucht, weil diese nicht nur die
Tiefen-Illusion verunmöglicht, sondern auch die Wirkung der
raumsparend plastisch gemalten Szenerien aufgehoben und das

ausgeklügelte Raffinement des Effektscheinwerfer-Systems
zunichte gemacht hätte. Das hohe Ansehen des «Teatro Papio» war
zum grossen Teil dieser hohen Beleuchtungskunst zu verdanken;
denn sie war es, die über die Bühne das vielgerühmte Fluidum
goss, jenes eigenartige, geheimnisvolle Leuchten selbst in
vorwiegend zarten Farben, und durch sie schienen Dämonen
fluoreszierend zu flammen und Teufel höllisch zu glühen und
ihretwegen erglimmten die Lüfte und lebten Kulissen, bei aller
Einordnung ins Ganze, magisch auf.

Eine der ersten namhaften Aufführungen vor dem Zweiten
Weltkrieg, also zur Zeit, da sich dieses Können erst einmal zu
sammeln begann, war der «Dr. Faust», den Pater Hugo selber

aus neun verschiedenen Vorlagen frei nach dem alten Volksspiel
zusammengestellt und ins Italienisch übertragen hatte. Die Tes-
siner Presse kommentierte überrascht und entzückt dieses Ereignis:

«Lo svolgimento di questa trama è stato, senza esagera-
zione, potente e grandioso»7, ja Luigi Menapace rühmte
ausdrücklich «lo spirito di sobrietà, di efficacia e di equilibrata mo-
dernità» und schloss daraus sogar, «che le ,stagioni teatrali' del
Collegio di Ascona hanno il carattere di un avvenimento arti-
stico»8. Die erfrischende künstlerische Dichte dieser Inszenierungsart

war zwar schon in den beiden vorangegangenen
Aufführungen, der «Leggenda di Ognuno» (1937) und «La vita è

un sogno» (1938) aufgefallen; 1939 war sie aber im jungen
Hannes Schmiedhauser, der als Schüler des Kollegiums den
Hanswurst oder «Zanni Maccheroni» gab, geradezu verkörpert.
Elementarste Heiterkeit spielerischer Vitalität und faszinierend
eindrücklicher Ernst der Gestaltung waren eine beglückende
Synthese eingegangen; selbst in Zannis kapriziösem Ritt auf
dem gleichzeitig prähistorisch und modern anmutenden,
feuerspeienden Drachen (den heute die Theatersammlung in Bern
aufbewahrt) waren Schmiedhausers Possen und Schelmereien
stilistisch gebunden.

7 Giornale del popolo, 21. 2. 39.
8 Illustrazione Ticinese, 22. 2. 39.

57



Ursprünglich hatten die fastnächtlichen Aufführungen wie
überall an Ordensschulen auch am Teatro Papio die Bestimmung,

den Schülern künstlerisch-lebendigen Anschauungsunterricht
und im Hinblick auf die anschliessenden, dreitägigen Exerzitien

einen festlichen Ausklang des Fastnachttreibens zu geben.
In den Kriegsjahren begann aber das Teatro Papio über seine
schulische Mission hinaus zum Bildungserlebnis einer ganzen
Region zu werden. Das Teatro Papio wirkte nämlich auf
einheimische und zugezogene Künstler dank seines
überdurchschnittlichen Niveaus eine starke Anziehung aus, und anderseits
steigerte sich dieses Niveau gerade durch die konstruktiven
Kritiken dieser Künstlerschaft dermassen, dass nicht nur die
umliegenden Ortschaften, sondern das ganze Tessin und die
deutschschweizerische Presse im Teatro Papio «das Theater der
italienischen Schweiz» zu sehen anfingen. Diese Bedeutungsverschiebung

vom Schultheater zum «Landestheater» erwuchs nicht so
sehr aus der ungewöhnlichen Breitenwirkung, sondern vielmehr
aus der dramaturgischen Tiefe dieser Aufführungen, und diese

war wiederum Pater Hugo zuzuschreiben. Bereits 1939 hatte er
die italienische Erstaufführung des Faustvolksspiels sogar in
eigener Uebersetzung9 bewerkstelligt und 1942 brachte er Paul
Schoecks «Teil» ebenfalls als italienischsprachige Erstaufführung

heraus. Mit diesem «Teil», der an der Landesausstellung in
Zürich etliche Male deutsch aufgeführt worden war, leistete das
Teatro Papio seinen Beitrag zur Stärkung des Schweizerischen
Volksbewusstseins. Das Rühmliche und Dankenswerte dieser
Inszenierung aber war, nebst der patriotischen Tat, vor allem die
einfühlende Adaption ins Tessinische; Richard Hadl hatte eine
lebendige, in klangvolle Mundart übersetzte Fassung vorgelegt,
und Pater Hugos Regie vollbrachte «bis ins Kleinste eine
verständnisvolle Ausarbeitung des Geistigen und Stofflichen»10,
wie das «Basler Volksblatt» berichtete. Dabei trat diese Umsetzung

am deutlichsten und greifbarsten beim Bühnenbild in
Erscheinung: Statt des obligaten Kachelofens stand ein Kamin, und
an Stelle der Holzwände waren Mauern aufgerichtet. Mit seinen
drei Spielebenen und seiner echten Stimmungsgeladenheit
entsprach dieses Szenenbild so vollkommen dem Stil dieses erfin-
dungs- und empfindungsreichen, «besten aller Heimatspiele»,

9 Prosa, nur Zaubersprüche versifiziert.
10 21.2. 42, Bauciaire, Schoecks «Teil» in Ascona.

58



dass es vom Schauspielhaus Zürich unverändert übernommen
werden konnte. Der Spielplan des Teatro Papio versuchte es

nicht nur, die Vielfalt und Vielgestalt des Welt-Theaters einzu-
fangen, es gelang ihm offensichtlich auch mit den Aufführungen

des folgenden Jahres, als im selben Programm zwei ganz
ungleiche Werke harmonisch vereint werden konnten.

Pater Hugo führte 1943 Rabîndranâth Tâkurs (Tagore)
«L'ufficio postale» und Luigi Pirandellos «La giara» auf. Die
erfolgreiche Verwirklichung zweier so grundverschiedener Welten

wie Tagores fernöstliche Träumereien und Pirandellos sizi-
lianisch handfester Humor verriet sowohl eine erstaunlich
schöpferische Potenz des Spielleiters als auch einen reichen literarischen

Horizont des Dramaturgen. Pater Hugo wusste selbst das

Kriegsgeschehen miteinzubeziehen. 1944 schilderte er mit
eindringlicher Wahrhaftigkeit in Sherriffs «Il grande viaggio» die
nervenzerreissende Stimmung eines Unterstandes, die bedrük-
kende Wucht seiner Sparren und die ungewisse Lebensbedrohung

im Grabenkrieg. Aber immer wieder fand Pater Hugo zu
heiterer Lebensfreude zurück.

1945 inszenierte er Goldonis 1741 eigens für Kollegibühnen
verfasste, spätmittelalterliche Köpenikiade «L'impostore». Die
hier auftragsgemäss fehlende holde Weiblichkeit dominierte
umso mehr im ersten Stück der Nachkriegsjahre, der eigentlichen

Blütezeit des «Teatro Papio».
1946 wurde nämlich Gozzis «Turandot» auf die Bühne

gebracht. Mastromattei, ein nach Ascona emigrierter Journalist
und Politiker, schrieb eine wohlklingende italienische Versübersetzung

und benutzte Friedrich Schillers gleichnamige Ueber-

tragung zur Ausgestaltung nicht ausgeschriebener Stellen. Pater
Hugo Hess diesmal die jünsten Schüler, zwölf- bis vierzehnjährige

Knaben auftreten; also Spieler, die weder die Verliebtheit

des Prinzen von Astrachan noch die frauliche Psyche der
Prinzessin Turandot aus eigener Erfahrung kennen konnten.
Und doch war es, wie die «Weltwoche» reportierte, «erstaunlich

und ergreifend, wie der Knabe, der die böse Prinzessin
spielte, die ganze Tiefe dieses problematischen Frauenwesens
aufleuchten Hess... Keine noch so begabte Schauspielerin
brächte es fertig, mit solcher Reinheit und Sicherheit die ,Frau'
schlechthin darzustellen, wie dieser Knabe es vermochte
Unbeirrt, ohne Koketterie oder Ziererei, ohne Versteckspiel vor

59



„ich selbst, ohne Beschönigung, doch berückend schön steht
diese Turandot da, wie aus Glas so hart und so verhalten, dass

nur der metallische Klang der Stimme den inneren Tumult
verrät» u. Der Regisseur folgte dem Geist des Märchens und
zugleich auch den Möglichkeiten seiner Schüler, wenn er die
Spieler zu grosser Gebärde anleitete. Nicht mit Worten und
Hinweisen auf Turandots komplizierten Charakter machte Pater

Hugo dem ungeschlachten Schüler, der diese Prinzessin so

unvergleichlich spielen sollte, deren Wesen klar, sondern mittels

eines breitausladenden, kronenartigen Hutes, der den
sperrigen Knaben zu streng aufrechtem Gang zwang. So «spielte»
dieses Kerlchen wie eine Marionette stellvertretend und geheimnisvoll

beseelt die Figur der Turandot; ohne deren Gefühle, die
er nie darzustellen vermocht hätte, zu ahnen und ohne den
tiefern Sinn des schön und klar vorgetragenen Dichterwortes zu
erfassen, liess dieser Knabe einen Turandots Wesen und wahre
Gestalt «schauen». Der Zuschauer «durchschaute» das «Spiel»
und erkannte den Vollsinn des Textes; so konnte ihm diese

Schüleraufführung sublimstes Vergnügen bereiten, weil alle nach
demselben strengen Stil sprachen und sich bewegten, weil die
subtil schönen, weise zurückhaltenden Dekorationen der
gleichen Stilstrenge sich unterzogen, woraus jene zauberhafte Einheit,

jene intensiv wirkende Märchenatmosphäre erwuchs, welche

das «Spiel» trug und die «Marionetten» beseelte.
Ein Jahr später versuchte Pater Hugo diese Marionetten-Idee

auch an seinem «Dr. Faust» zu verifizieren; ein theatergeschichtlich
durchaus legitimierbares Experiment, war dieser Stoff doch

bis Ende des 18. Jahrhunderts hauptsächlich von Marionettenbühnen

aufgeführt worden. Gegenüber der Faust-Inszenierung
von 1939 wurde am Text wenig geändert, doch bedingte die
neue Spiel-Konzeption eine durchgreifende stilistische Um-
deutung. Jener Abstraktionsvorgang, der das Wesen der Marionette

herausschält, das Weglassen des bloss Zufälligen, die
Reduktion auf das Charakteristische, musste gleicherweise auch
auf Regie und Austattung angewendet werden. Fausts Studierstube

bestand nun nur noch aus Tisch, Lehnstuhl, Büchergestell
und Astrolabium, das nächtliche Wittenberg sogar nurmehr aus
Strassenlaterne und Wirtshausschild. Vor solchen, sparsam
andeutenden Szenerien durfte es kein alltägliches Schreiten, keine

11 18. 4. 46, A. Valangino, Turandot in Ascona.

60



gewöhnliche Geste mehr geben. Jedes Auftreten musste bewuss-

ter, jede Bewegung zu grosser Gebärde werden, was schon rein
deduktiv in die Nähe zu Tanz und Maske führen musste. In der
Tat trugen denn auch die Teufelchen zu ihren glühend roten
Trikots phantasievolle, von Bildhauer Schwerzmann gefertigte,
graue Masken, hinter denen alle kleinliche Mimik verschwand.
Und für markante, entschiedene Choreographie sorgten die
Schwestern Braun, Pariser Tänzerinnen, die in Ascona eine
Ballettschule für Kinder führten und somit wussten, wieviel
Dreizehnjährigen zugemutet werden durfte. Mit Hilfe ihrer Erfahrung

entstand ein hinreissend schönes, infernalisches Ballet, das

völlig auf die Schüler zugeschnitten und dem höllisch-spitz-
bübischen Uebermut des Teufel-Chors angemessen war. Damit
erfuhr das Schwankhafte der Höllengeister eine Steigerung ins
Groteske, dem eine analoge Vertiefung von Fausts Missgeschick
ins Tragische entsprach. Zwischen beidem vermittelte aber die
dem Südländer gemässe, ja wesensverwandte Figur des Zanni,
des einfachen Burschen aus dem Volk, der gutes Leben liebt,
mit beiden Füssen auf der Erde steht, aber das Herz auf dem
rechten Fleck hat. Dieser Zanni machte mit seinem gewandten
Spiel, seiner kecken, natürlichen Lausbubenstimme Faust und
Mephisto fast vergessen, und das Publikum jubelte seinen Sprüchen

und pfiffigen Reden vorbehaltlos zu, denn auch diese
Komik war aus dem plumperen Hanswurstgeist ins Burleske,
«Verspielte», transponiert worden. Sprühende Vitalität und
unbefangen gesunder Menschenverstand schienen sich in diesem
Zanni zu verselbständigen und Fausts Fall durch ihr blosses
Vorhandensein als nichtig und eitel zu kommentieren und zu
verdammen. Dieses schillernde Schwanken zwischen Ernst und
Scherz erhielt eine weitere Brechung durch die Hexenszene, die
Richard Seewald eigens verfasst hatte und die in Pater Hugos
Bearbeitung vor den Hof von Parma zu stehen kam. In einer
gruseligen Hexenküche war da Fausts Verjüngungstrank aus
Zauberkräutern und wunderlichen Sprüchen zu brauen; der
Regisseur gestaltete aber diese Szene nicht düster-phantastisch. Sie

war ganz in gedämpftes, grünlich-weissliches Licht getaucht, in
dem ein weissgekleidetes Hexlein tänzerisch Himmel und Erde
beschwor; ja, ein eher schmunzelnerregendes, vergnügliches
Element, das an gutmütig erdgeisterhaften Märchenspuk erinnerte,
leuchtete durch. Die Aufführung von 1939 hatte dagegen diesen

61



Hexenzauber in einer romantisch-makabren Felsenhöhle
angesiedelt und das Schalkhafte weniger nuanciert dargelegt, da eine
morbid-hässliche Buckelhexe ihr bewusst magisches Gestikulieren

und Sprechen mit gespensterhaftem Grinsen begleitete, wozu

auch der belustigend schief aufgesteckte Totenschädel des

Knochengerippes passte. Die Neuinszenierung des «Dr. Faust»
wirkte so eindringlich dicht und abgerundet, dass, um mit
Jakob Flach zu sprechen, «der Kritiker nur schweigen konnte,
nachdem er den Grad der Intensität und den starken Eindruck
auf den Zuschauer festgestellt hatte»12. Aus Bellinzona, Lu-
12 J. Flach, «Ascona», Zürich 1960, S. 34.

gano, selbst aus der Deutschschweiz und Italien strömten
Besucher so zahlreich zu dieser «sensationellen» Faust-Inszenierung

ans einzige Tessiner Theater, dass viele wieder heimgeschickt

und mit der Wiederaufnahme des «Faust» im kommenden

Jahre vertröstet werden mussten, die dann auch tatsächlich
stattgefunden hatte.

In gewisser Hinsicht noch abgerundeter wirkte die Aufführung

des «Principe costante» von Calderon de la Barca im
Februar 1949, denn sie war nach dem Theaterkritiker des «Gior-
nale del popolo», Luigi Biscossa, eine Inszenierung, «che decis-
amente si pone sul piano dell'arte e che sul piano artistico
dev'essere giudicato»13. Szenisch realisierte sie den metaphysischen

Geist des Werks, die Atmosphäre des Absoluten, mit
einem glücklichst zwischen scheinhafter Wirklichkeit und
wahrhaftem Sein schwebenden Bühnenbild; dagegen versuchte sie,
den lyrischen Schwung wie auch den heroischen Charakter
gleichzeitig mit der gleichen feierlich choralischen Rezitationsart

einzufangen und transparent zu machen, dass es fast zu schön
geriet, um der Calderonischen Tiefgründigkeit gerecht zu werden.
Bei aller Vollendung und Ausdrucksinnigkeit hatte dieser
rhythmische Sprechton schon etwas Vordergründiges, Selbstgefälliges;
vielleicht eine Ueberbetonung des Marionettenhaften? Der
einzige Vorbehalt Biscossas galt dieser etwas zu perfekt gewordenen
Regie, die seiner Ansicht nach hier zu sehr ein Abstumpfen der
Spieler-Individualitäten erstrebte, statt sie harmonisch zusam-
menzuschweissen14.

13 Giorn. d. p., 9. 3. 49, II «Principe costante» al Teatro Papio di Ascona.
14 wie 13: «arrivando alla recitazione corale attraverso un'armonizzazione

di personalità invece che attraverso il loro annullamento in una specie
di collettivizzazione vocale e mimica».

62



Die zweifellos denkwürdigste Inszenierung am Teatro Papio,
«I Prigionieri» von Plautus, brachte 1950 die letzte
Vervollkommnung der Marionetten-Konzeption, denn jetzt war das

ästhetisch-geschmäcklerische Spiel durchaus angebracht, da es

sich um eine ärmliche, fast rührselige Fabel handelte. Denkwürdig

ist diese Inszenierung nicht allein wegen ihres kühnen Rückgriffs

auf den eher verpönten antiken Komödienschatz, als
vielmehr dank ihrer löblichen Absicht, nicht einfach archäologisch
richtig die Aufführung antiker Komödien nachzuahmen.
«Gesucht und gefunden wurde die ,Idee' der Antike», wie Richard
Seewalds begeisterte Kritik bezeugte15. Die wahre Antike
lebendiggemacht, mit den spröden Mitteln einer Schulbühne dem
modernen Publikum und vor allem dem einfachen Publikum Asco-
nas so nahe gebracht zu haben, dass es hingerissen mitging und
begierig gleichsam alles in sich hineinsog, war das Resultat einer
konsequenten Durchführung des Marionetten-Stils. Auf der
Bühne erhob sich vor einem schwarzen Vorhang ein zweites,
primitives Bretterpodium, zu dem rechts leiternartige Treppchen
hinaufführten, während die hintere Mitte der Behelfsbühne von
einer zweiflügligen antiken Tür sowie der Aufschrift «Hegionos
Oikia» (Haus des Hegion) eingenommen war. Wie sich der
Vorhang auftat, wohnte der Zuschauer einer fast kultischen Handlung

bei, der Verwandlung der Spieler in ihre Rollen. Ein paar
Knaben hüllten sich auf offener Bühne in ihre Gewänder, und
dann traten alle Spieler, einer nach dem andern zur Bretterbühne,
wo zwölf wunderschöne Masken aufgereiht lagen. Sie ergriffen
ihre Masken, trugen sie fort und der letzte sprach mit der Maske
unter dem Arm den plautinischen Prolog, worauf das Spiel
begann. Plötzlich belebten sich diese prachtvollen, vorhin noch
stummen, toten Masken zu feurigem Leben. Verschwunden waren
augenblicklich die eben noch zaghaften Gesten und linkischen
Bewegungen der Knaben, denn die Maske hatte sie ergriffen und
führte sie zu überwältigend plastischem Tanz mit weitausholen-
den, ausdrucksvollen Gebärden. Nun war alles «stimmig» geworden;

selbst das singende, fast einförmige Sprechen schien hier die
einzig gültige Ausdrucksform geworden zu sein. Reinste Wirkungen

gingen von jedem Detail aus: Der auf seinen Stab grotesk
gestützte Büttel oder der kleine Sklave mit seinen viel zu kleinen

15 Neue Zürcher Nachrichten, 3. 3. 50, Spiel in Masken.

63



Richard Seewald: «Captivi» von Plautus.

Kinderhändchen, die den Alten am Hintern stützend die Treppe
hinaufstemmen sollten. Modern, ja, aufstachelnd modern war
dieser Plautus inszeniert. Die Masken zum Beispiel bestanden aus
simplem grauem Karton, den Pater Hugo aus einem Stück
gebogen, plastisch bemalt und mit antikischen Schalltrichtern,
charakterisierenden Nasen und Haaren aus Fell, Flachs, Stahlwolle,
Kupferblech und dickem, farbigem Wollgarn bestückt hatte;
dennoch spürte man stets den Geist der Antike heraufwehen,
schon zu Beginn, beim Ritus der Rollenverwandlung. Als Kenner
hätte man durch die phantasievollen Schöpfungen hindurch
unschwer kunstgeschichtliche Herleitungen für Masken, Szenerien
und Bewegung geben können und wäre nicht zuletzt auf die Pro-
nomosvase aus Neapel gestossen. Genau dieser schöpferischen
Verlebendigung folgte auch die eigens für diese Inszenierung
geschaffene Musik Lucas Maria Valentin's. Als Komponist hätte er
die übliche stimmungsmässig erfassende Bühnenmusik schreiben
oder antike Musizierstile kopieren können, aber Valentin wollte
dem römisch-griechischen Ineinander dieses Werks Rechnung
tragen. Was er dabei intuitiv und theoretisch konzipierte, war

64



eine streng auf gesetzmässiger Akkordreihe aufbauende, neue
Klangwelt, die mit drei Flöten, Becken und Klavier Analogien
zu römisch-kriegerischen Fanfarenklängen bot und unauflöslich
hineinverflochtenes griechisches Moll enthielt. Diese, von Luigi
Biscossa «perfettamente plautina»16 genannte Musik blieb nie
Geräuschkulisse, sondern griff strukturierend ins Bewegungsund

Sprech-Spiel ein und half so wesentlich mit, das stelzig
Marionettenhafte der Knabenkörper zu durchbluten, indem sie Lyrisches

und Burleskes stil- und werkgetreu rhythmisch belebte.
Das musikalische Element trat auch in den folgenden Aufführungen

mitgestalterisch in Erscheinung, zunächst in Hugo von
Hofmannsthals «Leggenda di Ognuno», die das Teatro Papio in
einer klangvollen italienischen Prosa aufführte. Wie einst
mittelalterliche Dramen mit einer Messe eingeleitet und barocke
Sakramentsspiele vor dem Allerheiligsten aufgeführt wurden, eröffnete
hier andachtvoles Glockengeläute nicht nur akustisch, sondern
noch viel packender, auch pantomisch dieses neuzeitliche
Gleichnisspiel: Rotgewamste Knaben zogen in einer gotischen Turmstube

rhythmisch die Seile unsichtbarer, schwerhallender Glok-
ken, und alsbald verwandelte sich die Szene durch blosse
Beleuchtungskünste in die lichten Räume des Himmels, wo helle Posau-
nenstösse das Nahen von Gott dem Herrn verkündeten. Die
grossartige Einfachheit dieses Spiels vom Sterben des reichen
Mannes wurde szenisch durch eine einzige, denkbar einfache
mattgoldene Wand mit drei eingeschnittenen spitzbogigen Toren
verwirklicht, und mit kunstvoller Lichtführung und ein paar
höchst gediegenen Versatzstücken konnten gleichermassen
glaubwürdig Prunksaal und Kirchenschiff vorgestellt werden.
Derselben Tendenz ins Gleichnishafte, Symbolische, befleissigte
sich auch die Regie, wie schon das Glockenstuben-Vorspiel
bewies. Auch die Musik orientierte sich an dieser «Einsinnigkeit»

von Handlung, Szenerie und Regie. Valentin wählte
als Ausgangspunkt seiner Szenenmusik den Choral «O Haupt
voll Blut und Wunden» und liess ihn bereits in dem
himmlischen Posaunenduo mit einer Umkehrung des zweiten Takts
aufklingen; wie aus der Ferne kehrte der Choral in einer
siebenstimmigen Fuge für Posaunen, Streicher, Klarinetten und Orgel
wieder, als Jedermanns Mutter sich zur Kirche begab. Beim Fest-

16 Giorn. d. p., 18. 2. 50, Ritoma Plauto sulle scene del Papio d'Ascona.

65



mahl tauchte er als fröhlicher Kanon, und als volkstümliche
Ballettmusik beim Tanze der Pagen nochmals auf. Zum Auftritt des

Todes jedoch stieg er mit schmerzlich auseinanderfallenden
Akkorden zu einem jähen, entsetzlichen Knall auf, um erst bei der
Auferstehung Jedermanns als reine Chorallinie wieder anzuheben

und sich bei den Versen des Glaubens als festliche Fuge triumphal

aufzuschwingen. Mittels solcher Ausgestaltung gewann dieses

Mysterienspiel eine Art suggestiver Gewalt über die Spieler,
so dass sie zu wahren Meisterleistungen getragen wurden. Sobald
der Tod zu seinem immer mächtiger ausholenden Siegestanze
ansetzte und mit unwiderstehlich imperatorischer Gebärde einher-

zog, da verstummte das Publikum in eisigem Schweigen;
angstbeklommen erzitterte es auch unter dem mark- und beinerschütternden,

teuflischen Lachen Mammons, doch den übertölpelten,
kettenklirrenden grünen Teufel selber überschüttete es mit
mittelalterlich begeistertem Beifallsjubel. Unter solchen Mitspielern fiel
denn auch ein junger Schauspieler, der Ehemalige Hannes
Schmiedhauser, dem man die Rolle des Ognuno anvertraut hatte,
nicht sonderlich auf.

So ernst und jenseitstrunken der «Jedermann» war, so diesseitsfreudig

und irdisch schön war 1952 die Inszenierung von
Shakespeares «Sogno di una notte di mezz'estate». Aus Raum- und
Finanzgründen wurde dazu Mendelssohns Musik nur ab Band
gespielt. Dieser «Sommernachtstraum» wurde zur Ueberraschung
des Asconer Publikums ein voller Erfolg, obwohl es eine kühne
Wahl war, dieses selbst der Berufsbühne nur schwer zugängliche
Werk mit Schülern aufzuführen. Aber nach unseren Einsichten
in Pater Hugos Bühnenpraxis liegt es auf der Hand, dass es gelingen

konnte, da dieses Hochzeitsspiel ausser vom lyrischen Sprachzauber

vornehmlich aus spielerischen Elementen lebt, aus
bildlichen und plastischen Wirkungen, die nach tänzerischer Gestaltung

geradezu rufen. Pater Hugos Darstellungsweise ist uns nun
genügend vertraut, um vorauszusehen, dass eine atmosphärisch
geladene Stimmung wie etwa im «Standhaften Prinz» für die
Theseus-Hippolyta-Ebene, eine plastisch-groteske Welt etwa der
«Gefangenen» für die Handwerkerszenen und tänzerische Lösungen

wie im «Jedermann» und «Faust» zur Darstellung der Elfenwelt

Obérons dienen würden. Gleichwohl überraschte die unfassliche

Schönheit des Hofes mit seinen vier Säulchen in der
vibrierenden, ereignisfrohen Mondnacht oder die sommerlich volle

66



Glut bei der Ruine und die zirpende, lispelnde Glühwürmchenpracht

dieser zaubrischen Johannisnacht. Und dann das luftige,
unermüdliche Volk der Elfen und Geister, deren Darsteller dank
monatelanger Lockerungsübungen zu höchster Anmut natürlicher

Beweglichkeit gelangt waren; ihnen und vollends dem drolligen,

quicklebendigen Unfugstifter Puck — ihm allein schon, weil
er schön war und weil er so unirdisch schön tanzte — mochte man
schrankenlos glauben, dass eine solche sagenhafte Zaubernacht
tatsächlich all das unwahrscheinliche Geschehen möglich machen
könne. Die gewaltige Arbeit einer gültigen Interpretation dieses

Werks war jedenfalls am Teatro Papio in einer Weise geglückt,
dass Publikum und Kritiker glaubten, erst hier Shakespeares
«Sommernachtstraum» entdeckt zu haben, den Traum des Lebens
in seiner verwirrlich schönen Fülle.17

In ganz andere Welten führte das Doppelprogramm von 1953

mit Max Mells «La leggenda degli Apostoli» — einer weiteren
Erstaufführung in italienischer Sprache und wiederum in Pater
Hugos eigener Uebersetzung — und Miguel di Cervantes «Ii
quadro delle meraviglie». Den holzschnittartigen Charakter von
Vers und Figuren des «Apostelspiels» realisierte Pater Hugo mit
einer Bergbauernhütte aus rauh behauenen Brettern.
Ungeschlachte und unproportionierte Schüler wurden denn auch
ausersehen für die Rollen der Apostel, während ein zarterer Knabe
die Magdalen, ein hagerer, reiferer aber den Grossvater spielen
musste. Die Inszenierung betonte den Realismus des Werks und
bedurfte deshalb spezieller Regiemassnahmen. Ein Zwölfjähriger
weiss noch keineswegs, wie ein schüchternes, gläubiges Mädchen
spricht, und doch sollte er ganz realistisch genau so sprechen können.

Pater Hugo liess seine Magdalen für ihren allerliebsten
Besuch, den zu Gast erhofften Heiland, eiligst Socken, Bänder und
Tücher vom Kachelofen herabholen und wegräumen. Dieses
übergeschäftige Agieren, das auch ein Knabe nachvollziehen
kann, gab Magdalens Stimme den nötigen Zusatz aufgeregter
Schüchternheit. Weil Nachahmung von Sprechkünsten bei Schülern

selten überzeugt, pflegte Pater Hugo den Text sozusagen
«zu Ende zu denken», in Handlung umzusetzen, die sofort
«gespielt» werden kann. Bei solcher Regie wurden die Spieler befähigt,

17 G. Biscossa, Giorn. d. p., 23.2.52: «Un sogno di una notte di mezza
estate: che raramente c'è piaciuto come nella recita di questi attorira-
gazzi».

67



den grossen, von echt christlichem Humor durchwobenen Ernst
des Apostelspiels so überzeugend zum Ausdruck zu bringen, dass

die Zuschauer tatsächlich weinten und unter Tränen lächelten.
Im zweiten Stück schlug dann die Heiterkeit höchste Wogen.
Hier wurde alles Stil und Tempo. Die uralte Fabel von dem
Gewand des Kaisers war bei Cervantes dergestalt abgewandelt worden,

dass ein Unternehmer seinem Dorfpublikum in einem leeren
Bühnenrahmen Vorgänge und Bilder vorgaukelte, welche
angeblich nur Leuten ehrbarer Herkunft sichtbar werden könnten.
Hier durfte der Regisseur alle Register ziehen: koboldartige
Flötenbläser brachten Laune und Bewegung unter die umherstolzierenden

Dorfgranden, in deren Mitte Capocomica überaus
weiblichen Charme entfaltete; eine höchst amüsante Einlage war auch
das Tanzduett eines Jünglings mit der nichtexistierenden Ballerina.

Brachte das Apostelspiel mit seiner dichten, wirklichkeitsnahen

Stimmung — die nicht zuletzt durch akustische Naturalismen

wie Schneeabstampfen vor der Türe, das Muhen der
vernachlässigten Braunen und das Kaffeekannengerumpel in der
Küche bewirkt wurde — bei aller Versöhnlichkeit eine ernsthafte
Note herein, so mutete das zweite Stück mit seiner unbefangenen
Ausgelassenheit wie ein barockes Zwischenspiel oder gar wie ein
antikes Satyrspiel an. Die kulturelle Spannweite dieses

Programms, das hier sozusagen Europa von Oesterreich bis Spanien
umfasste, war für die Spielplangestaltung des Teatro Papio
überhaupt kennzeichnend. Aus möglichst allen Theater-Kulturen des

Abendlandes und immer mit einer typisch südlichen Tendenz zur
heiteren Mitte — nie die Extreme von Komik und Tragik
suchend, im Gegenteil wie im Weltkrieg wohltuend Besinnliches mit
Heiterem abwechselnd — stellte Pater Hugo ein ansehnliches
Repertoire zusammen, das sowohl dem klassisch-humanistischen
Bildungsprogramm der Schule, als auch den Bedürfnissen und
Ansprüchen eines «Theaters der italienischen Schweiz» genügen
konnte.

So umfassend Pater Hugos dramaturgische Weitsicht am
Teatro Papio war, so wenig war es ihm zu verargen, dass bei der
Auswahl für das Jahr 1954 zur Eignung des Stoffes deutlich auch
eine Neigung zum Stoffe hinzugekommen war. Die Aufführung
der Shakespearschen Romanze «La tempesta» verwirklichte auf
ihre Art dieselbe Bühnenmagie wie frühere Inszenierungen. Doch
die besinnlichen und heiteren Elemente der Fabel waren hier

68



durch Spiel und Ausstattung so berückend schön aufgeblüht, dass

man des Spielleiters eigenste Sprache zu hören glaubte. Versetzen
wir uns in den langsam verdunkelten Saal: Gewaltiges Brausen
und Rollen von Winden und Wellen erschallt — der Vorhang
hebt sich: Ein Schiff im Sturm — Matrosen und Hofleute
torkeln über die Planken — Segel und Stricke schwingen weit aus,
kontrastiert von den in Gegenrichtung schaukelnden Horizontwolken.

Mit nichts als mit Bewegung von Spielern und Versatzstücken

tost auf der Bühne ein so eindrücklicher Orkan, dass das
Publikum mitzuschwanken beginnt und die Seekrankheit
leibhaftig verspürt. Doch im Handkehrum, innert Sekunden, liegt
eine still verträumte Insel vor uns und das Märchen nimmt seinen
Lauf. Derlei war nicht mehr blosse Pflichterfüllung eines geplagten

Theaterdirektors, das war echteste Theaterbegeisterung,
schöpferische Gestalterfreude. Diese bis ins kleinste Detail
sorgfältige Ausarbeitung des Sturms bewies nicht nur die Reife von
Pater Hugos Können, sondern ebenso, dass er aus der Not seiner
Schüler eine Tugend der Theaterkunst zu machen wusste, oder,
dass es Pater Hugo gelungen war, über den eigenen Schatten zu
springen. Seiner Ueberzeugung nach hatte nämlich das
Schultheater grundsätzlich nichts mit Kunst zu schaffen. Für ihn
bestand zwischen Kunst und Schultheater der wesentliche, nicht
etwa nur graduelle Unterschied, dass allein Künstler mit künstlerischer

Bewusstheit gestalten, während Schülern ästhetisches
Schaffen nur als Spiel möglich ist. Darum wollte Pater Hugo
«Theater» auch nicht als «Sprachkunst» definiert wissen, da das
Wortkunstwerk das vielschichtigste und intellektuellste und
somit den Schülern das fremdeste ästhetische Gebilde ist; viel näher
lag da die Auffassung des Theaters als «Schau-Spiel», fernab des

verfänglichen Begriffes «Kunst» und als «Spiel» der Jugend zum
vorneherein zugänglich. Ein «Spiel, den Zuschauern zur Schau
gestellt», war sachgemäss die richtige Auslegung; bei Pater Hugo
bedeutete dieses «Spiel» allerdings einiges mehr: Ein «Spiel», das
schaubar macht». Er musste als «Spiel-Leiter» so wirken, dass das
Spiel «transparent», den Intentionen des Autors gerecht wurde.
Deshalb wählte er seine Spieler eben nach ihren natürlichen Gaben

aus. Solche Gaben, die sie befähigten, ihre Funktionen im
Spiel zu erfüllen, nämlich ihre Rolle «sichtbar» zu machen, waren
zunächst Gaben der «Erscheinung», welche durch Veranlagung
und Entwicklung geprägt ist. Wie sich das konkret ausnahm, ha-

69



ben wir bei Gelegenheit gesehen: das Unproportionierte und
Ungelenke des Knabenalters Hess sich zum Marionettenstil eines

«Faust» oder der «Gefangenen» verdichten, das Klotzige und
Rauhe der Entwicklungsjahre zum Holzschnittstil des «Apostelspiels»

und die Anmut und Geschmeidigkeit des Jünglings Hess

sich zum Tanzstil eines «Jedermann», «Sommernachtstraum»
oder «Sturm» aufwerten. Weil die Erscheinung ja meist dem
Charakter entspricht, konnte Pater Hugo den lebenssprühenden
Lausbub im «Faust» als Zanni einsetzen und im «Sturm» ein
hageres, wendiges und ebenso pfiffiges Kerlchen als Luftgeist
Ariel auftreten lassen, wie auch als Caliban ein behäbiger, schwer-
fälHger Knabe in Frage kam. Dank solcher Sorgfalt und Umsicht
in der Spielerwahl machte der Spielleiter bereits den «Spiel-Plan»
«sichtbar», da jeder Spieler nun seine Rolle sozusagen leibhaftig
war und seine Funktion im Spiel «verkörperte». Was noch dazu
kommen musste, war einmal der «Spiel-Platz», worunter in un-
serm Sinne die gesamte Ausstattung, der sogenannte «Spiel-Rahmen»

zu verstehen wäre. Mit Pater Hugos Regiearbeit, seinem
«Zuendedenken des Textes» war auch die «Spiel-Regel», mit der
der Spielleiter eben das Spiel «anleitete», gegeben. Da nun alle
diese Spiel-Elemente vom gleichen Kern der atmosphärischen
Dichte, dem dichterischen Gehalt eines Werks her konzipiert
wurden, konnte sich dieser «Schattensprung» vollziehen. Denn
dadurch, dass dieses im Grunde «unkünstlerische» Spielen dank
seiner vollkommenen «Gleichsinnigkeit», seiner Vollendung der
Teile im Gesamten, eben doch hinaufreichte in die Region der
ästhetischen Gebilde, wurde es dennoch «Kunst». Als solche
wurde die «Bühnenkultur» des «Teatro Papio» denn auch beurteilt,

nicht nur im Inland oder im Tessin18; die Einzigartigkeit
und Vollkommenheit von Szenerien, Regieführung und
Spielplangestaltung wurde sogar Berufsbühnen zur Seite gestellt19.
E>as Ensemble des «Teatro Papio» hatte sich einen solchen Ruf
errungen, dass namhafte Künstler vom Fach diese Bühne
aufsuchten und häufig Einladungen zu Tourneen einliefen20.

19 J. Gregor, Wiener Tageszeitung, 1. 5. 49: «Die Aufführungen sind nicht
nur im Collegio, sondern weit darüber hinaus Ereignisse».

19 E. Pirchan, Die Furche, 25. 12. 47: «... sehr ansehnlicher Spielplan, an
dem sich manche grosse Bühne ein Beispiel nehmen könnte... man
spricht ja bereits von dem dort geprägten Bühnenstil des Teatro Papio».

20 Harald Kreutzberg wollte «unbedingt auf dieser berühmten Bühne» tan-

70



Mit dieser weisen Beschränkung auf die Möglichkeiten der
Schulbühne, also mit Pater Hugos «Schau-Spiel»-Konzept, war
implicite auch eine Bevorzugung «atmosphärisch ergiebiger»,
«spielerisch zugänglicher» Werke gegeben, was zu Shakespeares
Romanzen, zu Märchen- und Gleichnisspielen führte:
ausgesprochene Wortkunstwerke, der klassischen deutschen Dramenliteratur

zum Beispiel oder der Shakespeare der Tragödien und
Historien, wurden umgangen. Dieses Konzept musste aber bei
einem «schaufreudigen» Publikum wie das Asconas grundsätzlich
Anklang finden und anderseits konnte es auch für den Spielplan
eines Tessinertheaters fruchtbar werden, indem es zwangsläufig
eher heiter besinnlichen Stücken zuneigte und damit einem heiter
empfindenden, lebensfreudigen Tessiner Publikum eben mehr die
klassisch heitere Mitte des abendländischen Theaters aufschloss.
Darum bleibt dieses «Teatro Papio», dessen Blüte so unvermittelt
abbrach und dessen Dokumente wie Regiebücher, Szenerien,
Musikalien und Tonbandaufzeichnungen den Brandstiftungen zum
Opfer fielen, ein Stück Theatergeschichte: Ein Stück
«Theatergeschichte des Tessin» als Werk einer schöpferischen Persönlichkeit,

wie sie Oskar Eberle gefordert hatte21, und ein Stück
«Theatergeschichte der Schweiz» als einziges Theater der italienischen
Schweiz. Gleichzeitig stand das Teatro Papio aber auch innerhalb
einer «Geschichte der schweizerischen Kollegibühnen», doch
scheint diese klösterliche Theatertradition, deren lebendigster
Erbe und Vollender das «Teatro Papio» war, gegenwärtig im
Kern erschüttert, denn auch in Einsiedeln wurde ihr nun der
brauchtümliche Boden entzogen, dass die 150-jährige Operntradition

abgeschafft und die Fastnachtaufführung vor die ortsübliche

Fastnachtszeit verlegt worden ist. Durch seinen «frischen
künstlerischen Willen» und die Weite seines dramaturgischen
Blickes hatte das «Teatro Papio» den Durchschnitt dieser
Ordenstheater-Tradition nicht nur überflügelt, sondern auch
gezeigt, wie sinnvoll und erfolgreich diese Tradition noch heute
sein kann, wenn man sie ernst nimmt.

zen, auch Teo Otto besichtigte sie. In Lugano wurden die «Gefangenen»
einmal aufgeführt, alle anderen Tournee-Angebote lehnte die
Schulleitung ab.

21 XIII. Jahrb. d. Ges. f. schw. Theaterk. (1943), Sonderdruck 1945. S. 89.

71


	Das "Teatro Papio" in Ascona

