
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 30 (1964)

Artikel: Probleme der Shakespeare-Übersetzung

Autor: Stamm, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROBLEME DER SHAKESPEARE-ÜBERSETZUNG
Von Rudolf Stamm

Wir können dasUebersetzen ein grossartiges Spiel nennen,
vergleichbar der Tätigkeit eines Schachspielers, der imstande ist, ein
Dutzend Bretter gleichzeitig zu überblicken und die Figuren
darauf unter Kontrolle zu halten: ein Spiel allerdings, das nicht
gewonnen werden kann, denn, streng genommen, ist die Ueber-

tragung eines literarischen Kunstwerks in eine andere Sprache
eine Unmöglichkeit, wie sorgfältig auch immer der Uebersetzer
sich bemühen mag, all den Nuancen der Bedeutung, der

Stimmung, des Nachdrucks, des Klanges, des Rhythmus, der syntaktischen

Fügung, der Metaphorik, der Assoziationen weckenden

Kraft, die in einer bestimmten Stelle wichtig sein können,
gerecht zu werden. Eine für den Uebersetzer unentbehrliche
Begabung besteht in der Fähigkeit, die Verluste, welche er in einer
der eben aufgezählten Sphären seiner Tätigkeit in Kauf nehmen

muss, durch Gewinne in einer anderen Sphäre einigermassen
wettzumachen, eine andere im Scharfblick, der ihn erkennen
lässt, was in der Uebersetzung unbedingt erhalten bleiben
muss und was notfalls geopfert werden kann, wenn seine Arbeit
als eine gültige Neuschöpfung des Originals bestehen soll. Eine
Neuschöpfung des Originals! Der Ausdruck erinnert uns daran,

dass die Uebersetzung eines literarischen Kunstwerks mehr
ist als selbst das edelste der Spiele: eine Kunst eigenen Rechts,
unmöglich ohne die unversehens einfallenden Gaben des Glücks,
ohne die intuitiven Entdeckungen, welche die Werke der Dichter

selbst kennzeichnen. Diese Kunst der Uebersetzung hat eine
lange und ehrwürdige Geschichte. Sie war da bei der Geburt
aller unserer modernen Literaturen, und sie begleitete deren
Entwicklung als eine stolze und unabhängige Kunst, als eine
Quelle der Inspiration, der Erneuerung und der gegenseitigen
Befruchtung. Es ist kein allzugutes Zeichen für die gegenwärtige
literarische Lage, dass es viele Leute gibt, welche die Würde
und Bedeutung der Uebersetzungskunst vergessen haben und

197



eine Art von niedriger Plackerei in ihr sehen, die möglichst bald
den elektronischen Maschinen übergeben werden sollte.

Unter den vielen faszinierenden Kapiteln in der Geschichte
dieser literarischen Gattung haben wir die Uebersetzung der
shakespearischen Dramen ins Deutsche zum Gegenstand dieses

Essays gewählt. Seit der Zeit, als Bodmer und Lessing, Herder
und Goethe Shakespeare zu einer Triebkraft in der deutschen
Literatur machten, blieb das deutsche Interesse an Shakespeare
so stark und aktiv, dass es in der Periode des Imperialismus zu
einer besonderen Art von teutonischer Hybris führte, die sich
im Reden über «unseren Shakespeare» äusserte. Diese Formulierung

wollte besagen, dass den Deutschen die Aufgabe
zugefallen sei, der Welt, und damit natürlich auch der
englischsprechenden Welt, das rechte Verständnis und die volle Würdigung

des Schatzes beizubringen, den sie in den Werken des

grossen Elisabethaners besass. Heute, nachdem die Torheit dieser

Meinung längst entlarvt worden ist, darf der deutschsprachige

Liebhaber Shakespeares mit ruhigem und massvollem Stolz
auf die eigentümliche Tatsache blicken, dass im gegenwärtigen
Jahr, da die Welt den 400. Geburtstag des Dramatikers feiern
kann, die Deutsche Shakespeare-Gesellschaft ihrerseits schon
hundert Jahre alt ist und den hundertsten Band ihres
Jahrbuchs erscheinen lässt, während die entsprechende englische
Veröffentlichung, der «Shakespeare Survey», seine glänzende
Laufbahn erst 1948 begann, und während das amerikanische
«Shakespeare Quarterly», eine ausgezeichnete Vierteljahresschrift

von gleicher Bedeutung, erst 1950 gegründet wurde.
Ein anderes Zeichen für Shakespeares dauernde Popularität in
Deutschland ist die Tatsache, dass seine Werke wieder und
wieder übersetzt wurden, obwohl die Leser und Theater deutscher

Sprache das ausserordentliche Glück hatten, schon früh
im 19. Jahrhundert das Uebersetzungswerk August Wilhelm
Schlegels und seiner Helfer zu empfangen, ein Werk, das seither
in bestimmten Einzelsphären übertroffen, als Gesamtleistung
aber nie erreicht worden ist. Glücklicherweise war aber das
Ansehen des Schlegelschen Textes nicht von der Art, welche
spätere Autoren von ihren Versuchen, neue Versionen zu schaffen,

abgeschreckt hätte. Von denen, welche das grosse Wagnis
in unserem Jahrhundert unternahmen, erwähne ich Richard
Flatter, Friedrich Gundolf, Walter Josten, Hans Rothe, Rudolf

198



Schaller, Rudolf Alexander Schröder, Hedwig Schwarz und
Theodor von Zeyneck.

Hier sollen die Methoden von fünf Uebersetzern kurz
charakterisiert werden, deren Werke fünf verschiedene historisch
und auch prinzipiell wichtige Uebersetzungstypen darstellen.
Wir beginnen mit Schillers klassizistischer «Macbeth»-Fassung,
die im Jahre 1800, unmittelbar nach dem Abschluss des

«Wallenstein», entstand. Es folgt ein Blick auf Schlegel, der zwischen
1797 und 1801 sechzehn der Stücke übersetzte. Dann wenden
wir uns zu den Uebersetzern unseres Jahrhunderts und beginnen
mit Rudolf Alexander Schröder, der sich zwischen 1906 und
1962 immer wieder mit Shakespeare beschäftigte und von zehn
der Dramen deutsche Entsprechungen schuf. Anschliessend
betrachten wir kurz die Methoden Hans Rothes, dessen Ueber-
setzungswerk der Ersten Nachkriegsperiode angehört, und
diejenigen Richard Flatters, der seinen Shakespeare nach dem
Zweiten Weltkrieg in Angriff nahm.

* *
*

Als Schiller seine Fassung des «Macbeth» zum Druck gab,
nannte er sie: «Macbeth. Ein Trauerspiel von Shakespeare. Zur
Vorstellung auf dem Hoftheater zu Weimar eingerichtet von
Schiller.» Das könnte die irrige Meinung erwecken, sein Text
sei mit den theaterbewussten Fassungen, die in unserem
Jahrhundert entstanden sind, verwandt. Tatsächlich veranlasste die
Rücksicht auf das Theater den Dichter, ein paar Nebenfiguren
wegzulassen und einige der kurzen Szenen zusammenzuziehen
oder umzustellen, aber alle seine bedeutenden Aenderungen
haben nur wenig mit dem unmittelbaren Aufführungszweck,
dagegen sehr viel mit der Theorie der Tragödie und den ihr
entsprechenden stilistischen Idealen zu tun, zu denen der Dichter

sich zur Zeit des «Wallenstein» bekannte. Wie Alexander
Popes «Homer» zählt sein «Macbeth» zu den grossangelegten
Umwandlungen eines Originals in einen gänzlich neuen Stil.
Seine tragische Theorie, die er unter dem Einfluss der griechischen

Tragödie entwickelt hatte, verlangte, dass der Held weder
durch eigene Schuld noch durch die Bosheit von Uebeltätern
fallen sollte, sondern durch eine schicksalsträchtige Konstellation

unpersönlicher Umstände. Obwohl er Shakespeares «Mac-

199



beth» schon früh bewundern lernte, fand er auf der Höhe seines

klassizistischen Kunstverständnisses, der Dramatiker habe den
Helden mit zuviel Verantwortung für seine Verbrechen und
seinen Sturz belastet. Deshalb versuchte Schiller durch kleine
Retouchen das im Grunde edle Wesen Macbeths zu unterstreichen

und möglichst viel von der Verantwortung für seine

Schuld auf Lady Macbeth abzuschieben. Die sich ergebende
Gewichtsverschiebung ist unbedeutend. Viel einschneidender ist
seine Behandlung der Hexenszenen. Shakespeares Schicksalsschwestern

sind mit den Hexen des Volksaberglaubens
verwandt, unbestimmt, fremdartig, unheimlich, ränkevoll, verführerisch

für den Sterblichen, der den Samen des Bösen im eigenen
Herzen trägt. Schillers Hexen handeln viel bewusster. Er plant
für sie eine eigentliche Politik des Bösen, der Macbeth zum
Opfer fällt. Hier ein Teil ihres Gesprächs in der ersten Szene
der Tragödie:

1. Hexe
Aber die Meisterin wird uns schelten,
Wenn wir mit trüglichem Schicksalswort
Ins Verderben führen den edlen Helden,
Ihn verlocken zu Sünd und Mord.
3. Hexe
Er kann es vollbringen, er kann es lassen;
Doch er ist glücklich, wir müssen ihn hassen.
2. Hexe
Wenn er sein Herz nicht kann bewahren,
Mag er des Teufels Macht erfahren.
3. Hexe
Wir streuen in die Brust die böse Saat,
Aber dem Menschen gehört die Tat.
1. Hexe
Er ist tapfer, gerecht und gut.
Warum versuchen wir sein Blut?
2. und 3. Hexe
Strauchelt der Gute und fällt der Gerechte,
Dann jubilieren die höllischen Mächte.

Die Verwandlung der Hexenszenen soll den ursprünglichen
Seelenadel des Helden betonen; sie stimmt aber auch mit Schillers

Auffassung von dem der Tragödie angemessenen Decorum

200



überein. Diese Auffassung verlangte ausserdem seine berühmteste

Aenderung an Shakespeares Werk: er ersetzte den betrunkenen

Pförtner mit seinen wilden und wüsten Reden, die in ihrer
Vieldeutigkeit immer wieder ironische Lichter auf das
Hauptgeschehen des Dramas werfen, durch einen nüchternen Pförtner,

der sein Tagewerk mit einem frommen Morgenlied beginnt.
Schillers Auffassung vom Decorum darf nicht mit der unkünstlichen

Pedanterie manch eines kleineren Klassizisten verwechselt
werden. Sie steht in vollkommener Harmonie mit seinem tragischen

Stil. Es ist ein schöner und kraftvoller Stil, aber er ist
grundverschieden von demjenigen Shakespeares. Vor allem ist
er ausgeglichener. Seine zahlreichen Stufungen liegen zwischen
schlichter Würde und hinreissendem rhetorischem Pathos.
Shakespeares zahlreichere Stufungen liegen zwischen einer
umgangsprachlichen Einfachheit, die manchmal hart und unbarmherzig

werden kann, und einer unbezähmbaren Ausdruckswut,
die sich in der komplizierten Metaphorik, der mehr andeutenden
und suggerierenden als klar darstellenden Form der Rede
äussert. Der Unterschied zwischen den zwei Stilen erscheint in
jeder Einzelheit der Diktion und der Metrik; er ist nirgends
auffälliger als im Gebrauch der Metaphern. Schillers Metapher
ist eine Brücke zwischen einer klar erfassten oder erfassbaren
Idee und dem Bild, das derselben Kraft und Farbe verleiht.
Auch Shakespeare kannte und gebrauchte diese Form der Metapher;

in den Werken seiner Reife ging er aber über sie hinaus,
indem er Bilder und Bilderreihen gebrauchte, welche auf die

Wiedergabe einer ganzen Erfahrung zielten, die noch nie in
Begriffe gebannt worden war und auch nicht in sie gebannt
werden konnte. Mit der Schöpferkraft und dem Takt des Dichters

gab Schiller der Tragödie Shakespeares seine eigene Form,
wobei er alle diejenigen shakespearischen Elemente bewahrte,
die in seinem eigenen Stil Ausdruck finden konnten, und
daneben die ihm selbst adaequaten Methoden anwandte, um Lük-
ken auszufüllen, fehlende logische Glieder einzufügen und um
Ausdrücke zu ersetzen, die ihm zu extravagant oder idiosyn-
kratisch erschienen. Beachten wir, wie er die folgende
ungeheuerliche Rede der Lady Macbeth zähmt:

I have given suck, and know
How tender 'tis to love the babe that milks me:

201



I would, while it was smiling in my face,
Have pluck'd my nipple from his boneless gums,
And dash'd the brains out, had I so sworn
As you have done to this. (I, vii, 54—60)

Ich habe Kinder aufgesäugt und weiss,
Wie allgewaltig Mutterliebe zwingt,
Und dennoch — Ja, bei Gott, den Säugling selbst

An meinen eig'nen Brüsten wollt' ich morden.
Hätt' ich's geschworen, wie du jenes schwurst!

Und wie er dem Bild des gerinnenden Lichts in der folgenden,
im übrigen glücklich übersetzten Stelle ausweicht:

Light thickens; and the crow
Makes wing to th' rooky wood; (III, ii, 50f.)

Schon sinkt der Abend, und die Krähe fliegt
Dem dohlenwimmelnden Gehölze zu

Wie er einen einmaligen, originellen Ausdruck mit einem
geläufigen wiedergibt:

(To leave no rubs and botches in the work) (III, i, 133)
um nichts halb zu tun,

Yet do I fear thy nature:
It is too full o' th' milk of human kindness,
To catch the nearest way. (I, v, 16—18)

Und dennoch fürcht' ich
Dein weichliches Gemüt — du bist zu sanft
Geartet, um den nächsten Weg zu gehen.

Das shakespearische Bild, dem Schiller hier ausgewichen ist,
hat dann aber in «Wilhelm Teil» sein Echo gefunden:

in gärend Drachengift hast du
Die Milch der frommen Denkart mir verwandelt.

* *
*

Während Schiller an seinem «Macbeth» arbeitete, war August
Wilhelm Schlegel mit den 16 Stücken beschäftigt, die er
zwischen 1797 und 1801 übertrug. Es ist erstaunlich, wie verschie-

202



den die bewussten Ziele dieser beiden zeitgenössischen Ueber-
setzer waren. Schlegel war ganz von der Leidenschaft
beherrscht, in der Uebersetzung so viel wie nur immer möglich
vom Original zu erhalten. Der Gedanke an eine Uebertragung
in einen neuen Stil war ihm völlig fremd. Und tatsächlich, es

gelang ihm eine an das "Wunderbare grenzende Annäherung an
seine Originale. Betrachten wir sie aber heute nach mehr als
anderthalb Jahrhunderten ganz genau, so entdecken wir, dass

auch Schlegel etwas Neues und von Shakespeare Verschiedenes
geschaffen hat. Seine Umwandlung ist aber subtiler, weniger
leicht fassbar als diejenige Schillers, weil sie etwas war, das dem
Uebersetzer ganz einfach zustiess. Sie geschah gegen seinen
Wunsch und Willen. Das Ereignis dieser geheimnisvollen
Umwandlung bedeutet nichts anderes, als dass Schlegels Shakespeare

eine echte und originelle Schöpfung der Goethezeit ist. Die
stilistischen Aenderungen, welche er einführte, können in einem
Ueberblick wie dem gegenwärtigen im Anschluss an das über
Schiller Gesagte ganz einfach charakterisiert werden. Die Stile
der beiden Uebersetzer haben ihre Wurzeln im gleichen Boden.
Aus diesem Grunde wurde Schlegel gegen seinen bewussten Willen

in der Richtung gezogen, die Schiller absichtlich eingeschlagen

hatte. Viel diskreter, fast unmerklich manchmal, hob auch

er das stilistische Niveau manch einer Stelle, nahm auch er da
und dort einer shakespearischen Kante die letzte Schärfe, glättete

auch er die Oberfläche, normalisierte auch er Syntax, Meta-
phorik und Metrik. Es handelt sich fast immer um Kleinigkeiten,

um Nuancen, aber eine bestimmte Anzahl veränderter
Nuancen führt zu einem alles durchdringenden Wechsel in der
Tonlage. Als Beispiel führen wir die Uebersetzung einer Strophe
aus Ariels rätselvollem Lied im «Sturm» vor:

Full fadom five thy father lies;
Of his bones are coral made;
Those are pearls that were his eyes:
Nothing of him that doth fade,
But doth suffer a sea-change
Into something rich and strange.
Sea-nymphs hourly ring his knell:
Burthen: Ding-dong.
Hark! now I hear them, — Ding-dong, bell.

(I, ii, 399—406)

203



Fünf Faden tief liegt Vater dein,
Sein Gebein wird zu Korallen,
Perlen sind die Augen sein,
Nichts an ihm, das soll verfallen,
Das nicht wandelt Meereshut
In ein reich und seltnes Gut.
Nymphen läuten stündlich ihm,
Da horch! ihr Glöcklein — Bim! bim! bim!

Die sachte Romantisierung der Strophe hängt mit den
Umstellungen «Vater dein» und «Augen sein» zusammen, aber
auch mit der verharmlosenden und vergleichsweise schönrednerischen

Wiedergabe des einmaligen, seltsam präzisen «But
doth suffer a sea-change». Auch der weibliche Reim bringt
eine gewisse Erweichung des Originals mit sich.

Wir sollten erkennen, dass die Verbindung von Originaltreue
mit einem Stil, der so eigenwüchsig, konsequent und lebendig
wie derjenige Schlegels ist, eine ganz ausserordentliche
Kunstleistung darstellt. Aus diesem Grunde sind die Texte Schlegels
einer der grossen Schätze des deutschen Theaters und der
deutschen Literatur geblieben und werden es weiterhin bleiben. Dieses

Urteil bezieht sich auf die, im ganzen, siebzehn Stücke, die
Schlegel selbst übersetzt hat. Die übrigen Stücke des Ueber-
setzungswerkes, das gewöhnlich die Namen Schlegels und Tiecks
trägt, stehen nicht auf der gleichen Höhe, obwohl Dorothea
Tieck und Graf Baudissin, die unter Ludwig Tiecks Aufsicht
arbeiteten, vom Geist des Meisterübersetzers, Schlegels, inspiriert
waren.

* *
*

Indem wir uns den modernen Uebersetzern zuwenden,
erwähnen wir zunächst die zwei Argumente, mit denen sie alle
die Wiederaufnahme der grossen Arbeit rechtfertigen: Das erste

von ihnen besagt, dass Schlegels Fassungen schon deshalb
unbefriedigend seien, weil er von englischen Texten ausgehen musste,
welche bedeutend schlechter waren als die von der modernen
Textkritik geschaffenen, und weil sein Textverständnis an
vielen Stellen hinter dem zurückblieb, was die Shakespeare-
Philologie seither erarbeitet hat. Zweitens führte die Beobachtung,

dass Schlegels Werk die Stilmerkmale seiner Zeit trägt,

204



zur Frage, ob nicht eine Fassung geschaffen werden könnte, die
echter, d. h. «elisabethanischer» wäre als die seine, oder aber
eine Fassung, welche die Stilmerkmale unserer eigenen Zeit tragen

würde. Der Dichter-Uebersetzer Rudolf Alexander Schröder,

den wir jetzt kurz betrachten wollen, hat seine Wahl
zwischen diesen Möglichkeiten mit ungewöhnlicher Entschiedenheit
getroffen. Die Tatsache, dass Schröder unter den modernen
Uebersetzern einen Platz beanspruchen kann und in Zukunft
vielleicht sogar einen sehr wichtigen Platz einnehmen wird, ist
erst im Januar 1963 klar geworden, als der Suhrkamp-Verlag
den 7. Band seiner «Gesammelten Werke» publizierte. Von den
zehn Shakespeare-Uebersetzungen, welche dieser Band enthält,
waren die meisten bisher nur fragmentarisch oder gar nicht im
Druck erschienen. Sie entstanden aus ganz verschiedenen
Anlässen und in verschiedenen Perioden von Schröders Dichterleben:

die früheste im Jahre 1906, die späteste im Jahre 1962.
Das ganze Uebersetzungswerk trägt den Stempel der Affinität
zwischen diesem Dichter und dem Geist des Barocks. Wenn
Schröder seinen Shakespeare übersetzt, so benutzt er alle Mittel,
welche die deutsche Sprache einem ihrer Meister zur Verfügung
stellt, aber er bevorzugt die barocken Ausdrucksformen des
siebzehnten Jahrhunderts. Sein Suchen nach den besten Aequiva-
lenten, seine Weise, Gewinne und Verluste gegeneinander
abzuwägen, sind von erfrischender Kühnheit und Originalität, und
während er sich mit den Einzelheiten abgibt, verliert er nie die
Kontrolle über die Gesamtwirkung. Obwohl er viel weniger
von diesem Anliegen spricht als etwa Rothe und Flatter, ist
er der einzige mir bekannte moderne Uebersetzer, der es

versteht, den mächtigen Zauberbann der romantischen Diktion
Schlegels wirklich zu brechen. Seine Sprache ist allerdings nicht
einfach, und der Schauspieler, der seine Verse zu sprechen
versucht, wird Schwierigkeiten begegnen, die denjenigen sehr ähnlich

sind, welche ein englischer Schauspieler beim Studium
einer Shakespearerolle überwinden muss.

Schröders Fassung der zitierten Ariel-Strophe lautet:

Fünf Faden tief dein Vater liegt,
Von Korallen sein Gebein,
Perlen in sein Aug gefügt,
Darf nichts an ihm vergänglich sein,

205



"Wandelt sich am Meeresgrund
In ein Kleinod rar und bunt.
Das Stundenglöcklein: bim, bam, bäum
Läuten ihm die Wasserfraun.

Die Umstellungen und der weibliche Reim, die wir bei
Schlegel bemerkten, sind verschwunden. Auch der Vers «Wandelt

sich am Meeresgrund» hat etwas von der Sachlichkeit und
Schärfe des Originals zurückgewonnen. Beim ersten Lesen der
Zeile «in ein Kleinod rar und bunt» möchten wir vielleicht
tadeln, dieses «bunt» sei lediglich als Reimwort aufgenommen
worden; blicken wir aber genauer hin, so entdecken wir, dass
das Wort mehr als eine notwendige Funktion hat in dem
subtilen Entsprechungsgefüge, das den seltsamen Reiz des Originals
so genau und glücklich auffängt. Zu den glücklichen Kühnheiten

des Dichter-Uebersetzers zählen wir auch die Wiedergabe

von «to ring the knell» durch «das Stundenglöcklein
läuten» und von «sea-nymphs» durch «Wasserfraun».

* *
*

Es war für Rudolf Alexander Schröder ein Vorteil, dass er
sich zwei Anliegen vom Leibe hielt, die den beiden weiteren
Uebersetzern, mit denen wir uns jetzt beschäftigen wollen, viel
zu schaffen machten. Rothe und Flatter suchen ihren Shakespeare

so einfach, durchsichtig und eingänglich wie möglich
wiederzugeben. Sie klagen darüber, dass Schlegels Deutsch kein
modernes Deutsch sei, dass archaische Wörter und vergessene
Wortbedeutungen in seinen Texten vorkommen, und vergessen
dabei, dass die Distanz zwischen dem elisabethanischen und
dem modernen Englisch viel grösser ist als diejenige zwischen
der Sprache Schlegels und dem modernen Deutsch. Shakespeare
ging weit hinaus über die Umgangssprache seiner Zeit, und kein
Uebersetzer kann ihm gerecht werden, der nicht bereit ist,
ebensoweit über die Umgangssprache seiner eigenen Zeit
hinauszugehen. Die Rücksicht auf eine leicht verständliche moderne
Diktion kann leicht zu allen möglichen Formen der Simplifizierung,

ja sogar der Vulgarisierung, verführen.
Ein anderes Irrlicht, das die modernen Uebersetzer zu narren

droht, entspringt der Idee, Schlegel habe einen «literarischen»

206



Shakespeare geschaffen, und jetzt müsse endlich ein theater-
mässiger deutscher Text her. Nun gehört es allerdings zu den

wichtigsten Erkenntnissen der modernen Shakespeare-Interpreten,
dass der elisabethanische Dramatiker keine literarischen,

sondern Theater-Texte geschrieben hat. Diese Einsicht
rechtfertigt einen neuen Uebersetzer, wenn er gewissen Einzelheiten,
z. B. metrischen Unregelmässigkeiten und abgebrochenen Versen,

mehr Bedeutung beimisst, als Schlegel das getan hat. Die
Wichtigkeit dieser Sache darf aber nicht übertrieben werden.
Eine andere Erkenntnis über Shakespeare verbietet uns ja, die
dichterischen und die theatralischen Qualitäten seiner Texte
auseinanderzuzerren und etwa gar noch gegeneinander
auszuspielen. Seine dichterischen Qualitäten sind theatralisch und
seine theatralischen Qualitäten sind dichterisch. Deshalb gibt
es für den Uebersetzer — gleich wie für den Schauspieler —
nur jene ganzheitliche Annäherung an seine Aufgabe, welche
seine bedeutendsten Vorläufer gewagt haben und ohne die keine

grosse Uebersetzung entstehen kann. Wieder besteht die Gefahr,
dass wir, wenn wir von einer besonders theatermässigen
Uebersetzung sprechen, in Wirklichkeit eine simplifizierte und
vulgarisierte meinen.

Wie bei den bisher besprochenen Uebersetzern möchten wir
bei Hans Rothe von seiner tatsächlichen Uebersetzungsleistung
sprechen und nicht von seiner Theorie. Die vielen seltsamen

Operationen, die er an den Texten vorgenommen hat, zwingen
uns aber zu einem Blick auf seine theoretischen Aeusserungen,
besonders nachdem er in seinem umfangreichen Buch «Shakespeare

als Provokation» (1961) den Versuch unternommen hat, eine

eigentliche Apologie seiner Uebersetzungsmethode zu schreiben.
Die Beurteilung dieses Buches ist für den NichtSpezialisten eine
schwierige und für den Spezialisten eine peinliche und undankbare

Aufgabe, weil darin ein lückenhaftes Wissen um die Resultate

der modernen Forschung ebenso unentwirrbar mit
Vorurteilen vermischt ist wie in seinem Autor der Wille zur Wahrheit

mit dem Willen, sein Uebersetzungswerk, so wie es nun
einmal ist, à tout prix zu verteidigen und dessen Kritiker
anzuschwärzen. Als Hans Rothe sich nach dem Ersten Weltkrieg
entschloss, die Uebersetzung Shakespeares in Angriff zu
nehmen, wurde er durch die widersprüchlichen Hypothesen der

sogenannten «Textzerstückler» unter den Erforschern der älte-

207



sten Shakespearedrucke fasziniert, die glaubten, sie müssten bei
zahlreichen Werken Shakespeares eine multiple Autorschaft
annehmen. Obwohl er Zugegebenermassen selbst kein Gelehrter

war, machte er einen höchst subjektiven Gebrauch von den

Hypothesen eines Eduard Sievers, eines J. M. Robertson und
auch des jüngeren John Dover Wilson und entschied manch
eine heikle Frage der Textkritik nach eigenem Gutdünken. In
den letzten drei Jahrzehnten sind nun aber die gelehrten Hypothesen,

auf welche Rothe sich zur Rechtfertigung seiner
eigenwilligen Operationen berief und immer noch beruft, einer
äusserst scharfen und erfolgreichen Kritik unterzogen worden,
so dass wir heute viel mehr Vertrauen in die Zuverlässigkeit
der elisabethanischen Grundlagen unserer Texte haben dürfen,
als das in den zwanziger Jahren möglich schien. Rothe wird
von dieser Tatsache viel weniger berührt als seine kritischen
Leser. Wir dürfen daraus schliessen, dass die Wichtigkeit der
Textzerstückler für ihn gar nie in ihren spezifischen Theorien
gelegen hatte. Die grosse Gabe, die er ihnen verdankte und die

er nicht wieder preisgeben kann ohne sein Werk zu
desavouieren, war die Befreiung von der Autorität der überlieferten
Texte, die Ueberzeugung, dass alle Quartodrucke mehr oder
weniger weit vom verlorenen Manuskript des Autors entfernt
wären und dass die berühmte Folio von 1623 ganz besonders

korrupte Texte enthielte. Daraus ergaben sich gewisse fast
mystisch zu nennende Einsichten: der Glaube zum Beispiel, die
Werke Shakespeares seien kein individuelles, sondern ein
Gruppenerzeugnis, geschaffen von einer anonymen «theaterbedingten
Urkraft», und die Mängel der alten Texte seien nicht Folgen
von beklagenswerten Zufällen und Unglücksfällen, sondern
notwendige Aspekte der für Shakespeare charakteristischen «offenen

Form», welche die Theater aller folgenden Zeitalter
auffordere, die Stücke in vollkommener Freiheit neu zu schreiben
und sie dabei zum Ausdruck ihres eigenen Geistes und zu einer
Freude für ihren eigenen besonderen Geschmack zu machen.
Diese Thesen müssen den meisten von uns als höchst zweifelhafte

Rationalisierungen von Rothes Selbstrechtfertigungstrieb
erscheinen; sie dürfen uns aber nicht davon abhalten, seiner

praktischen Uebersetzungsarbeit eine Chance zu geben, denn
er könnte ja ein guter Uebersetzer mit einer schlechten Theorie
sein.

208



Rothe wendet keineswegs bei allen Stücken die gleiche
Methode an. Einigen von ihnen begegnet er im Geiste eines
wirklichen Uebersetzers. In seinem frühen «Macbeth» kämpft er
zum Beispiel ehrlich und ohne Ausflüchte mit dem Text; er
erreicht dabei gute Resultate an manchen Stellen und erleidet
an anderen die für ihn charakteristischen Niederlagen. Als er
aber später in seinem «König Lear» versucht, im gleichen Geiste

zu übersetzen, kann er der Versuchung, seiner intuitiven
Einsicht anstatt dem klaren Sinn des Textes zu folgen, nicht immer
widerstehen. Als er zu Lears Ausruf kommt:

But, for true need,
You Heavens, give me that patience, patience I need!

(II, iv, 272 f.)

beschliesst er, Lears wirkliches Bedürfnis sei nicht Geduld,
sondern etwas ganz anderes. Er lässt ihn sprechen:

Doch eines brauch ich
Klarheit, gebt sie mir, Götter, ich brauche Klarheit!

Diese Aenderung verrät eine Geisteshaltung, die unser
Vertrauen in Rothe auch dort untergräbt, wo er die Rolle eines
wahren Uebersetzers zu spielen scheint. Diese Geisteshaltung
tritt ganz offen zutage, wenn er sich mit den Stücken beschäftigt,

die er zu Recht oder Unrecht für weniger shakespearisch
hält als die grossen Tragödien. Seine «Komödie der Irrungen»
ist zum Beispiel eine Bearbeitung für Liebhaber einer ziemlich
derben Art von Schwank. Seine Methode verlangt hier nicht nur
einschneidende Kürzungen, sondern auch die Einführung neuer
Figuren und Szenen aus seiner eigenen Küche. Um den Stil zu
kennzeichnen, in dem er Shakespeare nachzueifern trachtet,
zitieren wir die Worte, mit denen seine Luciana am Ende des

Stücks ihrem Glück Ausdruck gibt:

Ich bin selig Schwester! wie schön ist es zu irren
weil jeder Irrtum eine Tugend zeigt:
er ist geschaffen Nöte zu entwirren,
bis aus dem Falschen kühn das Wahre steigt!
Jede von uns hat einen Antipholus:
nur durch Verwirrung dringt man zum Genuss

14 209



Obwohl derartige Interpolationen ziemlich weit unter dem
Niveau Shakespeares zu liegen scheinen, muss doch etwas
zugunsten dieser «Komödie der Irrungen» und ähnlicher radikaler
Bearbeitungen gesagt werden; es wird dem Zuschauer wenigstens

auf dem Theaterzettel mitgeteilt, dass er eine Bearbeitung
und keine Uebersetzung des Originals zu sehen bekommt. Die
Frage muss allerdings gestellt werden, ob es überhaupt wünschbar

sei, dass ein moderner Regisseur — anstatt vom überlieferten
Text auszugehen und seine Bühnenfassung, wenn er eine solche

nötig findet, auf eigene Verantwortung hin zu schaffen —
einem Bearbeiter-Uebersetzer erlauben solle, sich auf diese Weise

unter dem Vorwand einzumischen, er wolle die Dinge für ihn
selbst, für seine Schauspieler und Zuschauer einfach machen.

Wir gelangen zum bedenklichsten Teil von Rothes Werk,
wenn wir von denjenigen Fassungen sprechen, die zwar als

Uebersetzungen deklariert werden, in Wirklichkeit aber auch
Bearbeitungen sind. Sein «Julius Cäsar» ist eine Arbeit dieser
Art. Wir finden darin wieder Striche, Umstellungen, Auslassungen

von Nebenfiguren und Zugaben von des Bearbeiters eigener
Hand. Sie sind weniger zahlreich als in den erklärten Bearbeitungen;

gerade deshalb führen sie auf eine im Laufe der
Aufführung kaum kontrollierbare Weise in die Irre. Die Proportionen

des Dramas und auch seine wichtigsten Charaktere werden
durch sie verzerrt. Zudem sind die beigefügten Verse oft
erschreckend gemeinplätzig und immer so, wie kein Dichter sie
schreiben könnte. Die viel zahlreicheren Zeilen, die aus dem

Original übersetzt wurden, sind durchaus nicht alle schlecht,
aber viele von ihnen verraten eine Hand, die in Fragen des

Stils und des Geschmacks beängstigend unsicher ist. Manch eine
feine und komplizierte rhetorische Struktur wird aufgelöst.
Wenn Rothe Shakespeare auf die Höhen seiner leidenschaftlichen

metaphorischen Sprache zu folgen trachtet, so versagen
seine Hilfsmittel immer wieder, und oft kann er seinem Autor
auch dort nicht gerecht werden, wo dieser ganz schlicht und
direkt spricht. Wenn wir uns in Rothes «Sturm» nach unserer
Ariel-Strophe umsehen, so finden wir nur eine interpretierende,
ziemlich prosaische Paraphrase, in der mit der Form die
wichtigsten Qualitäten des Originals verloren gegangen sind:

210



Fünf Faden tief liegt dein Urahn
im Meer.
Zu Korallen ward sein Gebein,
Perlen sind in der Höhlung seiner Augen gewachsen,
denn nichts geht verloren.
Das unablässig schaffende Meer
verwandelt
veredelt
alle Dinge,
und sie werden kostbar und selten.

* *
*

Wenn wir uns nun Richard Flatter zuwenden, so finden wir
in ihm nochmals keinen Dichter-Uebersetzer und keinen Ge-
lehrten-Uebersetzer, sondern einen Mann mit Theatererfahrung,
der bei seiner Arbeit die Bedürfnisse eines modernen
Theaterpublikums nie aus den Augen verliert. Diese Tendenz ist nun
nicht so leicht in Einklang zu bringen mit dem Ideal der absoluten

Treue gegen das Original, das Flatter in der Einleitung
zu seinem Uebersetzungswerk proklamiert. «Sie (d. h. die Ueber-
setzung) will nicht modern sein, nicht in der Sprache und noch
weniger in Gesinnung oder Auslegung... Sie hält sich auch
fern von jener Respektlosigkeit, die vermeint, paraphrasieren,
ändern, hinzufügen zu dürfen; sie will lediglich übersetzen, d. h.
sie will ausschliesslich das, was im Original vorhanden ist, nicht
mehr und nicht weniger, und das mit möglichster Treue, ins
Deutsche herübersetzen. Sie will auch keinen Stil haben; sie

will lediglich den Stil Shakespeares mit all seinen Schwankungen

und Wandlungen von Zeile zu Zeile nachbilden. Sie will
weder mildern und verstärken noch andre Farben auftragen. Ein
Kopist, der etwa ein Rembrandt-Bild kopiert, hat selbst keinen
Stil zu haben.» Eine lobenswerte Einstellung, die gewiss für
jeden Uebersetzer heilsam wäre, der, ohne daran zu denken und
darüber zu reden, eine sichere Stilkraft besitzt, weil er selbst
Dichter ist oder weil er von einem stilschaffenden Zeitalter
getragen wird. Ein solcher würde allerdings kaum auf den etwas
fatalen Vergleich mit dem Kopisten eines Rembrandt-Bildes
verfallen. Für Flatter, der sich nicht in einer so glücklichen
Lage befand, war das gekennzeichnete Ideal nicht ungefährlich;

211



denn es hatte die Tendenz, ihn einer völligen Richtungslosigkeit
in stilistischen Dingen verfallen zu lassen. Tatsächlich hat er
sein Ideal nur unvollkommen verwirklicht. Er verfolgt in seiner
Uebersetzung besondere Ziele, die ihn gar nicht mehr so sehr
als Antipoden Rothes erscheinen lassen, wie die eben zitierten
Sätze. Auch er fand den Schlegel-Tieck-Text zu literarisch und
vermisste einzelne elisabethanische Qualitäten in ihm. Besonders

vernachlässigt und wichtig fand er die Aufführungszeichen,
die er in der Interpunktion, in der Metrik und in der
typographischen Anordnung der ursprünglichen Drucke, vor allem
in der Folio von 1623, vermutete. Sein Vertrauen in den
Sinngehalt der typographischen Einzelheiten dieses grossen Buches

war ein wenig übertrieben, viel weniger übertrieben allerdings
als Rothes radikales Misstrauen gegen alles, was darin steht.
Flatter war in jeder Beziehung gewissenhafter und zuverlässiger
im Umgang mit den Texten. Er kannte den Unterschied
zwischen einer Uebersetzung und einer Bearbeitung, und er war mit
der modernen Shakespeareforschung vertraut genug, um selbst

einige wertvolle Beiträge zu ihr leisten zu können.
Auch Flatter will eine besonders theatergemässe Uebersetzung

schaffen, aber er scheut sich nicht, sie auf die Errungenschaften
seiner grossen Vorläufer zu gründen. Wo Schlegel einen
denkwürdigen Ausdruck oder Satz geprägt hat, übernimmt er ihn.
Wo Schlegel sich irrte, korrigiert er ihn, und nicht immer
widersteht er der Versuchung, eine gewagte persönliche
Textverbesserung einzuführen. Wo die Diktion der romantischen
Uebersetzer dem modernen Schauspieler und Zuschauer
Schwierigkeiten bereiten könnte, bemüht er sich, die Hindernisse zu
beseitigen. Veraltete und ungewöhnliche Ausdrücke werden
durch geläufige ersetzt, verwickelte Konstruktionen analysiert
und vereinfacht, Dunkelheiten aufgehellt. Diese Methode hat,
wie schon angedeutet, ihre Gefahren. Sie gibt die schöne stilistische

Einheit der alten Uebersetzung preis und führt, indem sie

zwischen verschiedenen Stilen hin- und herspringt, zu Flickwerk.

Der Wunsch, einen leichtflüssigen und durchsichtigen
Text zu bieten, verleitet Flatter manchmal dazu, notwendige
Dunkelheiten, legitime Zweideutigkeiten, sinntragende syntaktische

und metaphorische Komplikationen zu beseitigen. Diese
interpretierende Art der Uebersetzung richtet in den prosaischen
Szenen und im leichteren, umgangssprachlichen Vers wenig

212



Schaden an; sie macht aber die grossen leidenschaftlichen Reden
verhältnismässig konventionell und zahm. Solche Nachteile werden

teilweise wettgemacht durch Flatters Kunst in der
Nachahmung der metrischen und rhythmischen Eigentümlichkeiten
der Originale. Er wendet sie durchaus nicht an allen Stellen an;
wo er sie anwendet, da übertrifft er aber oft seine besten
Vorläufer. Der Autor der Studie «Shakespeare's Producing Hand»
versteht es, die vollen gestischen Wirkungen von rhythmischen
Unregelmässigkeiten und abgebrochenen Zeilen wiederzugeben.
Manchmal übertreibt er sogar die dynamischen Qualitäten einer
Rede und lässt sie abgerissener und heftiger werden als bei
Shakespeare. Uebertreibungen passieren ihm auch, wenn er sich

gegen die sogenannte «poetische Diktion» der Romantiker wendet.

Im Bestreben, Ausdrücke zu vermeiden, die ihm zu zurückhaltend

und elegant scheinen, wird er manchmal, allerdings
nicht in gleichem Masse wie Rothe, auf eine Shakespeare nicht
entsprechende Weise unflätig und gemein.

Wenden wir uns aber nach dem eben Gesagten zu Flatters
Fassung unserer Strophe aus dem «Sturm», so machen wir eine
seltsame Entdeckung. Wir lesen eine späte Uebung im romantischen

Balladenstil, die gänzlich im Widerspruch steht zum Stil
des Originals und zu den antiromantischen Zielen, die Flatter
eigentlich mit seiner Uebersetzung verfolgen möchte:

Dein Vater, der liegt auf dem Meeresgrund,
So friedlich als ob er schliefe;
Die spielenden Wogen wiegen den Fund,
Verwandeln ihn sacht in der Tiefe.
Nichts ist verloren, nichts wird vergehn,
Mag alles auch zerfallen:
Aus den Augen werden Perlen entstehen,
Aus den Knochen werden Korallen.
Und die Meerfraun läuten die Glocken dazu,
Sie läuten, läuten, läuten zur Ruh':
Ding — dong, ding-dong-dong —
Ding — dong — dong

Diese Verse sind ein überdeutlicher Hinweis auf die
Stilunsicherheit, die Flatter ebensowenig überwinden konnte wie
sein Konkurrent Rothe. Sie macht sich selten so störend fühlbar
wie an der vorliegenden Stelle. Im ganzen genommen ist es ihm

213



gelungen, den modernen Theatern gut spielbare und leicht
verständliche Shakespeare-Texte zur Verfügung zu stellen, ohne zu
einem «terrible simplificateur» zu werden, ohne allzu viel
aufzuopfern von der Sinnfülle, welche von der hochgespannten
Metaphorik, von den komplizierten rhetorischen Strukturen
des Originals ausstrahlt. Gerade seine Uebersetzung des recht
schwierigen Originals von «Mass für Mass» ist eine grosse und
dankenswerte Leistung. Von ihrem Ausmass und von ihren
Grenzen erhalten wir einen Eindruck, wenn wir zum Ab-
schluss eine der unvergesslichen Reden in seiner Fassung mit
dem Original vergleichen. Sie ist der Ausdruck der Todesangst,
die Claudio im Gefängnis erfasst, als Isabella ihm sagt, dass
sie ihn nicht vor der drohenden Hinrichtung retten könne:

Ja, aber sterben — gehn, wer weiss, wohin —
Da liegen, kalt und regungslos — verwesen —
Was warm war, sich bewegte, das zerbröckelt,
Ein Klumpen Lehm — die freudetrunkene Seele

Kocht nun in Schwefelfluten — oder friert
Im Eisgebirg, das nie ein Strahl durchdringt —
Oder, umschlossen von unschaubar'n Stürmen,
Rast sie umher, rings um die Welt geweht —
Oder haust bei denen, deren Schmerzgeheul
Kein wüster Traum ruchloser Phantasie
Sich vorzustell'n vermag — oh, 's ist graunvoll!
Das traurigste, das jämmerlichste Leben,
Das Alter, Armut, Not, Gefangenschaft
Uns Menschen auferlegt, ein Paradies ist's,
Gemessen an der Angst, was Totsein heisst!

Ay, but to die, and go we know not where,
To lie in cold obstruction, and to rot,
This sensible warm motion — to become

A kneaded clod; and the delighted spirit
To bathe in fiery floods, or to reside
In thrilling region of thick-ribbéd ice,
To be imprisoned in the viewless winds
And blown with restless violence round about
The pendent world or to be worse than worst
Of those that lawless and incertain thoughts
Imagine howling — 'tis too horrible

214



The weariest and most loathed wordly life
That age, ache, penury, and imprisonment
Can lay on nature — is a paradise
To what we fear of death. (Ill, i, 117—131)

Es ist eine der Versfolgen, die selbst den erfahrensten Dich-
ter-Uebersetzer vor unermesslich schwierige Aufgaben stellen.
Flatters Fassung, die zwar mehrfach umdeutet, ausdeutet, weg-
lässt und zufügt und am Schlüsse sogar bedenklich absackt,
trifft doch im ganzen die Stimmung, die atemlos
emporgeschleuderten Angstvorstellungen, das Sich-fest-klammern an
jeder Art von Leben so richtig, dass sie uns die Sicherheit geben
kann, es sei hier ein Uebersetzer am Werk gewesen, der gehört
und aufgeführt zu werden verdient.

215




	Probleme der Shakespeare-Übersetzung

