
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 30 (1964)

Artikel: Mittelalter und Neuzeit in Shakespeares Tragödien

Autor: Fricker, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MITTELALTER UND NEUZEIT
IN SHAKESPEARES TRAGÖDIEN

Von Robert Fricker

(Vortrag, gehalten am 29. Januar 1964 im Rahmen des Collegium generale
der Universität Bern: Die Entfaltung des neuzeitlichen Geistes im 16.
Jahrhundert.)

In dem Jahr, da sich Shakespeares Geburtstag zum 400. Mal
wiederholt, ist es angebracht, sich an Ben Jonsons Huldigungsgedicht

auf seinen toten Freund und Rivalen zu erinnern. Hier
finden sich die berühmten Verse:

And though thou hadst small Latine, and lesse Greeke,
From Thence to honour thee, I would not seeke

For names; but call forth thund'ring Aeschilus,
Euripides, and Sophocles to us

to heare thy Buskin tread,
And shake a Stage
Triumph, my Britaine, thou hast one to showe,
To whom all Scenes of Europe homage owe.
He was not of an age, but for all time

Jonson sagt, die Latein- und Griechischkenntnisse seines
verehrten Freundes seien bescheiden gewesen — verglichen mit den
seinen, denn er war ein Humanist, der sein Wissen stolz zur
Schau trug —, dennoch hielten seine Tragödien den Vergleich
mit denen der Antike aus; nicht einem Zeitalter, sondern allen
Zeiten gehöre er an. Mit Shakespeares humanistischer Bildung
hat sich die Nachwelt intensiv beschäftigt. Die klassischen
Philologen, denen daran gelegen war, den grössten dramatischen
Dichter seit der Antike zu den ihren zu zählen, waren bestrebt,
den Nachweis zu erbringen, dass mindestens seine Lateinkenntnisse

recht ansehnlich waren und ihn befähigten, auf alle Fälle
Ovids Metamorphosen und einzelne Dramen von Plautus und
Seneca in der Schule und später zu lesen. Churton Collins ging
am weitesten, als er in einem längeren Aufsatz, der 1903 in The
Fortnightly Review erschien, die Ansicht vertrat, Shakespeare
habe auch lateinische Uebersetzungen der griechischen Tragödien

lesen können, denn nur so Hessen sich die Parallelen
erklären, die zwischen diesen und seinen Trauerspielen bestünden.
Andere waren vorsichtiger und beschränkten sich auf denNach-

175



weis von Echos im einzelnen. In einem feinsinnigen Aufsatz,
den er 1943 in der Zeitschrift Die Antike veröffentlichte, ist
Emil Wolff den tieferen Einwirkungen der Antike, vor allem
von Ovid, auf den Dichter nachgegangen, ohne jedoch auf
einer direkten Beeinflussung zu beharren: er erkannte sie im
Menschenbild des Theseus im Sommernachtstraum, des Prinzen Heinrich

und späteren Heinrichs V., und Hektors in Troilus und
Cressida, ferner in der Gestaltung des Leidens in der frühen
Tragödie Titus Andronicus; als Auseinandersetzung eher mit
dem humanistischen als mit dem antiken Geist, und zwar im
Sinne einer allmählichen Ueberwindung, verstand Wolff das
Gedicht Venus und Adonis, die frühen Komödien Verlorene
Liebesmüh und Der Kaufmann von Venedig, sowie Troilus und
Cressida. Für den wertvollsten Beitrag, den die Betrachtung der
shakespeareschen Tragödie vom Standpunkt der Antike aus
erbracht hat, halte ich das Buch von H. D. F. Kitto, Form and
Meaning in Drama (1956). Ohne auf die heikle Frage einer
direkten oder indirekten Beeinflussung einzugehen, konfrontiert
Kitto die griechische Tragödie mit Hamlet, hebt die grundsätzlichen

Unterschiede in der Gestaltung hervor und weist das
Gemeinsame im tragischen Welterlebnis nach. Kitto — und Wolff
— scheinen mir deshalb auf dem richtigen Weg zu sein, weil
dort, wo eine direkte Beeinflussung Shakespeares angenommen
worden ist, es sich oft gezeigt hat, dass Zwischenglieder bestanden

haben — die bekanntesten sind die vorshakespeareschen
Dramen, ferner Montaignes Essais und die Werke John Lylys—,
welche die Vermittlerrolle gespielt haben dürften, wenn nicht
die Aehnlichkeit einer dramatischen Situation eine ähnliche
künstlerische Reaktion hervorgerufen haben kann. Und auch
dort, wo erwiesen ist, dass eine Beeinflussung durch Ovid, Plau-
tus, Seneca oder Plutarch, — um nur die wichtigsten zu nennen
— vorliegt, war es in vielen Fällen nicht möglich, die genaue
Quelle zu bestimmen, ob nämlich der lateinische Text oder eine
französische oder eine englische Bearbeitung benutzt wurde;
dass Shakespeare die Lebensbeschreibungen von Plutarch in
Christopher Norths englischer Uebertragung eines französischen
Textes verwendete, ist allerdings erwiesen.

Seit den 30er Jahren hat die Shakespeareforschung deshalb
einen anderen Weg beschritten, um eine genetische Erklärung
seiner Kunst, insbesondere seiner tragischen, zu finden: man hat

176



sie vom mittelalterlichen Drama, also von der einheimischchristlichen

Tradition her zu begreifen versucht. Diese
Betrachtungsweise steht in direktem Zusammenhang mit einer neuen
Beurteilung der englischen Renaissance im 16. Jahrhundert, die
nicht nur den antik-humanistischen, sondern auch den
christlich-mittelalterlichen Aspekt berücksichtigt. Sie hat zu einer
völlig neuen Akzentsetzung, wenn nicht zu einer neuen
Konzeption der englischen Renaissance geführt. Dieser allgemeine
Rahmen interessiert uns nicht; wesentlich für unser Thema sind
die spätmittelalterlichen Voraussetzungen von Shakespeares
tragischer Kunst, die vor allem Willard Farnham in seiner
grundsätzlichen Untersuchung The Medieval Heritage of Elizabethan
Tragedy (1936, 19562) erforscht hat. Bevor wir uns dem
gestellten Thema zuwenden, ist deshalb eine knappe Bestandesaufnahme

der mittelalterlichen Tragödie notwendig.
Sie leitet sich aus dem christlichen Jenseitsglauben und der

daraus sich ergebenden Weltverachtung ab. Die negative
Einstellung der Welt gegenüber fand, auf das Schicksal hochgestellter

Menschen bezogen, exemplarischen Ausdruck in dem Werk,
dem bis ins 16. Jahrhundert Boccaccio seinen Ruhm verdankte:
De casibus virorum illustrium (beendet 1360). Wie bei dem

später so viel berühmteren Decamerone handelt es sich um eine

Rahmenerzählung, in der die Geister berühmter Männer und
Frauen aus der biblischen, antiken und neueren Geschichte den
Dichter anflehen, er möge ihr unglückliches Schicksal erzählen.
Die Mehrzahl der Geschichten lässt einen bestimmten Aufbau
und auch eine tragische Konzeption erkennen: entweder zeigt
sich das Schicksal in der Form eines Abstieges oder Sturzes von
der weltlichen Machtstellung ins Elend und den Tod, oder die
Erzählung beginnt mit dem Aufstieg der betreffenden Person

zur weltlichen Macht und endet, nachdem der Höhepunkt
erreicht ist, mit dem Sturz ins Unglück. Diesem pyramidenförmigen

Bau der Tragödie entspricht die Drehung des Rades der
römischen Schicksalsgöttin Fortuna, das den Menschen zuerst
emporträgt und dann unweigerlich hinabfallen lässt und zermalmt.
Die wankelmütige Fortuna lenkt die meisten Sckicksale, von
denen Boccaccio berichtet, wobei er die Frage wohl berührt,
aber nicht beantwortet, in welchem Verhältnis sie nämlich zu
den Sternen und zu Gott stehe, ob Gott durch sie die Welt
lenke, oder ob Fortuna einfach die Unzuverlässigkeit und Ver-

12 177



gänglichkeit der Welt und ihrer Güter, vor allem der Frauen
und der Macht, verkörpert. Klar ist, dass wer ihr vertraut,
schliesslich ins Unglück gestürzt wird. Gelegentlich macht
Boccaccio es deutlich, dass einzig der Verzicht auf die weltlichen
Güter, also die Armut und das Vertrauen auf die Schätze des

Jenseits, den Menschen vor einem tragischen Schicksal zu
bewahren vermag. Nur selten erwärmt sich der Dichter für den
irdischen Erfolg eines Opfers oder stellt den Sturz eines edlen,
schuldlosen Mannes dar. In einzelnen Fällen lässt sich ein
persönliches Verschulden des Helden erkennen, welches das Wirken

Fortunas im innerweltlichen Bereich als sinnvoll, d. h. als

Vergeltung erscheinen lässt; in den meisten Fällen ist das tragische

Opfer nur insofern schuldig, als es sich den Gütern dieser
Welt zugewandt und damit Fortuna vertraut hat — sein Schicksal

ist insofern sinnvoll, als es zeigt, dass der Mensch sein Trachten

nicht auf diese Welt, sondern auf die nächste ausrichten
soll. Boccaccio gibt keine Definition der Faktoren und Kräfte,
die eine Tragödie auslösen, sondern eine Auswahl von Möglichkeiten,

unter denen Fortuna, die Sterne, Gott und die Welt, aber
auch der Held selbst die wichtigsten sind.

Dass im späten 14. Jahrhundert die Tragödie auch in England

im Sinne von Boccaccios De casibus verstanden wurde,
zeigt die Erzählung des Mönches in Chaucers Canterbury Tales,

wo dieser seinen dürren Katalog tragischer Schicksale einleitet
mit den Worten:

I wol bewayle in maner of Tragédie
The harm of hem that stode in heigh degree.

Das schönste Beispiel einer vollentwickelten mittelalterlichen
Tragödie ist wohl Chaucers lange Verserzählung Troilus and
Criseyde, die von dem Verfasser am Ende als «litel myn tragédie»

bezeichnet wird. Fast symmetrisch wirkt hier die
Pyramidenform von Aufstieg, Glück und Abstieg, d. h. von Liebes-
werben, Liebeserfüllung und Trennung. Im vierten Buch, nachdem

Criseyde ihm untreu geworden ist, macht Toilus sich
Gedanken über die Ursache seines Leidens und erkennt sie in der
Vergänglichkeit irdischer Güter, die sich ihm in der Gestalt der
trügerischen Geliebten dargeboten haben und an die er sich
fälschlicherweise gehängt hat. Wenn deshalb seine Seele, nachdem

er gefallen ist, in den Sternenhimmel emporsteigt und voll

178



Verachtung auf sein Sckicksal und die Welt, die es verursacht
hat, zurückblickt, so nimmt sie den Standpunkt ein, von dem
aus seine tragische Verwirrung ihre Entwirrung erfährt. Diese
Erkenntnis hinderte jedoch Chaucer nicht daran, seine ganze
Kunst aufzubieten, um die Menschen, die ihr tragisches Schicksal

verursachen und erleiden, so lebensnah darzustellen, dass die
Erzählung eine der grossen Liebesgeschichten der Weltliteratur
geworden ist. Weltfreude auf der einen, und Weltverachtung
auf der anderen Seite erzeugen einen Widerspruch, wie er bei
Boccaccio nur angedeutet ist.

Noch weniger ist dieser Widerspruch zu spüren in dem
englischen Pendant zu Boccaccios Werk: Lydgates Fall of Princes
(1430—40), der ziemlich freien Uebertragung ins Englische
einer freien französischen Uebersetzung von De casibus. Dieses
Gedicht unterscheidet sich deutlich von dem ein halbes
Jahrhundert früher entstandenen Troilus von Chaucer. Es ist zwar
ebenso weltlich orientiert, aber nicht im Sinne der Weltfreude,
sondern der Verurteilung der Weltfreude. Stärker als Boccaccio
arbeitete Lydgate an den tragischen Schicksalen die Schuld der
Betroffenen in der Form einer Sünde heraus; entsprechend tritt
die unberechenbare Fortuna ihre Macht ab an das sehr
berechenbare Gesetz einer innerweltlichen Vergeltung.

Die Entwicklung der mittelalterlichen Tragödie im Sinne
einer Verweltlichung und Rationalisierung schob dem Menschen
eine individuelle Schuld an seinem Schicksal zu. Seine persönliche

Verantwortung hatte ein Hervortreten des Menschenbildes
zur Folge; dieses und nicht mehr nur sein Schicksal begann den
Verfasser einer Tragödie zu interessieren. Der Entwicklungspro-
zess lässt sich im tragischen Drama des Mittelalters verfolgen.
Den Ausgangspunkt bilden nicht die Mysterienspiele, sondern
die Morality Plays, in deren Mittelpunkt nicht eine biblische
Gestalt, sondern der Mensch schlechthin stand. Bereits das erste

erhaltene Stück dieser Art, The Pride of Life (ca. 1400)
zeigt die Verwandtschaft mit einerseits dem Totentanz — der
Tod bereitet den Freuden des Lebens, an die der König sich
klammert, ein Ende —, andererseits mit den De casibus-Tragödien,

denn auch hier wird der Sturz von der höchsten weltlichen
Machtstellung ins Nichts, d. h. in die Hölle gezeigt. In den Mo-
ralitäten-Dramen des 15. Jahrhunderts tritt der Mensch in seiner

allgemeinen, sozusagen abstrakten Form auf als Mankind

179



oder Everyman; er wird den guten Kräften, den Tugenden und
ihren Satelliten, untreu und lässt sich von den schlechten, den
Vices, zum Weltgenuss verführen, bis der Tod ihn sein vertanes
Leben bereuen lässt, worauf ihm mehr oder weniger deutlich
die göttliche Gnade in Aussicht gestellt wird. Für die elisabetha-
nische Tragödie und das englische Drama allgemein sollte die
biographische Struktur dieser Spiele bestimmend bleiben: mehrere

beginnen mit der Geburt des Menschen, alle enden mit
seinem Tod. Sie finden ihre direkte Fortsetzung im elisabethani-
schen Historiendrama, den Life and DeatÄ-Stücken.

Die Entwicklung der Moralität im 16. Jahrhundert war
gekennzeichnet durch eine rasch zunehmende Säkularisierung,
Individualisierung und Objektivierung, die in mehr als einer
Beziehung geistesgeschichtliche Parallelen im Protestantismus und
im Entstehen einer neuen Wissenschaft finden. Die abstrakte
Zentralgestalt wird zunächst durch Typen, dann durch Gestalten

aus der einheimischen Geschichte und Legende und später
aus der Antike abgelöst. Die Prototype des Tyrannen (Cam-
byses, Appius), des Rächers (Orestes), der weiblichen Buhlerin
und Rächerin (Klytämnestra), und der leidenden Unschuld
(Griseldis, Virginia) halten ihren Einzug auf der englischen
Bühne. Immer noch stehen ihnen allegorische Figuren, die
Tugenden und Laster, zur Seite, aber vor allem die Laster erscheinen

in immer konkreterer und zugleich komischer Gestalt. Die
Verweltlichung des Dramas bekundet sich in der immer reicheren

Handlung und ihrer effektvollen Darstellung, in der Differenzierung

der Personen und im Verweilen auf ihrem Leiden.
Wir begegnen Sündern, welche die Vergeltung herausfordern,
und unschuldig Leidenden, deren Standhaftigkeit geprüft wird,
aber die Vergeltung oder Prüfung im Diesseits engt den Blick
auf das Jenseits und die göttliche Gnade mehr und mehr ein.

Diese Entwicklung fiel mit einem neuerwachten Interesse an
den De casibus-Tragödien zusammen. Als Fortsetzung von
Boccaccios Werk gedacht, erschien 1559, und später in erweiterter
Form, der Mirror for Magistrates, in dem die Verfasser nicht
mehr tragische Schicksale erzählen, sondern die Geister von
Gestalten aus der britischen Geschichte und Legende in der Form
von Klagereden sprechen lassen. Immer noch wird als Ursache
der Tragödie das Walten Fortunas genannt, die denjenigen plötz-

180



lieh im Stiche lässt, dem sie zu Macht und Ansehen verholfen
hat; aber das Interesse der Verfasser gilt vorwiegend solchen
Fällen, wo die Drehung ihres Rades auf fassbare Ursachen
zurückgeführt werden kann, nämlich auf die persönliche Schuld
des vom Unheil Betroffenen.

In den volkstümlichen Bühnentragödien der späteren 60er
Jahre wird die Problemstellung des christlichen Moralitäten-
dramas auf einen antiken Stoff übertragen — anders
ausgedrückt: der antike Vorwurf dient nicht nur dem Gefallen des

Publikums an erschütternden, meist blutigen Vorgängen,
sondern auch als Exempel für die vom mittelalterlichen Drama
übernommene Lehre, welche die Tragödie vermittelt. Auf die
weitere Entwicklung des populären Trauerspiels hatte das
akademische Drama einen nicht zu unterschätzenden Einfluss. Der
erste Vertreter war der in den frühen 60er Jahren aufgeführte
Gorboduc, eine Juristentragödie, die nicht nur deshalb eine
Schlüsselstellung in der Geschichte des englischen Dramas
einnimmt, weil in ihr zum erstenmal der Blankvers, d. h. der
englische dramatische Vers verwendet wird, sondern auch wegen
der Uebernahme einer Reihe klassischer Formelemente: der vom
antiken Drama abgeleiteten 5-Akte-Struktur, des Chores, des

Prologs, der Klagerede und des Botenberichts. Auch das Motiv
der um die Thronfolge streitenden Brüder, Ferrex und Porrex,
dürfte auf die feindlichen Brüder der antiken Tragödie, Poly-
neikes und Eteokles, die Seneca in den Phoenizierinnen dargestellt

hatte, zurückgehen. Aber alle diese klassischen Elemente
dienen im Gorboduc einem unklassischen Zweck. Die Verfasser
wollen durch das blutige Schauspiel des Brudermordes, der zum
Bürgerkrieg und damit zum politischen Chaos führt, ihrer
kinderlosen Königin die verheerenden Folgen einer ungelösten
Thronfolge, bzw. des Fehlentscheides des britannischen Königs
Gorboduc vor Augen führen, denn bei diesem allein liegt die
tragische Schuld — hätte er richtig gehandelt und sein Reich
nicht an seine Söhne verteilt, so wäre sein Geschlecht nicht
ausgelöscht, sein Reich nicht dem Chaos ausgeliefert worden.
Höchst unklassisch ist vor allem der 5. Akt, wo wie in der
alten Moralität Respublica England, d. h. das englische Volk die
leidende Heldin ist, denn alle Hauptgestalten sind bis zum Ende
des 4. Aktes getötet worden.

Das über Gorboduc Angedeutete lässt sich — cum grano salis

181



— auch von den übrigen akademischen Tragödien dieser Zeit
sagen: von Jocasta, Gismond of Salerne, The Misfortunes of
Arthur, und selbst von der strengen lateinischen Trilogie Ri-
chardus Tertius (1580), wo nicht wie in der antiken Tragödie
eine legendäre, sondern eine historische Königsgestalt im Dreitakt

der mittelalterlichen Tragödie dargestellt wird: Aufstieg
zur Macht, Krönung, Sturz. Trotz der Einteilung des Geschehens

in dreimal fünf Akte hat der humanistisch gebildete
Verfasser nicht die Form des klassischen Trauerspiels nachgeahmt,
sondern den biographisch-episodischen Aufbau und den stattlichen

Personenapparat des späteren Chronicle Play und seines

Vorläufers, des Morality Play, übernommen. Die Gestalt des
Senecaschen Tyrannen — Lycus in Hercules furens, Atreus in
Thyestes — zeichnet sich in Richard III. nur schwach ab, und
die Götter und Geister Senecas haben sich in der Idee des
Fortunarades aufgelöst.

Die Distanz dieser akademischen Dramen von der griechischen

Tragödie illustiert die Entstehung von Jocasta (1566),
George Gascoignes Bearbeitung von Euripides' Phoenizierinnen,
die vor den Londoner Juristenschulen aufgeführt wurde. Diese
englische Jocasta ist die freie Uebertragung von Dolces italienischer

Version einer lateinischen Uebersetzung von Euripides,
und unter den griechischen Tragikern steht Euripides dem
Römer Seneca am nächsten.

Der aus undramatischen und dramatischen Quellen gespeisten,

aus mittelalterlichen und antiken Elementen gemischten
Tragödie, wie sie in den späten 80er Jahren in den Londoner
Volkstheatern und vor einem akademischen Publikum aufgeführt

wurde, stand ein Entwicklungsweg offen, der ihr durch
den Säkularisierungsprozess vorgezeichnet war. Im Verlaufe
dieses Prozesses erschien das tragische Schicksal immer mehr als
innerweltliche Vergeltung einer menschlichen Verschuldung
durch Leiden und Tod. Hatte das Leiden eine Parallele im
antiken Trauerspiel und ist infolgedessen der Einfluss der Klagerede

mit allen ihren Topoi in der vorshakespeareschen Tragödie
besonders deutlich zu erkennen — W. Clemen hat diesem Aspekt
1955 eine abschliessende Untersuchung gewidmet —, so muss
die dominierende Rolle des Todes aus der christlichen Tradition
abgeleitet werden. Eine Reihe antiker Tragödien endet nicht
mit dem Tod des Helden oder der Heldin; die Rolle des Todes

182



im elisabethanischen Trauerspiel geht auf den Totentanz und
die mit ihm verwandte Moralität zurück, wo der Tod als gröss-
tes Uebel des gefallenen Menschen und infolgedessen als der Ort
erscheint, wo er über sein Leben Rechenschaft abzulegen hat.
Der Entwicklungsweg, der der elisabethanischen Tragödie
vorgezeichnet war, führte zu einer vertieften Beschäftigung mit
der menschlichen Schuld, welche die Vergeltung auf den Plan
ruft. Kollektivschuld, Sünde, individuelles Verschulden — dies
sind die Etappen, die von der Moralität zu dem ersten grossen
Dramatiker, Christopher Marlowe, führen. In seinem
avantgardistischen Tamburlaine ist zwar weder von einem persönlichen

Verschulden noch von einer Vergeltung etwas zu spüren:
der gewaltige Eroberer schreitet von Erfolg zu Erfolg; sein Tod
ist weder ein Sturz noch die Strafe für seine Weltsucht, sondern
der menschliche Tribut an die Natur. Das warnende Beispiel
von Bajazeth und seiner Gattin — typische De casibus-Tragö-
dien — und die Rache von Bajazeths Sohn verfehlen ihre
Wirkung gänzlich; sie illustrieren lediglich, dass an diesen
Himmelsstürmer keine konventionellen Maßstäbe angelegt werden
können. Tamburlaine bietet dem Schicksal die Stirne.

Anders verhält es sich mit Doctor Faustus und Eduard II.
Immer wieder tritt der gute Engel an Faust heran und
versucht, ihn zum Abfall von der Welt zu bewegen; aber Faust
bleibt seinem Wissensdrang, den er mit Tamburlaine gemein
hat, treu und folgt Mephistopheles. Wie eine Ironie und nicht
bloss als die Folge eines schlecht erhaltenen Textes von Szenen,
die von einem Mitarbeiter stammen, wirkt es, wenn Faust dort,
wo er sein hohes Streben in die Tat umsetzt, als gewöhnlicher
Zauberkünstler in einer Reihe niederer Farcen auftritt. Wollte
Marlowe dadurch die Diskrepanz zwischen Wollen und Können

demonstrieren? Wollte er zeigen, dass das fehlgerichtete
Streben dem Menschen nicht nur die göttliche Gnade verscherzt,
sondern ihn Taten vollbringen lässt, die auf den Jahrmarkt
gehören? Faust ist ein Mensch mit einem wachen Gewissen, das
ihn jedoch nicht retten kann, sondern in die Verzweiflung stürzt.

Die Schuld Eduards II. ist anderer Art: seine Liebe zu dem
jungen, schönen Gaveston hat den Aufstand seiner Barone zur
Folge. Als Rächer seines Freundes gewinnt er zwar die Macht
zurück, aber er verliert sie an Mortimer, der seinerseits am Ende
gestürzt wird. Durch die äussere Struktur der De casibus-Tra-

183



gödie — Eduards Aufstieg zur Macht und sein Sturz werden in
gegensätzlichem Sinne begleitet von Mortimers Schicksalslinie
— zeichnet sich deutlich die moderne Charaktertragödie ab:
nicht Fortuna ist für das Schicksal dieses Mächtigen
verantwortlich, sondern es ist seine menschliche Schwäche, die das

Verhängnis heraufbeschwört. Mortimer fordert die Vergeltung
durch die Usurpation heraus.

Damit sind einige Formen der Tragödie skizziert, an die
Shakespeare anknüpfte, als er entweder in den späten 8

Oeroder in den frühen 90er Jahren für das Volkstheater zu schreiben

begann. Treten wir unter diesem Blickwinkel an seine frühen

Dramen heran, so zeigt es sich, dass nicht der seltsam
schillernde Titus Andronicus (um 1594) seine erste Tragödie war,
sondern das bereits vor 1592 entstandene Chronicle Play
Henry VI, dessen drei Teile inhaltlich und formal die Tradition
des Mirror for Magistrates weiterführen. Shakespeare stellt hier
zwar das Auf und Ab der Mächtigen mit sehr viel mehr Anteilnahme

dar als die Verfasser dieses tragischen Gedichtes. Man
glaubt etwas von dem Gefallen am diesseitigen Machtstreben,
das den 7amburlaine kennzeichnet, in dieser bewegten Folge
von Aufstiegen und Abstürzen zu erkennen, welcher der machtlose

König Heinrich wie ein mittelalterlicher Chor beiwohnt,
ohne aber eine Welt zu finden, in die er sich zurückziehen
kann. Wenn er im dritten Teil (II, 5), auf einem Maulwurfshügel

sitzend, den einfachen Mann um seine Ruhe beneidet,
wenn er sich also nach dem Zustand der Armut sehnt, den
Boccaccio als den einzigen bezeichnet hatte, der den Menschen For-
tunas Zugriff entzieht, so wird ihm durch eben diese einfachen
Menschen vor Augen geführt, dass auch sie von dem Leid der
brudermörderischen Wirren nicht verschont bleiben. Das
Versagen des Königs erscheint also nicht vom Standpunkt der
mittelalterlichen Frömmigkeit aus als gerechtfertigt, sondern Shakespeare

stellt die verheerenden diesseitigen Folgen seines

Versagens für das ganze Reich dar, und England spielt in dieser

Trilogie eine fast ebenso wichtige Rolle wie in der alten Morali-
tät Respublica und im 5. Akt des Gorboduc.

Die Konzeption der mittelalterlichen Tragödie wird klarer,
wenn wir HeinrichVI., wie E.M.W. Tillyard es in seiner
Untersuchung Shakespeare's History Plays (1944) getan hat, im Rahmen
des ganzen Zyklus der acht Königsdramen betrachten. Dann

184



zeichnet sich — zwar nicht so deutlich, wie Tillyard es zu
sehen glaubt — die Idee der Vergeltung ab, welche die Angehörigen

des Hauses Lancaster, die Träger der roten Rose, und
diejenigen des Hauses York heimsucht, welche in Heinrich VI.
die weisse Rose wählen — jene für die Absetzung und Ermordung

Richards II. durch Bolingbroke, Herzog von Lancaster,
den späteren Heinrich IV.; diese wegen ihrer fortgesetzten
Usurpationsversuche, die Richard III. zu einem blutigen Erfolg führt.
Der Königsmord, d. h. die Beseitigung des Stellvertreters Gottes,
rächt sich furchtbar an den beiden Geschlechtern, bis sie sich
aufgerieben haben und ein neuer Monarch, Heinrich VII. aus
dem unbefleckten Hause Tudor, den Thron besteigt. Dass Shakespeare

diese Konzeption nicht völlig übernahm, zeigt das
Beispiel Heinrichs V., der durch persönliche Tüchtigkeit und
Integrität den Lauf des Schicksals wenigstens während seiner
Regierungsperiode aufzuhalten vermag; allerdings bricht das
Verhängnis mit doppelter Wucht wieder über seinen schwachen
Sohn und Nachfolger herein.

Obwohl diese tragische Idee in Heinrich VI. mitschwingt,
ist es offensichtlich, dass Shakespeare die Aufstiege und
Abstürze der Mächtigen mit viel mehr Anteilnahme dargestellt
hat als die Verfasser mittelalterlicher Tragödien. Marlowes Glauben

an die menschliche Autonomie macht sich in dem stürmischen

Geschehen bemerkbar, wenn auch nicht so deutlich wie
in der Fortsetzung der Trilogie: Richard III. Aber auch diese
faszinierende Tyrannengestalt, in deren Bild Shakespeare mehr
Elemente der klassischen Tragödie verwendet hat als anderswo
— Nemesis, Rachegeister, chorähnliche Gestalten, Klagerede,
Stichomythie — auch dieser Held muss mit Sturz und Tod für
sein verbrecherisches Machtstreben büssen, wobei sein Gewissen
sich allerdings nicht entfernt in dem Masse regt wie in
Marlowes Faust und in dem Helden der anonymen True Tragedy
of Richard III.

Der mittelalterlichen Tragödie am nächsten steht das später,
um 1595 entstandene erste Glied des Zyklus: Richard II. Hier
zeichnet sich die Bewegung von Fortunas Rad am deutlichsten
ab, obwohl Shakespeare dieses bezeichnenderweise nicht nennt,
sondern es sich durch die Schicksalslinie des Königs bekunden
lässt, die von derjenigen Bolingbrokes in kontrapunktischem
Sinne begleitet und betont wird: Richards Abstieg steht der Auf-

185



stieg seines Gegners gegenüber. Als der König sich in III, 3,
also genau in der Mitte des Stückes, in die Hände Bolingbrokes
begibt, verweilt er mit dem Wohlgefallen eines Dichter-Schauspielers

auf seinem Herabsteigen von der Mauer in den Burghof,

das seinen Untergang einleitet, und als er im 4. Akt seinem
Rivalen die Krone übergibt, kommentiert er den Vorgang mit
dem Gleichnis von den beiden Eimern, deren einer,
tränenschwer, sich senkt, während der andere sich unbeschwert hebt.
Im Kerker meditiert Richard über sein Schicksal im Sinne der
mittelalterlichen Tragödie und des Totentanzes; er erkennt die
Nichtigkeit seiner weltlichen Würde und die Allmacht des
Todes, aber der Gedanke bringt auch ihm keinen Trost. Nur
flüchtig erinnert er sich in seinen letzten Worten an das
Jenseits; die Jenseitshoffnung und die daraus sich ergebende
Weltverachtung können die Verbitterung des entthronten Monarchen

über den Verlust der Welt kaum mildern. Allerdings wird
auch der Sieger als König Heinrich IV. seines durch Richards
Versagen, aber auch durch Usurpation erlangten Amtes nicht
froh. Es ist offensichtlich, dass Richard, wie Marlowes
Eduard II., in erster Linie selbst für sein tragisches Schicksal
verantwortlich ist. Durch Willkür und Schwäche und das heimlich

Gefallen, das er als königlicher Dichter und Schauspieler
an «the sweet way to despair», an seiner tragischen Rolle, findet,

spielt er sich seinem Gegner in die Hände und macht ihm
den Aufstieg leicht. Mit der ehernen Notwendigkeit eines

Naturgesetzes bringt jede seiner Handlungen Bolingbroke der
Macht näher, ohne dass dadurch jedoch die Nemesis ausgeschaltet

würde. So zeichnet sich schon in dieser frühen, deutlich an
die mittelalterliche Tradition angelehnten Tragödie eine
Konzeption ab, deren unergründliche Vielschichtigkeit auf die grossen

Trauerspiele hinweist.
Die Zeit verbietet, auf die in denselben Jahren entstandenen

Tragödien Titus Andronicus und Romeo und Julia einzugehen.
Sie sind auch wenig ergiebig, wenn die Entwicklung von
Shakespeares tragischer Idee zur Diskussion steht, weil der Dichter
hier mit anderen Formen der Tragik experimentiert hat. Steht
in Titus das Leiden und seine ausdrucksstarke Gestaltung, sowie
die durch das Leiden verzögerte Rache im Vordergrund, so

nimmt in Romeo und Julia, welches deutlich die Pyramidenstruktur

der alten Tragödie aufweist, Fortuna nicht wie in

186



Richard II. die Gestalt der persönlichen Verantwortung an,
sondern bekundet sich in einer Reihe von Zufällen, denen die
«star-crossed lovers» zum Opfer fallen.

Auf der Schwelle der grossen Trauerspiele entstand Julius
Caesar (1599). Shakespeare entnahm den Stoff der englischen
Uebersetzung von Plutarchs Lebensbeschreibungen, aber er gab
ihm die Form einer mittelalterlichen Tragödie. Dem unmittelbar

auf die Hybris folgenden, ausdrucksstarken Sturz Caesars
im dritten Akt, also in der Mitte des Dramas, steht der gleichzeitige

Aufstieg zur Macht von Brutus und seinen Helfern
gegenüber. Auf ihn folgt, wie durch eine Drehung von Fortunas
Rad verursacht, der Abstieg, der von einem erneuten Anwachsen

von Caesars mittelbarem Einfluss durch Antonius begleitet
wird, bis der Geist des Ermordeten — Senecas Rachegeist, der
hier allerdings die Autorität Plutarchs besitzt — dem Brutus
erscheint und dieser sich schliesslich von ihm als geschlagen
erklärt; er erkennt, dass Caesars Geist oder das Regierungsprinzip,

das jener verkörperte, mächtiger ist als sein Leib. Der halben

Drehung des Rades in Richard II. steht hier die volle
gegenüber. Dennoch ist in diesem Drama von dem Geist der alten
Tragödie viel weniger zu verspüren als in der anonymen
akademischen 7ragedie of Caesar and Pompey or Caesar's Revenge,
wo auch die antiken Elemente deutlicher ausgeprägt sind als bei
Shakespeare. Caesar fällt seinen menschlichen Schwächen zum
Opfer, die Plutarch erwähnt, wenn er sie auch nicht so
herausstreicht wie Shakespeare; aber sein Geist überdauert den
körperlichen Zerfall und setzt sich durch — ob als politische Idee
oder als Nemesis oder als beides, ist unwesentlich. Brutus als
der eigentliche Held der Tragödie stellt sich aus den reinsten
Motiven, allerdings ohne die letzte Klarheit über Caesars
Absichten erlangt zu haben und ohne, wie sein Gegenspieler Antonius,

über das notwendige politische Geschick zu verfügen, an
die Spitze der Verschwörer und muss seinen Irrtum schliesslich
mit dem Leben bezahlen. Dem bloss schwachen Urheber seines

Schicksals, Richard II., steht in Brutus der Held gegenüber,
der aus edlen Motiven sich in einen Vorgang einschaltet, dessen

Tragweite er ebensowenig zu beurteilen vermag wie die Seele

seines Opfers Caesar. Durch sein Handeln setzt er Kräfte in
Bewegung, mit denen er nicht rechnen konnte, weil für sie der
Mensch Julius Caesar ein sehr unvollkommener Repräsentant

187



war. Er löst ein politisches Geschehen aus, dem er als Bürger
nicht gewachsen ist; er löst einen Vergeltungsprozess aus, der
seine Motive ignoriert oder ins Unrecht versetzt und ihn geistig
und körperlich vernichtet — ohne ihm aber seine menschliche
Würde zu rauben. Die Preisrede auf Brutus, mit der Antonius
die Tragödie beschliesst, umreisst das Bild eines an sich
vollkommenen Menschen, dessen Motive selbstlos und edel waren,
der aber vor einem höheren Gesetz nicht bestehen konnte, nicht
zuletzt deshalb, weil es in Julius Caesar eine so unvollkommene
Gestalt annahm und sich deshalb den Kategorien einer bloss
menschlichen Gerechtigkeit oder Ethik entzog.

In diese Sphäre einer höheren Gerechtigkeit oder Gesetzmässigkeit,

die sich nicht mit dem einfachen Gesetz von Ursache
und Wirkung, von Sünde und Vergeltung, oder mit dem Walten
einer wankelmütigen Fortuna gleichsetzen lässt, ragen die grossen

Tragödien hinein, deren Reihe mit Hamlet (1601) beginnt
und mit den beiden Römerdramen Antonius und Cleopatra und
Coriolanus (1607—08) endet. Nach ihrem äusseren Aufbau
beurteilt, führen sie die mittelalterliche Tradition weiter. Ihre
,biographische* oder epische Anlage, die sich für die Anreicherung

zusätzlicher Episoden und Nebenhandlungen eignet, hebt
sie scharf von der geradlinigen, auf ein einziges Ziel ausgerichteten

Tragödie der Griechen ab. Unmöglich, sich in dieser eine
komische Episode vorzustellen, wie sie das Auftreten des

betrunkenen Pförtners in Macbeth erzeugt, oder den den Narren
vertretenden betrogenen Edelmann Roderigo in Othello, oder
den Narren in Person, der sich König Lear an die Fersen heftet,
bis er den Verstand verloren hat, der ihn betrog. Diese komischen

Arabesken lassen sich mit den Wasserspeiern an gotischen
Kathedralen vergleichen, sie finden keinen Platz im antiken
Tempel. Sie gehören in ein menschliches Panorama, in dem alle
Kreaturen vor Gott gleich sind, in ein Drama, das dieses weite
Panorama nachgestaltet, und nicht in eine Kunst, die auf die
innere Wahrheit ausgerichtet ist, diese Wahrheit darstellt und
die äussere Wirklichkeit — z. B. die Züge des menschlichen
Charakters — entweder ausschaltet oder nur in dem Masse
berücksichtigt, wie es für die Konfrontation des Menschen mit
dem göttlichen Gesetz notwendig ist. Unmöglich, in einer strengen

antiken Tragödie polymythische, polar angelegte und
dynamisch sich entwickelnde Charaktere zu erwarten, wie wir ih-

188



nen in jedem shakespeareschen Drama begegnen. Prometheus
und Orestes bei Aeschylus, Antigone und Oedipus bei Sophokles
befinden sich zwischen zwei Gesetzen, einem menschlichen und
einem himmlischen; sie folgen ungeteilten Sinnes und ohne zu
zögern dem einen und fallen dadurch dem anderen zum Opfer.
Hamlet zögert, die Tat auszuführen, die der Geist ihm
vorschreibt; Macbeth folgt dem Weg, den ihm die Hexen weisen,
mit gesträubtem Haar. Und dennoch — trotz aller
Verschiedenheiten stehen Shakespeares grosse Tragödien in der
Weltschau, die sie offenbaren, der griechischen näher als der
mittelalterlichen. Ein Blick auf Hamlet möge dies zu zeigen versuchen.

Ueber den episodischen oder .biographischen' Aufbau dieses

Dramas und damit seine Zugehörigkeit zur mittelalterlichen
Tradition brauche ich keine Worte zu verlieren; dennoch sind
die einzelnen Teile dieses geradezu labyrinthisch angelegten
Schauspiels wie in einer antiken Dichtung, allerdings eher mittelbar

als direkt, auf einen Mittelpunkt, das tragische Thema,
ausgerichtet. Offensichtlich ist auch, dass der Auftakt oder die
Exposition völlig durchdramatisiert und somit vom Prolog oder
der Eröffnungsrede bei Seneca ebensoweit entfernt ist wie der
so menschlich anmutende Geist von Hamlets Vater von dem
Senecaschen Rachegeist oder das Spiel des sich wahnsinnig
stellenden Prinzen mit seiner Umwelt von dem Spiel, das Orestes
bei Sophokles mit seiner Schwester Elektra treibt. Aber auch
die pyramidenförmige Gestalt der Handlung, die der Drehung
von Fortunas Rad entspricht, muss man suchen, bis man sie

erkennt. Farnham sieht in der ersten Hälfte eine aufsteigende
Kurve, die in der Schauspielszene, wo Hamlet erkennt, dass

König Claudius seinen Bruder tatsächlich ermordete, ihren
Scheitelpunkt berührt. Unmittelbar darauf beginnt der Abstieg:
Hamlet verschont den betenden Claudius, ersticht statt seiner
den lauschenden Polonius und setzt dadurch eine Gegenhandlung

in Bewegung, der schliesslich alle zum Opfer fallen, während

Fortinbras in einem weitausholenden Bogen zur Macht
emporsteigt. Ich würde nicht sagen, dass dieser für die mittelalterliche

Tragödie bezeichnende Handlungsverlauf weniger deutlich

ausgeprägt ist als die zahlreichen Parallelen, die vor Jahren
Gilbert Murray und neuerdings Schadewaldt zwischen Hamlet
und der Elektra des Sophokles erkannt haben. Die Schwäche

189



der Aehnlichkeiten nach beiden Richtungen zeigt, dass der
Standort von Shakespeares Tragödie fast ebensoweit von der
mittelalterlichen wie von der antiken Tragödie entfernt ist.

Auch die Begriffe «Sünde» und «Vergeltung» werden dem
Geschehen nicht gerecht. Allerdings gibt es einen hochgestellten
Sünder in dem Stück: den Königsmörder, Brudermörder und
Usurpator Claudius. Auch seine Gattin, wenn wir sie von der
Mitschuld an der Mordtat freisprechen, wurde um 1600 wohl
als eine Sünderin betrachtet, denn die Heirat eines Schwagers
galt damals als Inzest. Problematisch ist hingegen die Mitschuld
derer, die ihrem Herrscher, ohne zu wissen, was für ein Mensch
er ist, zu Dienste sind, d. h. ihre staatsbürgerliche Pflicht tun:
Polonius, Rosenkranz und Güldenstern. Problematisch ist auch
die Schuld des Laertes, der eine Rachepflicht erfüllt, wie sie der
Geist Hamlet auferlegt. Ausserhalb des Bereiches einer
Vergeltung im innerweltlichen, d. h. rationalen Sinn, befindet sich
jedoch Ophelia. Freilich leiht auch sie dem verbrecherischen
König die Hand, als sie sich von ihrem Vater dazu verleiten
lässt, Hamlet gegenüber die Rolle eines Lockvogels zu spielen.
Ist es der Gehorsam der unerfahrenen Tochter, oder mischt sich
eine Spur von Falschheit in das Spiel, das sie mit Hamlet treibt?
Es ist als ob Shakespeare bewusst die Grenze zwischen Schuld
und Unschuld verwischt habe, um das Ungenügen dieses

Begriffes angesichts der Realität aufzuweisen. Das Gift, das in
Dänemark wirkt, seitdem Claudius die Untat verübt hat, steckt
alle an, und es wirkt symbolhaft, wenn in der Katastrophe dem
äusseren Gift des Claudius nicht weniger als vier Menschen zum
Opfer fallen: der Giftmischer selbst und die letzten Angehörigen

zweier Geschlechter, Gertrud und ihr Sohn, sowie Laertes.
Das Böse vernichtet sich selbst, aber es rafft auch alle jene
hinweg, die in das Geschehen verwickelt worden sind. Einzig
Horatio und Fortinbras stehen ausserhalb und werden deshalb
verschont.

Wie verhält es sich mit Hamlet? An ihn ergeht zweimal der
Auftrag aus dem Geisterreich, also aus dem Jenseits, die Untat,
die am Anfang steht, die Ermordung seines königlichen Vaters,
zu rächen, seine Mutter aber zu schonen. Wäre er nicht Hamlet,

sondern Laertes, Fortinbras oder Horatio, so wäre die
Tragödie nie entstanden; aber weil er eine vollentwickelte,
ungewöhnlich reiche Persönlichkeit ist, sieht er die Dinge in ihrer

190



verwirrenden Vielgestalt, und der einfache Auftrag des Geistes
verwandelt sich für ihn in die gewaltige Aufgabe, eine aus den
Fugen geratene Welt wieder einzurenken. Denn wo er hinblickt,
wirkt das Gift: seine Mutter hat den Mörder ihres Gatten
merkwürdig rasch geheiratet; Polonius ist dessen Ratgeber; Ophelia
weist seine Liebe zurück; seine Freunde Rosenkranz und
Güldenstern nehmen den Auftrag des Brudermörders entgegen —
er steht allein und muss schweigen, wie ihm der Geist seltsamerweise

geboten hat. Weshalb sollte er nicht auch dessen Wort
misstrauen? Das Gift frisst sich in seine Seele ein; die Rolle
des Verrückten liegt ihm, schützt ihn nicht nur, sondern
entspricht auch seiner geistigen Verwirrung. Als er die Worte des

Geistes durch Claudius' Verhalten in der Schauspielepisode
(III, 2) bestätigt findet, als er sich wieder dort befindet, wo
er den Auftrag aus dem Geisterreich erhielt und ihn sogleich
zu erfüllen gelobte (I, 5), da beginnt der Dreischritt der
verhängnisvollen Fehlhandlungen dieses homo sapiens: anstatt den

nur scheinbar betenden Claudius zu durchbohren, stösst er seiner

Mutter den Dolch der Reue in die Brust und ersticht
schliesslich Polonius. Durch sein Nichthandeln und sein
Fehlhandeln löst er die beiden Gegenhandlungen seines Feindes aus,
die mit übermenschlicher Folgerichtigkeit das Reich reinigen,
indem sie alle hinwegfegen, die an dem Geschehen teilhatten.

Hamlet verwandelt sich im Laufe dieses Geschehens von
einem sich autonom wähnenden Menschen in ein gefügiges Werkzeug

der Vorsehung. Die Verwandlung beginnt sinnvoll auf
dem Höhe- und Wendepunkt im dritten Akt, wo er erkennt,
wen er getötet hat, und sagt:

Heaven hath pleased it so,
To punish me with this, and this with me,
That I must be their scourge and minister. (Ill, 4, 173)

der Himmel hat gewollt,
Um mich durch dies [Polonius] und dies durch mich

zu strafen,
Dass ich ihm Diener muss und Geissei sein.

Wohl bildet der Tod des Polonius die äussere Ursache seines

eigenen Todes — das sinnvolle Werkzeug ist Laertes —, aber
hier und dort, wo er Rosenkranz und Güldenstern in der ihm

191



selbst gestellten Falle verenden lässt, von einer Schuld im
üblichen Sinne zu sprechen, wäre verfehlt, denn er selbst ist sich
keiner solchen bewusst; nur Claudius stellt seine Tat dem Laertes

gegenüber in diesem Lichte dar, um ihn zur Rache zu veranlassen.

Deutlicher äussert sich Hamlet über den Sinn des

labyrinthischen Geschehens, als er von seiner Englandfahrt zurückgekehrt

ist und zu Horatio sagt:

There's a divinity that shapes our ends,
Rough-hew them how we will. (V, 2, 10)

Eine Gottheit formt unsere Zwecke,
Wie wir sie auch entwerfen.

Die Vorsehung lenkt die sich autonom gebärdenden Menschen
zu ihrem Ziele hin; durch ihr Handeln und Nichthandeln
vollziehen sie die Reinigung des Reiches, die einem furchtbaren
Aderlass für das Menschengeschlecht gleichkommt — so wie
sich durch das Nachforschen und die Ausweichversuche des

Oedipus das Götterwort furchtbar erfüllt. Das Ausmass der
reinigenden Katastrophe im Hamlet entspricht der in den Raum
projizierten, gewaltigen Anlage des Dramas. Es ist das
Missverhältnis zwischen Ursache und Wirkung, der Umstand, dass

ein Mord — allerdings ein Königsmord — die Ausrottung
zweier Geschlechter zur Folge hat, dieses Missverhältnis erhebt
den Reinigungsprozess über die rationale Vergeltung, die in der
mittelalterlichen Tragödie geübt wird, und führt die Shake-
spearesche Tragödie an den religiösen Raum heran, in dem sich
die griechische Tragödie vollzieht. Auch bei Shakespeare erfüllt
uns das Walten des Schicksals mit Ehrfurcht und Schaudern.
Ob wir den Hamlet mehr im christlichen oder im antiken Sinne
deuten — er spielt im ,göttlichen Bereich'. Verstehen wir diesen
im christlichen Sinne, so resultiert das Irrationale des höheren
Gesetzes aus dem Umstand, dass die von dem Geist geforderte
Rache sich nicht ohne weiteres mit der christlichen Lehre
versöhnen lässt. Die Terminologie ist zwar christlich, doch Shakespeare

handhabt sie so diskret, dass erst unsere Zeit wieder darauf

aufmerksam geworden ist. Im Gegensatz zu King Lear wird
die antike Götterwelt nirgends erwähnt, aber auch die spezifische

Terminologie der mittelalterlichen Tragödie fehlt. Es
gehört zur Eigenart und Universalität der Shakespeareschen Tra-

192



gödie, dass sie das Erlebnis einer religiös fundierten Tragik
ausschliesslich mit den Mitteln und der Sprache des säkularisierten
Bühnenschauspiels ausdrückt. Sie wird dadurch der zeitlichen
Fixierung durch ein bestimmtes weltanschaulich-religiöses
System oder Dogma weitgehend entzogen.

Hat sich der Dichter durch die Tragödien Senecas, bzw. ihre
englischen Uebersetzungen, zu ihrem Ursprung, der Tragödie
des Euripides und seiner Vorgänger, Aeschylus und Sophokles,
«zurückgefühlt»? Vieles in seinen Trauerspielen — ihre Form,
die Rolle der Verantwortung des Individuums, die sich daraus
ableitende Charakterisierung, die weitverzweigte Handlung, die
Idee einer Vergeltung, die Rolle des Todes — weist auf das

Drama seiner Vorläufer hin, in dem das mittelalterliche Erbe
sich mit antiken Elementen unlösbar verbunden hatte, ohne sich

jedoch zu verleugnen. Der Anglist von heute neigt deshalb
dazu, die vorshakespearesche Tragödie als Ausgangspunkt für
die genetische Betrachtung des shakespeareschen Trauerspiels zu
wählen und das, was dieses von jener unterscheidet, der
persönlichen Weltschau des Dichters zuzuschreiben, so wie er auch
andere Ansätze im Drama seiner Vorläufer — Auftakt, dramatische

Rede, Charakterzeichnung und Struktur — in das
verwandelt hat, was wir in seinen Schauspielen bewundern.

Was eine Tragödie sein kann, mag er erkannt haben, als er
aus Holinsheds Chronik und anderen Berichten seinen
Richard II. schuf; die tragische Idee vertiefte sich, als er Plutarchs
Biographie in seinen Julius Caesar verwandelte; sie offenbarte
sich ihm in ihrem vollen Umfang, als er den alten, nordischen
Hamletstoff, möglicherweise auf Grund eines älteren Schauspiels

von Thomas Kyd bearbeitete; Variationen ergaben die
Dramatisierung einer italienischen Novelle — Othello —, von
Berichten in Holinsheds Chronik über König Lear und Macbeth,

und dann wieder der Lebensbeschreibungen Plutarchs —
Antonius und Cleopatra und Coriolan. Wenn es sich nicht um
die erwiesene Anlehnung an Textstellen, also um Echos im
einzelnen handelt, sondern um einen direkten Einfluss der Antike
auf breiter Basis, dann sträubt sich der Anglist, denn er weiss
sich nicht zu erklären, weshalb dieser Einfluss sich so tief
verschleiert bekundet; in seiner Zeit hätte sich Shakespeare wahrlich

nicht zu scheuen brauchen, seine humanistische Bildung
unverhüllter zu zeigen. Wenn wir den eingangs zitierten Versen

13 193



Ben Jonsons Glauben schenken, so können wir sagen, dass das

Schicksal es so fügte, dass Shakespeare in einer Entwicklungsphase

des englischen Dramas zu schreiben begann, als
mittelalterliche und antike Elemente sich miteinander verschmolzen
hatten; das Schicksal fügte es ferner, dass er die Distanz zur
Antike — und zur Lehre der mittelalterlichen Kirche — und
mithin die Freiheit besass, welche ihm gestattete, die in der
einheimischen Tradition liegenden Keime, die sich zum Teil unter
antikem Einfluss im Drama seiner Vorgänger bereits zu ansehnlichen

Pflanzen entwickelt hatten, zur Blüte und Reife zu bringen.

Dass Julius Caesar, Hamlet und König Lear einer Weltschau

dramatische Gestalt geben, die sich nur mit derjenigen der
griechischen Trauerspiele vergleichen lässt, müsste durch eine
innere Verwandtschaft grosser Dichter und ihrer Vision der
Grundkräfte des menschlichen Daseins erklärt werden. Hamlets
Worte: «Eine Gottheit formt unsere Zwecke, wie wir sie auch
entwerfen», und die Worte des Chores im Gefesselten Prometheus

des Aeschylus: «Heilige Fügung des Zeus wird Menschlich
Planen nie durchkreuzen» (549), stammen aus Tragödien, die
durch zwei Jahrtausende und zwei Kulturen getrennt sind;
dennoch drücken sie dieselbe tragische Idee aus. Wenn der Blick
eines Dichters so tief dringt, dann erscheint das Neuzeitliche in
seinem Werk als Zeitloses — wie Ben Jonson sagte:

He was not of an age, but for all time.

Literatur über Shakespeare und die Antike

Baldwin, T. W., William Shakespeare's Small Latine and Lesse Greeke. 1944.
Brandl, Alois, Shakespeares Vorgänger. Shakespeare Jahrbuch 35, 1899, S. IX

—XXIV. (Hebt Vermittlerrolle der vorshakespeareschen Tragödie
hervor.)

Clemen, Wolfgang, Die Tragödie vor Shakespeare. Ihre Entwicklung im Spie¬
gel der dramatischen Rede. 1955.

Collins, J. Churton, Had Shakespeare read the Greek Tragedies? The Fort¬
nightly Reviev 73, 1903, S. 618—637, 848—858; 74, 1903, S. 115—131.

Cunliffe, J. W., The Influence of Seneca on Elizabethan Tragedy. 1893.
Delius, N., Sh's Coriolanus in seinem Verhältnis zum Coriolanus des Plu¬

tarch. Sh. Jb. 11, 1876, S. 32—58.
ders. Sh's Julius Caesar und seine Quellen in Plutarch. Sh. Jb. 17, 1882,

S. 67—81.

194



ders. Klassische Reminiszenzen in Sh's Dramen. Sh. Jb. 18, 1883, S. 81—103.
Hense, C. C., Das Antike in Sh's Drama Der Sturm. Sh. Jb. 15, 1880,

S. 129—155.
Heuer, Hermann, From Plutarch to Sh., a Study of Coriolanus. Sh. Sur¬

vey 10, 1957, S. 50—59.
Joseph, Sister Miriam, Sh's Use of the Arts of Language. 1947.

Kennedy, M. B., The Oration in Sh. 1942.

Kitto, H. D. F., Form and Meaning in Drama. A Study of Six Greek Plays
and of Hamlet. 1956.

Lucas, F. L., Seneca and Elizabethan Tragedy. 1933.

Murray, Gilbert, The Classical Tradition in Poetry. 1927 (VIII. Hamlet and
Orestes).

Rick, Leo, Shakespeare und Ovid. Sh. Jb. 55, 1919, S. 35—53.
Root, R. K., The Classical Mythology in Sh. 1903.

Schadewaldt, Wolfgang, Sh. und die griechische Tragödie: Sophokles' Elek-
tra und Hamlet. Sh. Jb. 96, 1960, S. 7—34.

Schirmer, Walter F., Chaucer, Sh. und die Antike. 1932.
Sehrt, E. Th., Der dramatische Auftakt in der elisabethanischen Tragödie.

1960.

Sigismund, Reinhold, Uebereinstimmungen zwischen Sh. und Plutarch. Sh. Jb.
18, 1883, S. 156—217.

Simpson, Percy, Studies in Elizabethan Drama. 1955 (1. Sh's Use of Latin
Authors — übersichtliche Zusammenstellung der ,Echos').

Thomson, J. A. K., Sh. and the Classics. 1951.

Vatke, Th., Sh. und Euripides. Sh. Jb. 4, 1869, S. 62—93.
Wilson, J. Dover, Sh's Small Latin — How Much? Sh. Survey 10, 1957,

S. 12—26.
Wolff, Emil, Sh. und die Antike. Die Antike 19/20, 1943, S. 134—174.

Jüngere Versuche einer christlichen Interpretation der shakespeareschen
Tragödien

Farnham, Willard, The Medieval Heritage of Elizabethan Tragedy. 1936,
1956 2.

Elliott, G. R., Scourge and Minister: A Study of Hamlet as a Tragedy of
Revengefulness and Justice. 1951.

ders. Flaming Minister: a Study of Othello. 1953.
Joseph, Bertram, Conscience and the King: A Study of Hamlet. 1953.
Whitaker, V. K., Sh's Use of Learning. 1953.
Bowers, Fredson, Scourge and Minister (Hamlet). PMLA 70, 1955, S. 740—

749.
Siegel, Paul N., Sh'an Tragedy and the Elizabethan Compromise. 1957.

Wilson, Harold S., On the Design of Sh'an Tragedy. 1957.

Elliott, G. R., Dramatic Providence in Macbeth. 1958.

Ribner, Irving, Patterns of Sh'an Tragedy. 1960.

Fricker, Robert, Hamlet: Mensch und Vorsehung. Anglia 78, 1960, S. 317—
340.

ders. Vom Wirken der Providenz bei Shakespeare. Anglia 79,1961, S. 17—44.

195




	Mittelalter und Neuzeit in Shakespeares Tragödien

