
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 30 (1964)

Artikel: Johann Heinrich Füssli und Shakespeare

Autor: Mason, Eudo C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOHANN HEINRICH FÜSSLI
UND SHAKESPEARE

Von Eudo C. Mason

Arbeit und Nachtwachen kosteten ihn nichts; so fiel er
über das Englische her, um die gerühmten Schönheiten des

W. Schakespears, seiner Sprache, das Eigentümliche seiner
Charaktere in der Ursprache zuerst nur zu ahnen, dann
allmählich einzusehen.1

Nach diesem glaubwürdigen Bericht Nüschelers über den

Jugendfreund Johann Heinrich Füssli wurde das Wichtigste
auch in dessen äusserem Lebenslauf, die Uebersiedlung nach
England, letzten Endes von Shakespeare als entscheidendem
Schicksal bestimmt. Was den etwa siebzehnjährigen, des
Englischen noch unkundigen Schüler am Carolinum in Zürich
zuerst auf Shakespeare brachte, bleibt allerdings ungewiss. Jedenfalls

kann Knowles' Erklärung nicht stimmen, Füssli habe
Shakespeare erst aus einigen Uebersetzungen seiner Stücke durch
Bodmer kennengelernt. Denn Bodmer hat nie eine Zeile von
Shakespeare übersetzt. Es lag jedoch bis 1758 schon genug vor,
was ihn unabhängig von Bodmer auf Shakespeare bringen
konnte, z. B. Grynaeus' in jenem Jahr in Basel veröffentlichte
Verdeutschung von Romeo und Julia. Drei Briefe Füsslis aus
dem Jahre 1759 enthalten nicht weniger als sieben kürzere oder
längere Shakespeare-Zitate aus sechs verschiedenen Stücken, womit

eine sprachliche Eigenart anhebt, die bis zu seinem Tode
anhalten soll. Etwa in diese Zeit dürfte sein Versuch, den Macbeth

zu übersetzen, fallen.
Das Bezeichnende an diesen frühesten wie auch an fast allen

späteren Shakespeareschen Zitaten, Wendungen und Anklängen
bei Füssli ist, dass sie willkürlich aus dem ursprünglichen
Zusammenhang herausgerissen sind, wobei nicht nur das Satzgefüge,

sondern auch der eigentliche Wortlaut öfters abgewandelt
und dem Füssli jeweils vorschwebenden Gegenstand angepasst
wird. So führt z. B. in einem Angriff auf die von ihm verachteten

Porträtmaler das Wort Jagos, «To suckle fools and chro-

83



nicle small beer» in der abgewandelten Form an: «To paint a
fool and chronicle small beer.»2 In den wenigsten Fällen geht
es bei Füsslis Shakespeare-Zitaten um Shakespeare selber. Füssli
hatte sich einfach in Shakespeares Sprache verliebt, für die er
auch den feinsten Sinn hatte, wie seine textkritischen Beiträge
zu Steevens Shakespeare-Ausgabe (1793) bezeugen. Sein eigenes
Englisch ist von Shakespeareschem Sprachgut durchtränkt, und
zwar in einem Mass, das alles in dieser Art Uebliche bei weitem
übersteigt und seinen Zeitgenossen als schrullige Manier auffiel.
Er hat auch diese Eigenheit bewusst gepflegt und zur Schau
getragen. Er rühmt sich seines «guten Shakespeareschen Englisch»3
und weist in der anonymen Selbstbesprechung seiner «Bemerkungen

über Rousseau» (1767) stolz auf die Shakespeareschen
Anklänge hin, von denen es in jenem Büchlein nur so wimmelt:

Dass er aber ein grosser Bewunderer Shakespeares ist, wird
allen Kennern jenes «Naturkindes» auffallen, dessen
Wendungen und Sprache er mit einer gewissen Schicklichkeit
anbringt, wie wir sie sonstwo angetroffen zu haben uns
nicht entsinnen.4

Er kann nicht einmal übersetzen, ohne Shakespearesche
Wendungen, von denen im Urtext keine Spur war, mit einzuflech-
ten; dreimal tut er dies 1765 in der Uebertragung von Winckel-
manns Gedanken über die Nachahmung, viermal 1788 in der
Uebertragung von Lavaters Unphysiognomischen Regeln. So

verfährt nur einer, der sich von früh an intensiv in Shakespeare
eingelebt hat und fortan rein sprachlich fast abstandslos mit
ihm und in ihm existiert. Auch in der deutschen Ode an die
Geduld vom Jahre 1766 macht sich die gleiche Neigung
geltend, wenn er die personifizierte Geduld bittet, ihn davor zu
bewahren, «der Schönheit Lilienbrüste» zu «Schwefelminen
umzuträumen». Diese absonderliche, in der zweiten Fassung zu
«Jammerquellen» abgeänderte Wendung ist Lears Fluch auf das

weibliche Geschlecht entnommen: «There's hell, there's darkness,

there's the sulphurous pit». (Bei Schlegel heisst es:
«Schwefelpfuhl».)

Was für Füsslis Verhältnis zu Shakespeares Sprache gilt, das

gilt für sein Verhältnis zu Shakespeare überhaupt. Es geht hier,
wie bei dem anderen entscheidenden Erlebnis seiner künstlerischen

Existenz, der Begegnung mit Michelangelo, um eine nie

84



nachlassende Hingerissenheit, die sich nach Möglichkeit mit
ihrem Gegenstand identifiziert. Füssli hat jedoch nie zusammenfassend

über seine Einstellung zu Shakespeare Rechenschaft
abgelegt, wie er es auf bezeichnendste Weise über seine Einstellung
zu Michelangelo tat. Gerade dort, wo man am ehesten erwartet
hätte, dass er es tun würde, in der Besprechung von Steevens
Shakespeare-Ausgabe (1794), enttäuscht er uns, indem er sich
ausschliesslich mit philolögischen Einzelheiten befasst. Seine
Shakespeare-Begeisterung wirkt sich weniger theoretisch als

praktisch aus, zunächst in einer intensiven, immer von neuem
vorgenommenen Auseinandersetzung mit dem Werk des Dichters,

die ihn zu einem der gründlichsten und angesehensten
Shakespeare-Kenner der Zeit machte. «Wer ist mit dem Sinn
und dem Geist unseres Dichters vertrauter als Mr. Füssli?»
schreibt Steevens um 1793. Vor allem aber wirkte sich Füsslis
Shakespeare-Hingerissenheit in der eigenen Kunst aus. Die
bedeutendste und wohl auch zahlreichste Gruppe seiner Gemälde
und Zeichnungen ist Shakespeare gewidmet und umfasst weit
über hundert verschiedene Bilder, soweit man bei einem Künstler,

dessen Werk nur fragmentarisch und zum Teil bloss in
unzulänglichen Stichen erhalten ist, und der einmal aufgegriffene
Motive immer wieder mit bald kleineren, bald grösseren
Abweichungen abzuwandeln pflegte, solche Zahlen aufstellen kann.

Wenn Füssli je zusammenfassend über seine Shakespeare-Bewunderung

Rechenschaft abgelegt hätte, so wäre es wohl nicht
in der Form eines kritischen Ergusses, sondern eines Freskenzyklus

geschehen, wie er ihn während der römischen Jahre
(1770—1778) plante. Die vier erhaltenen Entwürfe zu diesem

Zyklus (Tafel 1) aus dem Jahr 1777 lassen erkennen, dass ihm
ein grosser, wohl runder Saal vorschwebte, dessen Wände, der
Zahl der zu berücksichtigenden Shakespeareschen Stücke
entsprechend, durch etwa 32 verhältnismässig breite, flache,
gewölbetragende Wandpfeiler gegliedert wären. Statt aber das

von einem gewölbten Halbkreis gekrönte Feld zwischen den

Wandpfeilern zur Einheit für seine Darstellungen zu nehmen,
wie es so nahe lag, wollte Füssli sie um diese Wandpfeiler selbst
als Mittelachse gruppieren, was bei den Uebergängen von einem
Stück zum anderen zu fast unlösbaren Problemen geführt hätte.
An jedem Pfeiler hätte eine symbolische Gestalt den Geist des

jeweiligen Stücks verkörpert, während oben, auf der sich fä-

85



cherartig verbreiternden gewölbten Fläche die Hauptperson
erschienen wäre; rechts und links hätten je zwei Szenen aus dem
betreffenden Stück den Raum bis zur Mitte des Zwischenbogens
eingenommen. Das Einzige, was wir sonst über diesen riesigen,
nirgends von Knowles oder von Füssli erwähnten Plan wissen,
verdanken wir Cunningham:

Ein derartiges Unternehmen ging ihm in Rom auf; gerade
als er voller Bewunderung in der Sixtinischen Kapelle auf
dem Rücken lag, sah er eine lange, schattenhafte Reihe
von Bildern an seiner Phantasie vorbeiziehen. Er stellte
sich einen prachtvollen Tempel vor, den er, wie es die
berühmten Künstler Italiens für die Sixtinische Kapelle
getan hatten, mit Bildern aus seinem Lieblingsdichter füllte.
Alles war nach dem Charakter angeordnet. In den
Täfelungen und Nebenflächen erschienen die Gestalten der
Haupthelden und -heldinnen; auf den breiten Wänden waren

die Wechselschicksale des vielfarbigen Lebens abgebildet

— die lächerlichen und traurigen, die rührenden und
humorvollen, häusliches Glück und heroische Bestrebungen,

während die das Ganze krönende Kuppel Szenen
höherer Gefühle darstellte, die Freuden des Himmels, die
Qualen der Hölle, alles Uebernatürliche, alles Schreckliche.5

Es ist zu bedauern, dass die Echtheit dieses besonders wichtigen

Berichts nicht besser verbürgt ist. Es fehlt zwar keineswegs

in Füsslis Schriften an analogen grossangelegten Versuchen,
das ausgebreitete, vielgestaltige Lebenswerk eines Künstlers
nicht bloss von aussen, stückweise und empirisch zu deuten,
sondern das ihm zugrundeliegende Gesetz zu bestimmen, aus
dem alles anscheinend Widersprüchliche und Zusammenhangslose

doch einheitlich zu erklären wäre, den verborgenen Mittelpunkt

zu erkennen, von dem die unzähligen bunten und
verwirrend ineinander verschlungenen Fäden ausgehen und in den
sie wieder zusammenfliessen. Diese Füsslis Wesen durchaus
entsprechende und ihm oft glänzend gelingende philosophischere
Interpretationsart tut sich aber in seinen Aeusserungen über
die verschiedensten anderen Gestalten, nur nicht über Shakespeare

kund: etwa über Rousseau, in den frühen «Bemerkungen»,

über Homer und vor allem über Michelangelo. Man fühlt,

86



es müsste sich irgendwo bei ihm ein Pendant zur grossartigen
Deutung der Sixtinischen Kapelle im Sinne einer symbolischzyklischen

Darstellung «der Theokratie oder des Waltens der
Religion als Ahne und Königin der Menschheit» finden lassen,
in welchem das Gesamtwerk Shakespeares umgekehrt als ein
alle Gegensätze polar zusammenfassendes Panorama des eigentlich

Menschlich-Natürlichen ausgelegt wäre, an dessen Grenzen
die immer wieder unberechenbar einwirkenden übernatürlichen
und übermenschlichen Kräfte ihren Wohnsitz haben. Eine
derartige Gesamtdeutung finden wir auch gewissermassen in
Cunninghams Schilderung des geplanten Shakespeare-Freskenzyklus,
aber nur dort. Wie Cunningham zu dieser Schilderung gekommen

ist und wieviel daran von Füssli, wieviel von Cunninghams

eigener Phantasie herrührt, wissen wir nicht. Cunningham

muss Füssli in dessen letzten Febensjahren persönlich
gekannt haben; es ist uns aber weder durch ihn selbst noch durch
irgendeinen Anderen das Geringste über diese anzunehmende
Bekanntschaft überliefert worden. Er ist viel begabter als Füss-
lis offizieller Biograph, Knowles, und wenn er auch seine Quellen

fast nie angibt und manche Tatsache nachweislich verkehrt
darstellt, so macht sein Leben Füsslis doch im grossen und ganzen

einen leidlich zuverlässigen Eindruck. Seine Schilderung des

geplanten Shakespeare-Zyklus geht vermutlich auf mündliche
Mitteilungen zurück, die er aber ziemlich sicher bei der
Wiedergabe frei ausgestaltet haben dürfte, was ihm, nach allem,
was wir sonst über ihn wissen, durchaus zuzutrauen ist. Die
Shakespeare-Auffassung, um die es sich hier handelt, geht auch
unverkennbar, wie das meiste Wertvolle in der englischen und
auch in der deutschen Shakespeare-Kritik jener Generationen,
auf Samuel Johnsons nie genug zu preisende «Vorrede» vom
Jahre 1763 zurück, die Füssli nachweislich sehr gut kannte.

Angesichts der Katastrophe der ähnlich angelegten «Milton-
Galerie»6 (1790—1800) ist es nicht zu bedauern, dass Füssli nie
dazu kam, den erträumten Shakespeare-Zyklus durchzuführen.
Rein technisch war er den riesigen Formaten, nach denen seine
Seele eiferte, und die hier besonders erforderlich gewesen wären,
nicht gewachsen. Nur im Entwerfen war er ganz und gar
genial. Das Beste, was er schafft, sind rasch hingeworfene
Zeichnungen mässigen Formats, und je weiter er sich im Ausmass
und in der Ausführung von diesen kraftvollen ersten Entwürfen

87



entfernt, um so kläglicher versagt meistens sein Können. Seine

unzähligen Shakespeare-Zeichnungen und -Gemälde sind gewis-
sermassen alle als Fragmente des grossen, nie durchgeführten
und undurchführbaren Zyklus anzusehen, der uns also keineswegs

restlos verloren gegangen ist.
Was Füsslis Shakespeareschen Künstlertraum gründlich

vereitelte, gerade indem es ihn pfuscherhaft verwirklichte, war
Boydells «Shakespeare-Galerie» (1786—1801), die zum Teil
von Füssli selber angeregt worden sein soll. Es befriedigte ihn
schon, als einer der Fîauptbeteiligten zu dieser «Galerie» acht

grosse Gemälde und ein kleineres beisteuern zu dürfen. 1793 bis
1794 kam Boydells Nachahmer Woodmason hinzu, der auch in
seine Shakespeare-Galerie vier Bilder Füsslis aufnahm. Das
Missliche an diesen Unternehmungen war für Füssli nicht nur,
dass sie den Markt mit Shakespeare-Gemälden überschwemmten,

sondern vor allem, dass sie ihn zu Zusammenarbeit mit
anderen verurteilten. Wie wenig ihm dies behagen konnte, erhellt
aus seinem 137. Aphorismus: «Das Genie kennt keine Mitarbeiterschaft.

Alle Mitarbeiterschaft ist der Dichtung und Kunst
schädlich. Einer muss die Herrschaft für sich haben.» An den
riesenformatigen, ausschliesslich von seiner eigenen Hand
durchgeführten Shakespeare-Zyklus war unter den Umständen nicht
mehr zu denken. Darauf bezieht sich das Briefwort Roscoes vom
24. Mai 1799: «Ich habe manchmal bedauert, dass Ihr Plan,
eine Serie von Gemälden zu Shakespeare zu malen, vereitelt
wurde.»7 Die missglückte Milton-Galerie war als Ersatz für
diesen Plan gedacht. 1803 ging Füssli einen Vertrag mit
Alexander Chalmers ein, je eine Zeichnung zum Nachstechen zu
den 37 Stücken Shakespeares zu machen. Darüber berichtet
Cunningham:

Er hatte sich durch ein Angebot von 250 Pfund dazu
bewegen lassen, die Zeichnungen zu einer grossen
Shakespeare-Ausgabe zu machen. Von diesem Abfall sprach er
nie ohne Bedauern und Verachtung; er betrachtete
Aufträge als schädlich für die Kunst und meinte, sie
verscheuchten viel von der Inspiration, die bei der Erschaffung

echt genialischer Werke gefühlt werden müsste oder
sollte.8

Immerhin, diese Bilder zu Chalmers' Shakespeare-Ausgabe vom
Jahre 1805 kommen wenigstens theoretisch der Idee eines ein-

88



heitlichen Zyklus näher als alles andere, was Füssli auf diesem
Gebiet geschaffen hat. Er musste dabei Bilder zu elf Stücken
machen, mit denen er sich sonst nie befasste, darunter Titus
Andronicus und Perikles, deren Echtheit er bestritt.

Füssli äussert sich über Shakespeare stets nur nebenbei, in
anderen Zusammenhängen und oft in Fussnoten, um irgendeinen
Punkt seines eigentlichen Themas, sei es Rousseau oder die
bildende Kunst, durch Vergleiche oder Beispiele zu erläutern und
weiterzuführen. Stellt man diese obiter dicta zusammen, so
ergibt sich, dass er sich für fast keines der Probleme interessiert,
die im Mittelpunkt der Shakespeare-Kritik seiner Zeit stehen.

Er sagt nichts über Shakeseares Vorstösse gegen die Aristotelischen

Regeln, nichts zu der Frage, ob er ein reines Naturgenie
oder ein bewusst überlegender Künstler war; ob man bei ihm
vom «Schicksal» im antiken oder in sonst einem Sinn sprechen
darf; oder worin seine etwaige Botschaft, seine weltanschauliche

Weisheit bestehe. Dabei hat er sich wenigstens in früheren
Jahren eingehend mit dem zeitgenössischen Shakespeare-Schrifttum

beschäftigt, allerdings um charakteristischerweise fast
ausschliesslich das ausdrücklich anzuführen, was er schonungslos
verdammen konnte, wie etwa, wenn er 1766 schreibt: «Ich
wünschte, Wieland möchte von seiner schwäbischen Flamme
verzehrt worden sein, ehe er Shakespeare mit unheiliger Hand
antastete».9 Wir kommen nicht auf den Gedanken, Wieland,
Rowe10, Murphy11 und noch viel weniger Voltaire12 gegen
Füsslis Rügen zu verteidigen. Es ist weniger erfreulich, dass er
in den Bemerkungen nur spöttisch auf eine der schwächeren
Stellen in Johnsons Vorrede hinweist13, der er doch soviel
verdankt. Die eine zentrale Frage der zeitgenössischen Shakespeare-
Kritik, zu der er einmal kurz aber aufschlussreich Stellung
nimmt, ist die nach der relativen Bedeutung der dramatischen
Handlung und der Menschendarstellung. 1804 bezeichnet er es

als ein Merkmal der Kunst Shakespeares wie auch derjenigen
Raffaels und Sophokles, dass sie

das Hauptinteresse auf die Charaktere verlegt und die
Handlung zu blossen Situationen gestaltet, um diese
vorzuführen; jene (die Charaktere) sind der Zweck, diese (die
Handlung) ist das Mittel... sie (die Charaktere) sind der
leuchtende Gegenstand, auf den die Handlung hinweist.14

89



In einigen Aeusserungen Füsslis über Shakespeare wie über
seine anderen Künstlerhelden geht es um eine etwas rhetorisch
heraufbeschworene Vorstellung absoluter, amorpher Grösse. Er
sei einer, dessen «Kothurn oder Sokkus» uns «Ohr oder Seite
erschüttert».15 «Die drei ersten Akte des Hamlet und das zweite
Buch des Verlorenen Paradieses seien die höchsten Flüge des

menschlichen Geistes.»16 Oder: «Stände man vor der Wahl
zwischen dem Macbeth allein einerseits und den Werken aller Dichter

von Dryden und Pope an anderseits, so müsste man ihn
erhalten, auch wenn alle übrigen dafür geopfert werden sollten.»17
Wenn Füssli bei seinen häufigen Gegenüberstellungen des
dämonischen und des harmonischen Künstlertyps, wie er sie vor
allem durch Michelangelo und Raffael vertreten sah, sich mit der
heiklen Frage einlässt, welchem von beiden Shakespeare
zuzuordnen wäre, kommt sein Urteil ins Schwanken. Im 215. Aphorismus

hebt er das Harmonische an Shakespeare hervor: «Die
Dinge kamen zu Raffael und Shakespeare; Michelangelo und
Milton kamen zu den Dingen». Im 214. Aphorismus dagegen
wird das Dämonische an Shakespeare betont: «Shakespeare verhält

sich zu Sophokles wie die unablässigen Blitze einer
Gewitternacht zum Tageslicht.» Dass Füssli auf die Dauer mehr vom
Geist Michelangelos als Raffaels in Shakespeare erblickte, geht
aus seinen eigenen Shakespeare-Bildern und aus dem Freskenplan

hervor.
Füssli war unter den ersten, die sich von dem althergebrachten,

auch von Lessing noch vertretenen Glauben an die moralische

Zweckdienlichkeit der Kunst befreiten. Mit neunzehn Jahren

konnte er noch ganz im Sinne derTradition sagen: «Hat die
Komödie keinen Nutzen?»18 Bis 1765 hatte er sich aber schon

zu einer freieren Ansicht aufgeschwungen:

es ist weder in Homer, Virgil noch Milton, wo wir die
Moral, Politik und Religion zu lernen haben. Vergnüge
die Imagination, male die Menschen, wie sie sind, und die
Götter, wie du kannst, scheint das allgemeinste epische
Gesetz zu sein.19

1767, in den Bemerkungen über Rousseau, wird diese freiere
Ansicht ausdrücklich auf das Drama erweitert:

Ich habe es hier auf die Grundsätze jener abgesehen, welche

die Schaubühne als eine moralische Anstalt betrach-

90



ten... In der Tat kann das eindrucksvollste Stück ohne
irgendeine erbauliche Tendenz geschrieben werden; halte
dem Leben den Spiegel vor, sorge dafür, dass recht viel
geschieht, zeichne Charaktere, und dein Stück ist gut.20

Merkwürdigerweise aber stellt sich Füssli in seiner einzigen
ausführlichen Erörterung Shakespeares in der gleichen Schrift doch
wieder auf den überwundenen Standpunkt jener, «welche die
Schaubühne als eine moralische Anstalt betrachten». Diese
Rückständigkeit wird jedoch dadurch aufgewogen, dass er hier,
wie allerdings schon 1711 Addison vor ihm, jenes Fehlen der
«poetischen Gerechtigkeit» bei Shakespeare leidenschaftlich
verteidigt, an dem die Aufklärung so grossen Anstoss genommen
hatte und das auch Johnson und Lessing tief beunruhigte:

Wenn Shakespeare, um das Menschengeschlecht zu
unterweisen, die Unschuld und die Tugend ins Unglück stürzt,
noch in der ganzen Breite der von ihm aufgedeckten
Rasereien, Verbrechen und Torheiten irgendwelche Belohnung

für sie diesseits des Grabes finden kann; wenn er, um
Väter vor der Albernheit des Günstlingswesens, vor dem
Wahnsinn der Voreingenommenheit und vor den vernichtenden

Folgen der Schmeichelei zu warnen, die Familie
Lears zugrunde richtet und Cordelia mit in den Untergang

verwickelt, so vertauscht ein empfindsamer Moderner

(Täte) den Dolch, der sie umbringt, mit einem Gatten
und verpantscht die Reinheit ihrer töchterlichen Pietät
mit Verliebtheit, während ein Anderer (Johnson) das
Stück nicht um die Welt ein zweites Mal lesen kann, bis

er es als Flerausgeber kommentieren muss. Wenn derselbe
Dichter, als Bekenntnis zur Heiligkeit der Ehe und um zu
zeigen, wie wenig auch die Herrschergewalt ohne Lauterkeit

der privaten Lebensführung bestehen kann, die
Donnerschläge der Natur und des Gesetzes gegen die Ehrsucht
entfesselt, den Schoss der Blutschande aufreisst und all
ihre Schrecken ans Licht zerrt, so verdünnen unsere
Kritiker die tosende Leidenschaft zu einer Träne um die
artige, harmlose, verstörte Ophelia und zitieren den grossen
Belehrer der Menschheit vor die Gerichtsschranke von
Drury-Lane. Stand aber etwas Anderes zu erwarten von
denen (d. h. Murphy), die feierlich wie eine walisische

91



Geiss, darüber diskutieren, ob Lears Wahnsinn durch seine

Abdankung oder durch seiner Töchter Undankbarkeit
verursacht wurde?21

Dieser Erguss zählt, trotz dem Ueberrest eines altfränkischen
Moralismus, zum Eindruckvollsten, was im 18. Jahrhundert
über Shakespeare geschrieben worden ist. Füssli besteht darauf,
dass die Tragödie wirklich tragisch zu sein hat, eine Ansicht,
gegen die sich auch Lessing stets sträubte. Füssli ordnet die
Handlung den Charakteren auch nicht so weit unter, dass er
diese als «wirkliche Menschen» aus der gegebenen dramatischen
Situation loslöste, anstatt sie, wie es eine angemessene
kritischästhetische Einstellung erheischt, und wie es auch Johnson tut,
stets in Verbindung mit dieser Situation zu sehen und zu deuten.

Füssli zeigt in seinen Shakespeare-Bildern eine auffallende
Vorliebe für das Uebernatürliche: die Feenszenen im
Sommernachtstraum, die Hexen im Macbeth und der Geist im Hamlet
sind Vorwürfe, auf die er immer wieder zurückkommt. Dieses
Thema wird auch verschiedentlich in seinen Schriften berührt,
aber ohne dass dabei ein Anhaltspunkt für die oft vertretene
Ansicht gegeben wäre, er habe sich selbst für einen Maler oder
Shakespeare für einen Dichter des «Irrationalen» gehalten. Er
leitet die Phantasie psychologisch von der sinnlich-empirischen
Wirklichkeit auf eine fast nüchterne Weise ab und legitimiert
sie, wie es Bodmer schon 1741 getan hatte, vor dem Verstand
durch Anwendung der Kategorien des «Wirklichen» und des

«Möglichen» im Sinne Leibnizens. So schreibt er im 51. Aphorismus

bei Erörterung der Frage, «ob es innerhalb der Grenzen
der Kunst erlaubt sei, Phantasiewesen zu gestalten» :

Das Genie, angefeuert von der Erfindung, zerreisst den
Schleier, der das Wirkliche vom Möglichen trennt, wirft
einen Blick ins Dunkel und erhascht im zurückgeworfenen

Strahl eine Gestalt, einen Gesichtszug oder eine Farbe.

Was hier unter dem «Möglichen» zu verstehen ist, erläutert
Füssli im folgenden Aphorismus am Beispiel Homers, der Achilles'

Schlachtross reden lässt. Der zugrunde liegende Gedanke
ist, die Welt hätte so geschaffen sein können, dass Tiere redeten

oder auch, dass es Feen, Hexen und Gespenster gäbe. Die
Einbildungskraft verfährt im Grunde nicht anders bei der Her-

92



aufbeschwörung übernatürlicher, übermenschlicher als bei der
natürlicher und menschlicher Wesenheiten und Begebenheiten:

Das, was die Griechen Phantasias, die Römer visiones

nannten, könnten wir als unwillkürliche Vorstellungen',
die Wiederbelebung von verknüpften Ideen umschreiben

Durch dieses Wiederbeleben von Gedankenassoziationen,

die spontanen Aufwallungen der Natur, welche
die Beobachtung auswählt, das Gedächtnis aufbewahrt,
Empfindung und Urteilskraft klassifizieren, wurde Shakespeare

zum unbestrittenen Meister der Leidenschaften und
zum Herrscher über unsere Herzen: dies gestaltete seinen
Falstaff und seinen Shylock, Hamlet und Lear, Ophelia
und Rosalind. Durch diese Macht sah er Warwick die
Leiche Glosters aufdecken und darauf schwören, er müsse,
«wie wer nach Leben noch zuckt' und griff,» ermordet
worden sein; durch sie liess er Banquo die drei
Schicksalsschwestern sehen, wie sie aus der Erde hervorbrodelten
und wieder in der eigenen Luft verschwanden; sie war
die Hand, welche die Glocke zog, als Macbeths Trank
bereit war, und die seine schlafwandelnde Gemahlin aus
ihrer Kammer trieb, den Mord ihres Gastes noch einmal
anzuordnen.22

Es ist bei Füssli keine Spur eines inneren Streits zwischen den
Rationalen und dem Irrationalen zu erkennen, die sich in
seinem Denken recht gut miteinander zu vertragen scheinen. Er
beansprucht nur eine hypothetische, symbolische, keine
metaphysisch-absolute Gültigkeit für das über die Sinnenwelt
Hinausweisende. «Sie wissen, dass ich den Aberglauben hasse»23,

sagte er einmal, als von Gespenstern die Rede war.
Die meisten Shakespeare-Bilder Füsslis zeichnen sich unter

anderem durch ihren völlig unrealistischen, unhistorischen
Charakter aus. Der Hintergrund ist kaum angedeutet, Licht und
Schatten sind in wenigen, breiten, schroff kontrastierenden Massen

verteilt, die Muskulatur ist stark betont, die Kleidung,
soweit es sie überhaupt gibt, ist meist nur summarisch angedeutet
und scheint keinem bestimmten Zeitalter anzugehören. Aehnli-
ches gilt aber auch für seine Bilder zu anderen Dichtern der
verschiedensten Epochen. Statt die Welten der Bibel, der
Antike, des Mittelalters, der Renaissance und der Neuzeit ausein-

93



anderzuhalten und ihnen jeweils einen eigenen Charakter zu
verleihen, gleicht Füssli sie nach Möglichkeit aneinander an,
wobei seine von der spätantiken Plastik und von Michelangelo
herrührende stilisierende Ueberbetonung des Anatomischen den
Gesamteindruck gleichmässig bestimmt. Es besteht bei ihm kein
wesentlicher Unterschied zwischen den Umarmungen von Adam
und Eva, Amor und Psyche, Siegfried und Kriemhild, Paolo
und Francesca, Romeo und Julia, Huon und Amanda. Alle
spielen sich in der gleichen eigentümlich enthistorisierten mythischen

Welt ab. Bei einigen Zeichnungen Füsslis sind die Spezialisten

noch immer im Zweifel, ob es sich um ein Motiv aus
Shakespeare, Homer, dem Nibelungenlied oder sonst woher
handelt. Es hat z. B. lange gedauert, bis man erkannte, dass die
hier (Abb. 2) abgebildete schwungvolle Federzeichnung aus
dem Jahre 1815 Edgar auf den von Kent und dem Narren
gestützten Lear im Sturm zueilend darstellt.24 Welch intensive,
quasi-expressionistische Wirkungen Füssli durch seine
eigentümlich vereinfachende Technik erzielen konnte, veranschaulicht
die Zeichnung zur Grabesszene in Hamlet (Abb. 3).

Füssli war durchaus imstande, realistisch zu komponieren;
wenn es darauf ankam, hat er es auch in den vor-römischen Jahren

fast immer und sogar in späteren Jahren gelegentlich
getan. Ein Beispiel dafür ist das Aquarell vom Jahre 1766, «Ich
hab die Tat getan» (Abb. 4), das Garrick und Mrs. Pritchard,
der damaligen Theatergepflogenheit gemäss im Kostüm des 18.

Jahrhunderts, als Macbeth und Lady Macbeth darstellt. Etwa
um 1804 muss Füssli eine frei umgearbeitete, vereinfachte aber
noch immer für seine Verhältnisse ziemlich realistische, das
Kostüm leicht historisierende neue Fassung dieses Bildes hergestellt
haben, die dann als Vorlage für Heaths 1807 in Stockdales
Shakespeare-Ausgabe aufgenommenen Stich diente (Abb. 5).
Soviel Realismus kommt aber nur ausnahmsweise, als
widerstrebendes Zugeständnis an den Geschmack des Publikums vor.
Wie er arbeitet, wenn er sich nur nach dem eigenen Herzen zu
richten braucht, zeigt die Zeichnung zur gleichen Szene des

Macbeth vom Juli 1774, «Gib mir die Dolche» (Abb. 6). Die
Kleidung der Lady ist hier zu einer vagen klassizistischen
Drapierung geworden, die Macbeths ist fast restlos verschwunden,
Haltung und Gebärden beider sind von einer äussersten manie-
ristischen Expressivität. Auch bei Buchhändleraufträgen konnte

94



Fiissli nicht immer auf seine Eigenart verzichten. Folgende
Bemerkungen Cunninghams beziehen sich auf das Bild zu ,Wie es

euch gefällt' in der Chalmerschen Ausgabe:

Die Forderung der Naturtreue und das Barbarische der
Kleidung waren ihm ständig im Wege und er machte bei
seinen Versuchen, den Fesseln des Kostüms zu entrinnen,
sehr seltsame Kapriolen. Orlando im Walde ist ein
schlagendes Beispiel: seine Haltung, wie er für den schmachtenden

Gefährten Speise verlangt, ist lächerlich
extravagant und sein Gewand sitzt so straff, dass er, wenn die
Borte seiner Beinkleider sich nicht abhöbe, in einem Lande
zu wohnen schiene, das keine Zivilisation und keine
Schneider kennt.25

Füssli hat selber das Prinzip, das seinem antirealistisch-ent-
historisierenden Verfahren zugrunde liegt, mit aller Deutlichkeit

formuliert: «Wer für alle Menschen und alle Zeiten schreibt,
soll allen Menschen und allen Zeiten verständlich sein.»26 Und
wiederum:

Michelangelo erschien und empfand bald, dass der
Bewerber um wahren Ruhm seine Werke nicht auf die schlaffen

Gestalten einer entarteten, durch Klima, Landschaft,
Bildung, Gesetze und Gesellschaft verderbten Rasse, nicht
auf die vergänglichen Verfeinerungen der Mode oder lan-
destümlicher Gesinnung gründen darf, die über den eigenen

Kreis und das eigene Jahrhundert hinaus der übrigen
Menschheit unverständlich sind; sondern sie den ewigen
Formen der Natur und jenen allgemeinen Gefühlen der
Menschheit aufpfropfen müsste, die keine Zeit verwischen,
keine Gesellschaftsordnung tilgen kann.27

Füssli hat gründliche historische Studien getrieben und sich

überhaupt sehr für die Geschichte interessiert, konnte ihr jedoch
als solcher keinen ästhetisch-visionären Reiz abgewinnen. Beim
Kunstgenuss sah er grundsätzlich von allem historisch Bedingten

als von einem bedauerlichen Bodensatz des Unvollkommenen
ab, und das hiess gerade bei Shakespeare von sehr vielem

absehen. Die Geschichte musste für ihn erst gleichsam enthistorisiert

sein, um kunstfähig zu werden. Es schwebte ihm eine
zeitlose, undifferenziert heroische, ideale Welt vor, in der alle

95



grosse Kunst unterschiedslos beheimatet wäre. Dabei erscheinen
freilich in seiner eigenen Welt der Kunst neben den langbeinigen,

muskulösen, antikisierenden Männern öfters irgendwie
perverse Frauengestalten mit übertriebenen Turmfrisuren und in
Gewändern, welche die damalige Mode fetischistisch travestieren:

einige der Feen in seinen Bildern zum Sommernachtstraum
sind solche Gestalten, ferner auch sogar Hero, Ursula und Beatrice

in ,Viel Lärm um Nichts'. Das Erotische wird bei ihm
leicht schwül, seine Unholde und Kobolde lassen an Ungeheuerlichkeit

nichts zu wünschen übrig. Wir haben es hier zwar mit
einer zeitlosen, enthistorisierten, heroischen, aber auch mit einer
entschieden skurrilen Traumwelt zu tun, die uns durch ganz
andere Eigenschaften als «die ewigen Formen der Natur» oder
«die allgemeinen Gefühle der Menschheit» so stark anspricht.

Füssli war lebenslänglich ein leidenschaftlicher Theaterbesucher,

besonders wenn Shakespeare gegeben wurde, und schöpfte
gelegentlich, wenigstens in der Jugend, Inspiration für seine
Kunst aus solchen Erlebnissen, wie das Bild von Garrick als
Macbeth bezeugt. Meistens aber sah er bei seinen Shakespeare-
Visionen von der Bühne, wie von allem zeitlich Bedingten ab.
Die gültigste literarische Gattung war für ihn nicht das Drama,
sondern das Heldengedicht, von dem er auch alle übrigen ent-
wicklungsmässig ableitete. Seine ideale Welt der Kunst ist
daher bei allem theoretischen Anspruch auf Zeitlosigkeit weitgehend

eine Homerisch-epische, antikisierende Welt. Ja, er gibt
uns vielfach weniger Darstellungen von Shakespeares Stücken,
so wie Shakespeare sie tatsächlich schrieb, als wie sie nach seiner

Auffassung ausgefallen wären, wenn Homer sie geschrieben
hätte. Es besteht kaum ein Unterschied zwischen seinem Hamlet
und seinem Achilles. Der Geist, aus dem er die Welt
Shakespeares derjenigen Homers angleicht, offenbart sich, wenn er
von den alten Griechen sagt:

Ihre Dämonen und unsere Geister, der Schatten des
Patroklus und das Gespenst im Hamlet, ihre Najaden, Nymphen

und Oreaden und unsere Sylphen, Gnomen und Feen,
ihre Furien und unsere Hexen unterscheiden sich weniger
im Wesen als in örtlichen, zeitlichen und gesellschaftlichen

Abstufungen; sie haben ihren gemeinsamen Ursprung
in der Phantasie, die mit Hilfe legendärer Tradition und
der uns eingefleischten Neugier, das Unsichtbare zu er-

96



gründen, die von der Natur gegebenen Erscheinungen
bearbeitet. 28

Füssli hätte also nicht begriffen, warum es Goethe drängte, seiner

nordischen Walpurgisnacht eine Klassische Walpurgisnacht
gegenüberzustellen.

Füssli hat Shakespeare zwar masslos und doch nicht
vorbehaltlos bewundert. Er vergleicht ihn mit Rembrandt, von dem
er sagt:

Ausser Shakespeare hat niemand so viele überragende
Vortrefflichkeiten mit so vielen Fehlern, die in jedem
anderen unverzeihlich wären, vereinigt — und uns mit
ihnen ausgesöhnt.29

Diese «Fehler» Shakespeares wären alle dem barbarischen
Geschmack seiner Zeit und Umwelt zur Last zu legen, nach dem

er sich leider viel zu oft gerichtet habe, statt sich einzig und
allein auf das eigene Genie und das eigene unmittelbare Erleben
zu verlassen:

Shakespeare weinte, bebte und lachte erst selber über das,

was jetzt die Gesichtszüge der Allgemeinheit regiert, und
wo er es nicht tat, ist sein Werk abgeschmackt, grotesk
und abstossend.30

Zum Abgeschmackten, Grotesken und Abstossenden bei Shakespeare

zählen solche bloss von der damaligen Mode diktierten
Werke wie Venus und Adonis und seine «frostigen Sonette», an
denen ihm ungereimterweise mehr zu liegen scheint als an Hamlet

und Othello31; die psychologisch unmöglichen Monologe, in
denen Richard III. und Jago sich der eigenen Schurkerei be-
wusst rühmen32; solche Entgleisungen ins Entsetzliche wie «,der
schnöde Gallert', den Cornwall aus Glosters blutenden Augenhöhlen

herausstösst»33; und natürlich auch seine Wortspiele34 —
also lauter typisch elisabethanische Erscheinungen, wie Füssli

gut wusste. Ein besonderer Fall, auf den er dreimal zu sprechen
kommt, ist die Hexenkesselszene im Macbeth.

Alle Ausmalung winziger Einzelheiten droht, den Schrek-
ken zu vernichten... Der Katalog der Ingredienzien des

Hexenkessels im Macbeth zerstört den Schrecken, den das

7 97



geheimnisvolle Dunkel aussernatürlicher Mächte mit sich
führt.35

Diese Ueberlegung war der Ausgangspunkt von Füsslis eigener
mehrmals ausgeführter Darstellung der gleichen Szene (Abb. 7),
von der er sagt:

Ich war bemüht, das, was in der Dichtung fehlt, zu ergänzen.

Abgesehen von der allgemeinen Anordnung meines
Bildes, die in der Komposition ganz und gar dreieckig ist
(und das Dreieck ist eine mystische Figur), habe ich
versucht, einen riesigen Kopf zu zeigen, der aus dem
Abgrund hinaufsteigt, und dieser Kopf ist das Ebenbild von
Macbeth selbst. Was, möchte ich fragen, könnte Ihnen
grösseren Schrecken einflössen, als eines Nachts beim
Nachhausekommen sich selbst an Ihrem eigenen Tisch
sitzen zu finden, schreibend, lesend oder anderweitig
beschäftigt? Würde das nicht einen mächtigen Eindruck auf
Sie machen?36

Dies ist nicht der einzige Fall, in dem Füssli bemüht ist, das was
in Shakespeares Dichtung fehlt, zu ergänzen. Die meisten seiner
antikisierenden Shakespeare-Bilder sind zugleich eine Huldigung

an Shakespeare und eine Korrektur an ihm, weil er doch
nicht wie Homer dichtet. Zur Verteidigung Füsslis ist zu sagen,
dass niemand damals willens oder fähig war, Shakespeares
Werk, so wie es nun einmal ist, von den ihm immanenten, gros-
senteils spezifisch elisabethanischen Gesetzen aus zu begreifen
und gelten zu lassen. Füsslis Wille, Shakespeare zu antikisieren,
ist im Grunde um nichts vertrackter als der Wille so vieler seiner

jüngeren Zeitgenossen, zumal der deutschen Romantiker,
ihn zu modernisieren. Ueber begrenztere Einzelfragen der
Shakespeare-Deutung bringt er viele wertvolle Einsichten, besonders
in den Aphorismen. Zum Beispiel: «Das Beben Hamlets kann
nicht in gemeine Angst ausarten» 37

; «der Höcker und der
gelähmte Arm Richards III. werden bei Shakespeare zu
Kunstmitteln des Schreckens und der Ueberredung».38 Er macht sich
ein geistreiches Wort Johnsons über Menenius im Coriolan zu
eigen, ohne allerdings Johnson dabei mit Namen zu nennen:

Man hat es Shakespeare nachgesehen, dass er im römischen
Senat das suchte, wovon er wusste, dass es in keinem
Senat fehlt — einen Hanswurst.39

98



Ausgezeichnet ist seine Rechtfertigung der manchmal
platt-rationalistisch beanstandeten Unwahrscheinlichkeit der
Handlungsvoraussetzungen in einigen der grossen Tragödien:

Hätte uns der Dichter dem allmählichen Gang der Natur
gemäss auf Lears Unbesonnenheit, auf den Ehrgeiz der
Lady Macbeth und auf Jagos Schurkerei vorbereitet, so
wäre er nicht imstande gewesen, unsere Herzen so
unwiderstehlich hinzureissen, wie er es jetzt tut.40

Der Sommernachtstraum ist die einzige Komödie
Shakespeares, in deren Geist Füssli ganz und gar einzudringen
vermochte. In seinen Bildern zu diesem Stück gelingt ihm wie
sonst nirgends das Liebliche. Darüber stellt er sich selber ein

anonymes Zeugnis aus:

Die sanfte und einschmeichelnde Schönheit, die spielerischen

Reize, die hier ausgebreitet sind, wären ohne nähere
Ueberlegung kaum zu gewärtigen von dem kühnen Pinsel,
der doch ständig darauf zu spannen scheint, bis an die
äussersten Grenzen der Natur vorzudringen.41

Am wichtigsten waren ihm die drei grossen Tragödien, Macbeth,

Hamlet und Lear, vor allem aber Macbeth, das einzige
Stück Shakespeares, auf das er in seinen Gedichten anspielt:

Entsext von dir, begeistert des Thanes Weib
Die zage Hand des Gatten zu Duncans Mord;

Nachtwandlerin, von dir begleitet,
Rauschet sie durch die erschrockne Halle.

(Ode an die Hölle)42

Von Othello hat Füssli weniger zu sagen. Dafür sind ihm sämtliche

Königsdramen, auch der frühe Heinrich VI. und der
weniger gelungene König Johann und Heinrich VIII. von
hervorragender Bedeutung. Angesichts seiner Neigung, Shakespeare zu
antikisieren, ist es überraschend, dass er sich so wenig für die
Römerdramen zu interessieren scheint und gerade auf Antonius
und Cleopatra, das ihm besonders hätte zusagen müssen,
überhaupt nicht eingeht.

Von allen Werken Füsslis ausser der Nachtmahr fanden die
Shakespeare-Bilder, dank der auch im Ausland emsig vertriebenen

Boydellschen Stiche, die grösste Verbreitung. In den Schau-

99



fenstern der Kunsthändler ausgestellt, rief der Stich von Hamlet

mit dem Geist eine aufgeregte Menschenmenge in Wien43

zusammen, schreckte dagegen in Philadelphia den jungen Maler
Leslie weg, der aber bis zuletzt «jenes unvergleichliche Gespenst
noch immer mit etwas von der Ehrfurcht betrachtete, die es

ihm damals eingeflösst hatte.» 44 Als das betreffende Gemälde
1789 in London zum erstenmal ausgestellt wurde, fühlte sich ein
«angesehener Metaphysiker»45 so sehr von dem Gespenst verfolgt,
dass er «Gott erhalte mich!» ausrief. Auf eins von Füsslis
Macbeth-Gemälden reagierte Horace Walpole46 mit dem einen
Wort «Exekrabel!», auf ein anderes Gainsborough mit der
Bemerkung, er möchte nicht in einem Einspänner davor geraten.47
Goethe, der Füssli früher sehr bewundert hatte, sagte 1800
abwägend zu den Boydell-Stichen: «Von Füssli, wie von jedem
genialen Manieristen, kann man sagen, dass er sich selbst parodiere.

Fast in allen übrigen Blättern zur Shakespeare-Galerie
[sind] Komposition und Behandlung völlig motiv- und
charakterlos.» 48 Zwei führende Romantiker fühlten sich von Füsslis

Shakespeare-Auffassung, die ihrer eigenen so sehr zuwiderlief,

stark abgestossen. Nach dem Engländer Coleridge zeugte
das Gemälde zur Hexenkesselszene im Macbeth nur von Füsslis

«kraftstrotzender Impotenz»; eine der Hexen sehe so aus,
«als ob sie einen Gestank röche».49 Sehr ausführlich und scharf
hat sich der Deutsche Tieck über den Stich zu Lear geäussert:

Unter allen Nachahmern des grossen Michelangelo gehört
Füssli vielleicht zu den schlechtesten. Wenige Kunstwerke
gewähren dem Auge einen so widrigen Anblick. Alle Körper

sind hier auf eine unnatürliche Art gespannt, alle Muskeln

ohne Not in Tätigkeit gesetzt... Lear spricht hier
den Fluch über Cordelien in der höchsten Wut aus; auch
keine Spur von dem schwachen, kindischen Greis, wie ihn
der Dichter zeichnet; er ist hier ein Riese Cordelia, die
der Dichter so weich und liebenswürdig schildert, ist unter
der ganzen Versammlung das gemeinste Geschöpf. Man
kommt fast auf den Argwohn, der Maler habe diese Szene

gemalt, ohne weiter mit dem Stücke bekannt zu sein.50

Füssli gab den Stechern die Schuld an allen ungünstigen Urteilen

über seine Bilder: man habe seine Linienführung vergröbert
und das Beste an einer Zeichnung gehe sowieso in einem Kup-

100



ferstich verloren. Dem abzuhelfen hat Blake 1790 zwei
interessante Versuche gemacht, möglichst viel vom Charakter Füss-
lischer Zeichnungen im Kupferstich wiederzugeben. Eins dieser
durchaus gelungenen, aber nie in den Handel gekommenen Blätter,

zu Timon von Athen, wird hier abgebildet (Abb. 8).
Wie Füssli von früher Jugend an mit Shakespeare lebte, so ist

er auch mit Shakespeare gestorben. Das letzte Bild, an dem der
84jährige ein paar Tage vor dem Tode arbeitete, war eine Szene

aus dem König Johann.51 Mit einem Hamlet-Wort verabschiedete

er sich von Knowles: «Mein Freund, ich bewege mich
schnell auf jenes Land zu, von dess' Bezirk kein Wanderer
zurückkehrt.» 52 Shakespeare spiegelt sich in jedem ihm
begegnenden Geist anders, im Geist Füsslis auf eine zwar etwas
absonderliche, doch sehr imposante Art. Er war auf seine Weise,
wie Herder sagte, «Shakespeares Jünger mit jedem Strich der
Feder».53 Eudo C. Mason

Anmerkungen

Zwei Arbeiten, denen der Verfasser manche wertvolle Einsicht und Anregung

verdankt, seien hier genannt:
Ursula Ditchburn-Bosch: J. H. Füsslis Kunstlehre und ihre Auswirkung

auf seine Shakespeare-Interpretation, Zürich 1960.
Gert Schiff: J. H. Füssli, Ein Sommernachtstraum, Stuttgart 1961.

Zu den Kurztiteln in den Anmerkungen:
Füsslis Briefe werden nach W. Muschg: Heinrich Füssli, Briefe, Basel 1942

angeführt (Muschg).
Füsslis Bemerkungen über Rousseau werden nach der Uebersetzung des Ver¬

fassers angeführt, Remarks on the Writings and Conduct of J. J. Rousseau,

Zürich 1962 (Bemerkungen).
Füsslis Aphorismen über die Kunst werden nach des Verfassers Ueberset¬

zung angeführt, Aphorismen über die Kunst, Basel 1944 (Aphorismen).
Füsslis Vorlesungen über die Kunst und seine Geschichte der Kunst in Ita¬

lien werden nach Knowles' Life and Writings of Henry Fuseli, London

1831 angeführt (Knowles IIUli).
Verstreute Schriften Füsslis und verstreute Berichte über ihn werden nach

des Verfassers Mind of Henry Fuseli, London 1950 angeführt (Mason).
Knowles Füssli-Biographie wird nach dessen Life and Writings (vgl. oben)

angeführt (Knowles I).
Cunninghams Füssli-Biographie wird nach British Painters, Vol. II, Lon¬

don 1830, angeführt (Cunningham).
Faringtons Diary (London 1922 ff., London) wird mit dem betreffenden

Datum angeführt (Farington).

101



LITERATUR

1 Nüscheler, Leben des Malers Heinrich Fuessli, nach der Handschrift in der
Zentralbibliothek, Zürich.

2 Analytical Review, Mai 1791.
3 Cunningham 275.
4 Mason 136.
5 Cunningham 291.
6 Vgl. Gert Schiff, J. H. Füsslis Milton-Galerie, Zürich 1963.
7 Knowles I. 199.
8 Cunningham 308.
9 Muschg 123.

10 Aphorismen § 87.
11 Bemerkungen 133; unten S. 7.
12 Bemerkungen 120 u. 151.
13 Bemerkungen 133; unten S. 6.
14 Knowles II 196.
15 Muschg 110.
16 Knowles I. 358.
17 Farington 26. März 1804.
18 Muschg 53.
19 Muschg 112.
20 Bemerkungen 135.
21 Bemerkungen 133.
22 Knowles II. 143/145.
23 Knowles I. 373.
24 Vgl. Schiff, Zeichnungen von J. H. Füssli, Zürich 1959, S. 56—57.
25 Cunningham 308.
26 Muschg 177.
27 Knowles III. 218.
28 Knowles II. 140; vgl. Aphorismus § 39.
29 Knowles II. 122.
30 Aphorismus § 200.
31 Aphorismus § 19.
32 Aphorismus § 90.
33 Aphorismus § 87.
34 Aphorismus § 126.
35 Knowles II. 140; vgl. Aphorismus § 58.
36 Knowles I. 189—190.
37 Aphorismus § 98.
38 Aphorismus § 168.
39 Aphorismus § 122.
40 Aphorismus § 27.
41 Mason 289.
42 Unveröffentlichte Gedichte J. H. Füsslis, herausgegeben von E. C. Mason,

Zürich 1951, S. 73.
43 Knowles I. 229.
44 Charles R. Leslie, Autobiographical Recollections, London 1860, Vol. I,

p. 37.

102



45 Cunningham 292.
46 Mason 70.
47 Farington 15. Febr. 1804.
48 Goethe, Tagebücher, 2. Mai 1800.
49 Crabb Robinson, On Books and their Writers, London 1938, I. 35.
50 Tieck, Bibliothek der schönen Wissenschaften, 1793.
51 Knowles I. 412.
52 Knowles I. 339.
53 Herder an Hamann, 14. Nov. 1774; Mason 70.

Der Verfasser bedankt sich bestens bei der Verwaltung des British
Museum und des Kunsthauses Zürich für die freundliche Genehmigung, die hier
gebrachten Shakespeare-Zeichnungen Füsslis abzubilden, und beim Schweizerischen

Institut für Kunstwissenschaft, das die Photographien für Tafel 1 zur
Verfügung stellte.

103




	Johann Heinrich Füssli und Shakespeare

