
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 25 (1956)

Artikel: Das Zürcher Schauspielhaus im zweiten Weltkrieg

Autor: Schoop, Günther

Kapitel: 3: Das innere Schaffen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drittes Kapitel

Das innere Schaffen

Die Grundprinzipien der Regie

Das vorhergehende Kapitel hat einen ausführlichen Bericht über
das Spielplanprogramm Oskar Wälterlins vermittelt. Das sich nun
anschliessende soll sich mit dem inneren Schaffen befassen. In erster
Linie mit der Regie, denn erst diese gibt dem Werk durch den

Schauspieler die künstlerische Form. Bei der Spielplananalyse sind
immer wieder die Inspizierbücher und die Presseberichte als

Dokumentationsmittel herangezogen worden, einerseits, um Wirkung und

Gestaltung der einzelnen Aufführung zu beleuchten, anderseits, um
die den Inszenierungen zugrunde liegenden Regieabsichten
herauszuheben. Die an den betreffenden Stellen gemachten Ausführungen
über die jeweiligen Grundprinzipien der Regieführung sollten dabei

lediglich die Voraussetzung schaffen für eine eingehendere Würdigung

der auf ganz verschiedenen Gesichtspunkten beruhenden
Arbeitsweisen.

Die theaterleiterische Zielsetzung Oskar Wälterlins drückte seinen

eigenen Inszenierungen, und darüber hinaus der künstlerischen Richtung

des gesamten Theaterbetriebes, einen unverkennbaren Stempel
auf. Aber daneben besassen die Regieleistungen Leopold Lindtbergs
Und Leonard Steckeis durchaus persönliches Format. Neben dem

Stilwillen des Direktors drängten somit noch andere künstlerische
Ausdrucksformen zur Entfaltung. Ihre Verschiedenartigkeit gewährleistete

eine ungemein farbige und lebendige Wiedergabe des
Spielplans. Bevor wir die im letzten Kapitel besprochenen Inszenierungen

der drei Hauptregisseure im Rahmen einer von der persönlichen

Arbeitsweise ausgehenden Analyse betrachten, und somit deren
künstlerische Quellen freilegen, wollen wir in wenigen Worten den
allgemeinen Aufgabenbereich der Regie berühren, ohne jedoch ihre
geschichtliche Entwicklung zu erörtern.

Was ist demnach die Aufgabe der Regie? Sie besteht darin, eine
Dichtung in der Sphäre der Bühne nachzuschaffen und den Plänen
des Dichters getreu zur Darstellung zu bringen. Hier tut bereits eine

147



Grunderkenntnis not. Jede Dichtung hat ein Grundthema, um dessent-

willen sie geschrieben wurde. Dieses Thema kann Idee oder Handlung

sein. Sichtbar wird beides in den dramatischen Personen durch
die Grundstimmung. Diese beiden Erkenntnisse — Thema und

Stimmung — bilden den Ausgangspunkt aller Regie. Das nähere
Verhältnis der Dichtung wird sodann bestimmt durch ihren Raum und
durch die Zeit. Ihre räumliche Stellung ergibt sich aus der Umwelt,
der Landschaft des Stückes und den Beziehungen der handelnden
Personen zu diesen beiden Faktoren. Ihre zeitliche Stellung ist
festgelegt durch den historischen Abschnitt, in dem sie spielt, und durch
die Art und Weise, mit dem die handelnden Personen diesen historischen

Abschnitt entweder erzeugen oder beherrschen. Hieraus ergibt
sich die Geisteshaltung des Werkes und damit auch die Idee. Nun
erhebt sich die Frage, inwieweit die Form mit dem Inhalt übereinstimmt

und wie die Form beschaffen ist. Ist sie beantwortet, so sind

für den Regisseur die geistigen Voraussetzungen geschaffen, unter
denen er zur Inszenierung schreiten kann. Er sieht sich jetzt den

Gegebenheiten der Dichtung einerseits und den seines Theaters
anderseits gegenübergestellt.

Die Dichtung ist bis zu einem gewissen Grade stabil. Unveränderlich

sind und müssen bleiben: Ihr Grundgedanke und ihre
Grundstimmung, ihre räumliche und zeitliche Lage, sowie ihre
Weltanschauung, die alle zusammen ihren Gehalt bilden. Die Form der

Dichtung kann teilweise den Gegebenheiten des Theaters und des

Publikums angepasst werden, sofern es sich um Kürzung von
textlichen Längen oder dramaturgischen Eingriffen handelt, die ihren
Gehalt nicht sinngemäss verändern oder abschwächen. Die Gegebenheiten

des Theaters und des Publikums sind indessen labil. Der
Personalbestand des Theaters kann erhöht, sein technischer Apparat
ergänzt oder ausgebaut werden. Das Publikum kann durch Vorbereitungen

in der Presse oder im Programmheft auf besondere
Erfordernisse eines Werkes hingewiesen werden. Erst wenn alle diese

Überlegungen angestellt und gegeneinander abgewogen worden sind,
ist der Regisseur bereit, mit der Probenarbeit zu beginnen.

Beide — Schauspieler und Regisseur — nähern sich der Erfüllung
ihrer Aufgabe, die Dichung zur Darstellung zu bringen, von
verschiedenen Standpunkten aus. Der des Regisseurs ist ein universeller.
Ihm geht es um das ganze Werk, für das er den Einsatz des

gesamten Theaters, seine geistigen und technischen Möglichkeiten,
benötigt. Dem Schauspieler jedoch geht es um die Rolle, und zwar
zunächst nur um seine eigene. Seine Aufgabe ist Spezialisierung,
Beschränkung auf eine einzige Figur, um den ganzen Reichtum seiner

148



Persönlichkeit zu entfalten und in die Anforderungen seiner Rolle
einordnen zu können. Bei der Besetzung ist deshalb der Regie die

Aufgabe zugewiesen, die Rolle mit den Möglichkeiten des

Schauspielers in Einklang zu bringen. Hat die Regie das geistige und
körperliche Zusammenspiel der wirkenden Kräfte sorgsam aufeinander
bezogen, so kann sie sich über das harmonische Gleichgewicht des

Ganzen Rechenschaft ablegen. Denn nur eine Gemeinschaftsleistung
löst beim Publikum ein Gemeinschaftserlebnis aus.

Zwei Gefahrenpunkte des Theaters müssen also von vornherein
durch die Regie ausgeschaltet werden: Die falsche Ausdeutung des

"Werkes durch die Selbstinszenierung und die Sprengung des

Ensembles durch gemeinschaftsfeindliche Schauspieler. Beide Gefahrenherde

sind umgehbar: Der erste bei der Erkenntnis der Grundlagen
der Dichtung, der zweite bei der Besetzung und der Einrichtung
des Stückes. Mit dem theoretischen "Wissen ist allerdings noch nichts
über die praktische künstlerische Gestaltung gesagt. Diese kann von
verschiedenen Anschauungen abgeleitet werden. So unbestritten der

Regisseur von aussen betrachtet und von innen bestätigt eine

Kollektivbegabung von schauspielerischer, pädagogischer, technischer,
musikalischer, malerischer und bildungsmässiger Zuständigkeit darstellt,
so unterschiedliche Ausgangspunkte kann sein künstlerisches
Vorgehen haben. Wer zum Grundprinzip der Regie die geistige
Verhandlung mit dem Dichter und die kristallklare Durchleuchtung
seiner Sprache erhebt, wird die Regiemethode eines Heinrich Laube
als grossartiges Vorbild anerkennen müssen. Neben der «Wortregie»
Laubes besitzt jedoch die malerisch-dekorative «Bildregie» eines

Franz von Dingelstedt oder die phantasievoll-beschwingte
«Schauspielerregie» eines Max Reinhardt nicht weniger Gleichberechtigung,
und es wäre vom Standpunkt des lebendigen Theaters aus betrachtet

sicherlich falsch, sie geringer einzuschätzen. Dieser Vergleich
grundsätzlich verschiedener Regieauffassungen soll lediglich zeigen,
dass es sich bei der Besprechung von künstlerischen Methoden nicht
um eine graduelle Bewertung handeln kann, sondern nur um das

Bestreben, ihre Grundlagen und Ziele zu erkennen.
Als die Neue Schauspiel A. G. ihre Arbeit aufnahm, besass sie in

Oskar Wälterlin, Leopold Lindtberg und Leonard Steckel drei
Regisseure, die während ihrer früheren Tätigkeit an grossen deutschen
Bühnen über einen Theaterapparat verfügten, der ihnen in jeder
Hinsicht die Verwirklichung ihrer Werkvorstellung ermöglicht hatte.
Die viel einfachere Bühnentechnik des Schauspielhauses bedeutete
für ihre Regiearbeit eine beträchtliche Einschränkung bisheriger
Entfaltungsgewohnheiten. Das war jedoch kein ausgesprochener Nach-

149



teil für die Gestaltung. Denn je weniger Möglichkeit bestand, durch
technische Effekte und grosszügige Ausstattung zu blenden, desto

selbstverständlicher wurde die Suche nach dem inneren Gehalt des

Werkes. Sowohl Lindtberg wie Steckel hatten unter der abgetretenen

Direktion Rieser den Arbeitsbetrieb des Schauspielhauses gründlich

kennengelernt. Beide waren bei der Übernahme des Theaters durch
die neue Gesellschaft mit den Verhältnissen aufs beste vertraut und auf
dem vorhandenen Bühnenapparat eingespielt. Ihre Theatererfahrung
war das Ergebnis eines pausenlosen Probenbetriebes. Inwieweit der

Probenplan Riesers eine wirkliche künstlerische Sammlung verun-
möglichte, mag aus der Tatsache hervorgehen, dass für die
Einstudierung eines Stückes, gleichviel ob Klassiker oder modernes Drama,
zumeist nicht einmal acht volle Arbeitstage zur Verfügung standen.
So musste Lindtberg für seine erste, am 6. Mai 1937 einstudierte
Fa«st-Inszenierung mit weniger als 14 Probentagen auskommen. Sieben

Hauptrollenträger, darunter Kurt Elorwitz, der die Titelrolle
und Leonard Steckel, der den Mephisto spielte, waren zudem bis

zum 22. April mit den Probenarbeiten zum vorhergehenden Stück,
Menschen auf der Eisscholle von Werner, beschäftigt.431 Sie alle,

voran die beiden Hauptrollenträger, hatten also nicht einmal Zeit,
sich vor dem Probenbeginn eingehender mit ihren Riesenrollen zu

beschäftigen. Ähnlich lagen die Verhältnisse auch bei der am 23. April
1936 anlässlich des zehnjährigen Direktionsjubiläums Ferdinand Riesers

vorgenommenen Einstudierung von Ibsens Peer Gynt.
Obwohl sich mit dem Antritt Wälterlins die Probeneinteilung noch

nicht grundlegend änderte, war doch von Anfang an die Absicht
unverkennbar, neue Voraussetzungen zu schaffen und die arbeits-

mässigen Bedingungen stetig zu verbessern. Die fortschrittliche
Entwicklung der Probenzeiten wird am deutlichsten erkennbar anhand
einer vergleichenden Übersicht. Legen wir die verbindliche Vertragsdauer

in Tage um und dividieren sie durch die Anzahl der Inszenierungen

pro Spielzeit, so ergibt sich bei einem Mittelwert von 30 Tagen

pro Monat folgender Durchschnitt an Probentagen für die einzelne

Inszenierung:432

Direktion
Oskar Wälterlin

Vertrags- Stückdauer

zahl
in Monaten

Direktion
Ferdinand Rieser

Vertrags- Stück- Probendauer

zahl tage
in Monaten

1925/26 8 37 6,41939/40
1942/43
1943/44

10 29
10'/2 24

12 24

Probentage

10,3

13,1

13,7 1937/38 9 35 7,7 433

150



Die Übersicht zeigt, dass der Wälterlinsche Probenbetrieb im
ersten Jahre der Berichtszeit gegenüber dem des Vorgängers im letzten

Jahre seiner Direktion immerhin ein durchschnittliches Mehr von
rund zwei Probentagen pro Inszenierung ausweist. Die Sonntage
wurden, wie aus der Grundzahl von 30 Tagen pro Monat hervorgeht,

miteinbezogen, da sie, wenn auch nicht als ausgesprochene

Probentage, so doch als wichtige Lerntage ins Gewicht fielen. Die
14-Tage-Première wurde demnach erstmals in der Spielzeit 1942/43

verwirklicht. Gleichzeitig veranschaulicht die Gegenüberstellung
auch die zunehmende finanzielle Besserstellung des gesamten Personals.
Rieser schloss im Laufe seiner dreizehnjährigen Theaterleitung nur
Acht- oder Neunmonatsverträge ab. Die neue Gesellschaft verpflichtete

die Künstler anfangs für zehn, 1942/43 für zehneinhalb Monate
und konnte schliesslich 1943/44, im sechsten Jahre ihres Bestehens,

die ersten Zwölfmonatsverträge unterschreiben, in denen vorbildliche
Ferienzuteilungen inbegriffen waren.

Hinsichtlich der Probeneinteilung trat mit der Direktion Wälter-
lin eine bedeutsame Wendung ein. Die unter Rieser übliche Probenzeit

von täglich 9 Uhr 30 bis 18 Uhr und länger, bei der das Recht
auf eine vertraglich geregelte Mittagspause nicht festgelegt war, stellte
eine enorme körperliche und geistige Beanspruchung des einzelnen
Künstlers dar. Die neue Einteilung schaffte auch hier Abhilfe.434
Die Probenordnung Wälterlins von 9 Uhr 30 bis 16 Uhr, mit einer

einstündigen Ruhepause von 13 Uhr bis 14 Uhr, setzte damit zum
ersten Male einen Hauptparagraphen des Gesamtarbeitsvertrages im
Schauspielhaus in Kraft. 436 Aus praktischen Gründen ging die
Direktion in der Spielzeit 1943/44 dazu über, die Mittagspause
abzuschaffen und bis zum Probenende um 14 Uhr durchzuarbeiten.436

Es entsprach einem Bekenntnis zu verantwortungsbewusstem Schaf-
fen, wenn der Theaterleiter Oskar Wälterlin die Probenzeit für die
einzelne Inszenierung schrittweise auf 14 Tage ausdehnte. Obwohl
eine Probenzeit von zwei Wochen im Vergleich zum normalen
Arbeitsprogramm anderer Schauspielhäuser für die Hervorbringung
einer gültigen Leistung kaum ausreichend erscheint, darf doch nicht
vergessen werden, dass mit dieser Neuerung in Zürich überhaupt erst
der entscheidende Schritt von der kommerziell betriebenen privaten
Schauspielbühne zum auf nationale Geltung abzielenden Theater
getan wurde. Innerhalb des gesamten Personals musste sich die
Verlängerung der Probenzeit im Sinne einer Befreiung von Improvisationen

und Zeitnot auswirken. Schöpferische Kräfte des Ensembles, die
sich bisher infolge des ständigen Termindrucks nicht voll entfalten
konnten, wurden jetzt frei, weil sich allen am Werk Befindlichen die

151



wichtigste Voraussetzung für einen erfolgreichen Einsatz bot: Die

Möglichkeit der Sammlung. Wohl musste das einzelne Ensemblemitglied

die übernommene Rolle noch immer in verhältnismässig
kurzer Zeit zur Gestalt ausreifen lassen. Aber die ihm zugestandene
Zeit der Sammlung schloss jetzt nicht mehr seine volle geistige und
künstlerische Selbstverantwortlichkeit aus.

Die impressionistische Regie Oskar Wälterlins

Gemäss dem berühmt gewordenen Wort des einstigen Burgtheaterdirektors

Heinrich Laube, dass die wichtigste Arbeit der Direktion
diejenige auf der Bühne sei, sucht auch Oskar Wälterlin seine
künstlerischen Zielsetzungen in erster Linie als Regisseur zu verwirklichen.
Dem 1895 in Basel Geborenen wurde eine schnelle Karriere zuteil.
Nachdem er 1919 als Dramaturg, Schauspieler und Regisseur an das

Theater seiner Vaterstadt verpflichtet worden war, übernahm er
bereits als 30jähriger, im Jahre 1925, die Leitung dieser Bühne, der er
bis 1932 vorstand. Im Jahre 1933 verliess er Basel und folgte einer

Berufung als Oberspielleiter an die Frankfurter Oper. 437

Eines seiner grössten Verdienste in Basel war die Heranziehung
des bedeutenden Genfer Bühnenreformators Adolphe Appia, des

europäischen Begründers der stilisierten Raumbühne, in dessen Bühnenbildern

er 1925 die ersten zwei Teile des Wagnerschen «Rings»
herausbrachte. 438 Als Oskar Wälterlin nach seiner Rückkehr vom
Frankfurter Opernhaus in die Schweiz im Jahre 1938 die künstlerische

Direktion in der Neuen Schauspielhaus A. G. anvertraut wurde,
brachte er sein inneres Verhältnis zum Aufgabenbereich des Theaters

in der Zeit der beginnenden Bedrängnis klar zum Ausdruck:
«Die Jahre der Prüfung hatten bereits begonnen, als ich noch in
Deutschland tätig war Für uns, die wir noch draussen arbeiteten,

war unser spezieller Wirkungskreis ebenfalls eine Insel. Mit
einigen anderen, die die Dinge sahen wie sie waren und die ihren
stillen Kampf weiterkämpften, durfte ich auf einem Gebiet tätig
sein, in das die Irrlehre kaum Einlass fand, weil es in eine andere

Welt gehörte, auf dem Gebiete der Musik, in der Oper. Aber auf
die Dauer konnte es nicht befriedigen, ein Sonderdasein zu führen
in einer Katakombe, die sich abschied von einer über sie
hinwegschreitenden Lebensart. Die Oper wurde zu einem sinnlosen Spiel
der Ablenkung. Abseitsstehen musste beunruhigen. Immer mehr
zeichnete sich der Wunsch ab, einzugreifen, mitzureden, wenn auch

nur in Bildern und Gleichnissen. Das Theater musste sich mit dem

152



Leben verbinden, es nachzeichnen und spiegeln oder ihm fordernd
vorangehen. Das konnte es aber nur mit dem gesprochenen Wort
im Schauspiel. Als nach der Gleichschaltung Österreichs eine neue
Gesellschaft den Betrieb des Zürcher Schauspielhauses übernahm und
mir die Leitung anvertraute, wurde, was bisher ersehnte Aufgabe
war, zur Forderung und Notwendigkeit.» 439 Das Bekenntnis zum
Schauspiel als «Leben und Theater verbindendes Glied» zeigt nicht

nur, welche Aufgabe Oskar Wälterlin in ihm sehen wollte, sondern

auch, welche grundsätzliche Richtung er ihm zu geben entschlossen

war. Sogleich umriss er auch sein künstlerisches Ziel: «Und wie die

Darstellung bestrebt ist, einfach und rein zu sein, so soll die Inszenierung

dieser Darstellung Relief geben. Sie soll Unterlage sein und

Hintergrund. Sie soll sich nicht scheuen vor dem Ungewöhnlichen,
wenn es am Platze ist, aber sie soll nicht das Ungewöhnliche suchen,

wo das Natürliche die beste Resonanz hervorruft. Wir wollen
nicht trockene Sachlichkeit aus Laune, wir brauchen sie, um das

Menschliche im Theater zur Geltung zu bringen Und wenn im
gestrigen Theater noch darüber diskutiert wird, ob das formale Pathos
und die Rhetorik dem Realismus gegenübergestellt werden sollen, wenn
von faszinierenden Schauspielern und von glanzvollen Regietaten,
von hinreissenden Bühnenbildern und Bühnenmusiken die Rede ist,
so treten diese Dinge als Selbstverständlichkeiten zurück an einem

Theater, das seine Aufgabe und Wirkungskraft hat in einem Leben,
das einen Weg suchen muss aus Gespaltenheit zu neuer Einigung,
aus der Gefahr der Vernichtung und Sünde zu der Zuversicht von
Glaube und Liebe.» 440 Als Theaterleiter notwendigerweise von
einem höheren Standpunkt ausgehend, zeigt die rein künstlerische
Bewältigung seiner Arbeit als Regisseur ganz und gar unprogrammatisches

Gepräge.

Wälterlin, der in seiner Person die Möglichkeit der schriftstellerischen

Aussage — seiner Feder entstammen mehrere dramatische
und Prosawerke 441 — mit dem Talent der musikalischen Einfühlung
verbindet, ist im besten Sinne Künstlerpersönlichkeit. Er verkörpert
eine glückliche Vereinigung von schöpferischer Intuition und
bildhafter Vorstellung. Im ausgleichenden Gegensatz zu Leopold Lindt-
berg und Leonard Steckel, die von entgegengesetzten Richtungen an
die Lösung ihrer Aufgabe herangehen, stellt die künstlerische Artung
Wälterlins eine entsprechende Ergänzung dar. Sein Sinn für das

Atmosphärische einer Dichtung beruht auf einer äusserst behutsamen

Erfassung des dichterischen Gehaltes und führt zu einer mehr intimen

als packenden Formgebung. Die dramatische Spannung seiner

Inszenierungsabläufe entsteht daher auch nicht aus der souveränen

153



Handhabung äusserer theatralischer Gestaltungsmittel, sondern mehr

aus der inneren Entwicklung einer impressionistischen Einstellung.
Im Gegensatz zu Leonard Steckel, dessen komödiantische Beweglichkeit

die Werkvorstellung von der schauspielerischen Vision herbezieht,
bleibt Wälterlins Regieschaffen weitgehend esoterisch. Es wird von
innen bestimmt und von aussen bestätigt, und nicht wie bei Steckel,

von aussen festgelegt und von innen bejaht. Seine Regieweise wird
am besten dort zur Geltung kommen, wo seinem Verfeinerungsvermögen

— wir erinnern an Hofmannsthal, von dem er drei Stücke
inszenierte — die Möglichkeit psychologisch-feinsinniger Einfühlung
gegeben ist. Er ist daher als Regisseur mehr Lyriker als Dramatiker
und am Schauspielhaus der berufene Meister kammerspielhafter
Werkgestaltung. Seine ungemein sichere Einfühlung in die dem Stück

zugrunde liegende dichterische Erlebniswelt und ihre Übertragung
in die szenische Realität wird vom Verstand kontrolliert, aber vom
Gefühl geleitet. Wälterlin ist stets auf der Suche nach der
Übereinstimmung der äusseren Form mit dem inneren Grundgehalt. Aber er
gelangt weder durch akademisch-literarische Überlegungen noch
durch eine schauspielerisch oder intellektuell ausgerichtete
Werkvorstellung zur Inszenierung, sondern mittels einer dem inneren
Gesetz künstlerischer Verhandlung folgenden Intuitionskraft. Die Folge
und das Charakteristische dieser Regiearbeit ist, dass ihr am Anfang
etwas äusserst Zaghaftes, nach Ausdruck Suchendes zu eigen ist.
Jener typische Zug künstlerischen Tastens, der stets dann als schöpferisches

Element auftritt, wenn die Vereinigung von persönlicher
musischer Empfindung mit dem dichterischen Gedankengut einerseits,
und die Berührung dieser Erkenntnis gewordenen Symbiose mit dem

lebendigen Atem der Bühne anderseits, den Akt der Verwirklichung
einleitet.

Dieses Vorgehen hat über das ihr Wesenseigene hinaus noch eine

andere Bezogenheit. Wälterlin kommt von der Oper. Die Genauigkeit,

die dort durch die Musik gegeben ist und jeden Affekt hinter
der mathematischen Präzision der Musik zurücktreten lässt, setzt
die Fähigkeit, «hineinhören» zu können voraus. Wälterlin überträgt
nun diese durch die Komposition gegebene Voraussetzung ohne
weiteres auf die Welt des Dramas. Das heisst: Er nimmt die Melodie
des Schauspielers auf und vermählt sie mit der des Dramas. Bei ihm
liegt die Festlegung des Tones und der Gebärde nicht am Anfang,
sondern am Ende; sie ist nicht die Voraussetzung der Probe, sondern
ihr Ergebnis. Das bedeutet wiederum: Der impressionistischen Gestaltung

des Kunstwerkes entspricht die intuitive Führung der Schauspieler.

Ihr Wesen beruht in einer Anleitung ohne jeden Zwang, einem

154



Sichanpassen an die Möglichkeiten des Darstellers, einem stillen
Aufspüren seiner Kräfte und der Einordnung seiner Rolle in den eigenen

Inszenierungsgedanken. Wälterlin kann zuhören, kann klären und
ordnet zugleich. Ohne die Tugend menschlicher Güte, die erkannt
hat, dass alles im Fluss ist und der Mensch in diesem ewigen Pro-
zess immer ein Werdendes bleibt, Hesse sich nichts erreichen. Die

gewonnene Erkenntnis schafft neue Produktivität. Denn das Wesen
der Verantwortung am Theater liegt im Zurücktreten des Einzelnen

vor einem betonten Anspruch. Jeder hat seinen Platz in einem Ganzen,

erfüllt seine Aufgabe nach bestem Bemühen und wartet auf sein

Stichwort. Erhält er es, so taucht er gerade solange aus einer
Gemeinschaft empor, als der Dichter ihm erlaubt, als ein Gleichnis zu
wirken. Im Augenblick erhöhter Verantwortung versucht er sein

Bestes zu geben, um die einmalige Gegenwart durch seine lebensvolle
Persönlichkeit auszufüllen. Hier verlangen Takt und Gewissen

Zurückhaltung. Die anmassende Regie wird fühllos eingreifen. Die
betreuende wird zuhören und die Grenze zu finden wissen, an der
die Verselbständigung von der Lenkung, der eigene Gestaltungswille
von der Beeinflussung abgelöst werden muss. «... und schon daraus,
dass ich ebenso oft sagen musste, was nicht getan, als was getan werden
soll, ist zu ersehen, wie schwer es ist, den Anforderungen an eine lebendige

Darstellung mit Worten beizukommen. Jede Festlegung ist
verhängnisvoll, da sie sofort zu einem Dogma führt, und gerade die

Dogmatisierung ist in der Kunst Erstarrung, Dürre und Tod.» 442

Wälterlins Regie ist eine Regie der Empfindsamkeit. Sie passt sich
dem Schauspieler an, folgt ihm und macht ihren Einfluss eher

psychologisch und technisch, als mimisch und erklärend geltend. Sie baut
Brücken und wirkt vermittelnd. Sie besitzt einen unschätzbaren
Wert: Menschlich zu sein. Wie sehr diese Art Ausdruck seiner ganzen

Persönlichkeit ist, belegt auf treffende Weise der anlässlich seines

25jährigen Bühnenjubiläums in der Spielzeit 1943/44 von seinem

Dramaturgen Kurt Hirschfeld im Programmheft verfasste Gedenkaufsatz.

Dort heisst es: «Was aber jenen Teil der Persönlichkeit
angeht, den wir aus dem ,Betrieb' kennen... so ist er schwerer
beschreibend zu fassen. Wir meinen damit die ,Ausstrahlung'. Wir meinen

damit die ,Atmosphäre', die Oskar Wälterlin um sich zu
verbreiten versteht und die ausstrahlt: menschliches Verständnis, Güte
des Herzens und impressibles Künstlertum Im Umgang mit
Mitarbeitern und Freunden, mit Publikum und Ratsuchenden sind alle
diese Wesenseigenschaften aktiv da, und jeder, der mit ihm in der
einen oder anderen Weise zu tun hat, weiss zu berichten von der

unausgesprochenen Bitte, von liebenswürdiger Entgegennahme auch

155



des schwer erfüllbaren "Wunsches und von dem geduldigen Ohr für
das kaum Auszudrückende.» 443

Das einfühlsame Vorgehen Oskar "Wälterlins erlaubt eine wirksame
Selbstkontrolle. Die Herausarbeitung dramatischer Umrisse und eines

bei aller Lockerheit der schauspielerischen Führung klar hervortretenden

Regiewillens, lassen ihn nie die Übersicht verlieren und
bewahren ihn stets vor dramatischen und schauspielerischen
Ubersteigerungen. Gerade weil er die Fähigkeit des Zuhörens in hohem Masse

besitzt, ist er der Lautheit und Artistik sehr abgeneigt. Er klopft die
Sprache auf ihren reinen Umriss hin ab und bleibt sich dabei be-

wusst, dass die Mimik ihr vorausgeht, dass erst diese eine "Wirklichkeit

schafft, aus der heraus der darstellende Mensch etwas zu sagen
hat. «Der Sinn der festgelegten Sprache muss zuerst zurückübersetzt
werden in die persönliche Aktion in Körper und Seele, und zuerst aus
dieser heraus entsteht dann wieder die Rede sekundär, welche das

Primäre war, bevor der Arbeitsprozess begonnen hat.» 444 Es

verwundert nicht, dass bei einem Künstler, der sich bei solcher
Überlegung der Grundlagen seines Schaffensgebietes voll bewusst ist, kein
Platz für grobe Wirkungen und ausgeklügelte Lösungen sein kann.
"Wälterlin geht auch bei den Klassikern jeder Übersteigerung aus

dem Wege. Es kommt ihm mehr auf innere Ausgeglichenheit, auf
ein Messen der seelischen Kräfte an, als auf die Betonung der
vorhandenen Dramatik. Schiller, von dessen neun gespielten Werken er
sechs selbst inszenierte, verliert seinen grossen Schwung, erhält dafür
aber eine grössere schauspielerische Realität. Indem er ihn «entzaubert»,

psychologisiert er ihn zugleich. Dort aber, wo das

Gesamtkunstwerk im Vordergrund steht, wo sich "Wort, Ton, Gebärde und

Bild zu einem gleichnishaften Abbild des Lebens verdichten, erreicht
die lyrisch-musikalische Begabung "Wälterlins eine letzte Sinnhaftig-
keit. Die einprägsame Inszenierung von Hofmannsthals Das grosse
Welttheater in der Spielzeit 1939/40 sei dafür als überzeugendes
Beispiel angeführt.

Der absichtsvoll erdachte «Regieeinfall» spielt in "Wälterlins Schaffen

keine Rolle. Er gehört nicht zur Gruppe der wirkungsbeflissenen
Regisseure, die, in bewusster Verkennung der dichterischen Grundlagen,

zum Ausgangspunkt ihrer Arbeit einen möglichst originellen
«Regieeinfall» nehmen. Denn "Wälterlin weiss, dass er meist allzu an-
massend wirkt und in der Lage ist, eine dramatische Situation in ihr
Gegenteil zu verkehren oder die Bedeutung der betreffenden Szene

zu verzerren. Sofern er dem «Regieeinfall» allerdings eine

erläuternde, symbolisierende oder ausschmückende Aufgabe zuweisen

156



kann, die dem Zusammenhang dient und nicht der Ablenkung,
entpuppt sich Wälterlin als kluger Beobachter.

Wälterlin hat als Regisseur zum Expressionismus keinerlei Beziehung.

Wie könnte das auch jemand haben, der an der grossen Form
des Musikdramas geschult wurde. Angeboren ist ihm als Basler ein

ausgeprägter Sinn für Humor, der sich jedoch weniger satirisch als

gemütvoll-ironisch äussert und den Anspielungen die verletzende

Spitze nimmt.
Heinz Hilpert hat einmal gesagt, dass derjenige der beste Regisseur

sei, den man gar nicht merke. Vielleicht sieht Wälterlin im Wissen

um diesen Erfahrungssatz den Zweck seiner Aufgabe nicht in der

«Inszenierung», sondern in der «Identifizierung». In keinem Fall
erscheint sie ihm als «Repräsentationsangelegenheit». Wohl aber als

eine schöpferische Auseinandersetzung der künstlerischen Überzeugungen

mit der persönlichen Lebensanschauung. Und sofern jene
andere Ansicht zu Recht besteht, nach welcher der Beruf des Regisseurs
nicht ergreifbar sei, sondern man von ihm ergriffen werde, weil er
das Endresultat einer Lebensführung sei, ist das aus innerer Erlebniskraft

geformte Werkbild dieses Regisseurs in seltener Harmonie mit
seinem Weltbilde verbunden. Wenn die künstlerische Eigenart des

Deutschen Steckel charakteristisch für Berlin, und die des Österreichers

Lindtberg typisch für Wien ist, so darf man das Naturell Oskar

Wälterlins als durchaus schweizerisch bezeichnen. Bei ihm findet
sich der dem Schweizer auch im Künstlerischen wesenseigene Zug
von nüchterner Zurückhaltung wieder. Hier jedoch vereinigt mit
einer Geistigkeit, die fernab von trockenem Intellektualismus die
seelische Beweglichkeit in schöpferische Substanz umsetzt und einen
harmonischen Ausgleich schafft zwischen Schilderung der Rolle und
Fortgang der Handlung, indem die Charakteristik sich nicht vor die

Persönlichkeit, der Gehalt sich nicht vor das Wesen drängt.

Der mimische Gestaltungswille Leonard Steckeis

Die Hauptaufgabe der Regie überhaupt, soweit sie sich auf den

Schauspieler bezieht, ist: Ihm die Situation zu entwickeln, in der die

Gestalt sich befindet, ihm den Vorgang anzudeuten, der auf die Rolle
einwirkt oder der von der Rolle bestimmt wird. Diese Aufgabe setzt
schauspielerische Einfühlung, bestenfalls schauspielerische Ausdruckskraft

voraus. Sie ist die unmittelbarste, weil zentrale Aufgabe der

Regie. Sie orientiert sich direkt an dem ausschlaggebenden Element
des Theaters: An dem nacherlebenden Menschen, dem Schauspieler.

157



Sie anerkennt ihn als die ursprüngliche Kraft und bemächtigt sich

seiner Gestaltungsmittel. Der Schauspieler ist nichts, die Schauspielkunst

alles. Dieser Gedanke steht bewusst oder unbewusst über
den ganz anders gearteten Inszenierungen, zu denen sich Leonard
Steckel bekennt. Der schauspielerische Ausdruck ist ihm so wichtig,
dass hinter ihm alles andere zurückzustehen hat. Steckel ist die

angriffigste Kraft des Zürcher Schauspielhauses. Ein aufbrausendes

Temperament verbindet sich bei ihm mit einem besessenen Arbeitswillen.

Seine kleine, gedrungene Erscheinung verbirgt eine urwüchsige

Theaterbegabung. Man kann sich keinen grösseren Gegensatz
denken zu dem besonnenen und abgeklärten Oskar Wälterlin als

Leonard Steckel.
Steckel ist in allererster Linie «Schauspieler»-Regisseur. Er gehört

zu jenen, denen der Rahmen der Regie von Zeit zu Zeit zu viel-
gesichtig wird, die sich dann in eine grosse Rolle flüchten müssen,

um von dort aus an die Quelle zurückzufinden, aus der ihnen die

Berufung zuströmte. Seine von elementarem Schauspielertum erfüllten

Leistungen als Caliban, Richard III., Heinrich VIII. und Philipp

bezeugen diese Verbundenheit sehr eindrücklich. Steckeis Regie
empfindet schauspielerisch. Ihre Gestaltungsmittel sind mimische.
Steckel rollt die Dichtung von einer ganz bestimmten schauspielerischen

Vorstellung her auf. Er inszeniert somit von der Rolle zum
Werk und geht damit genau den umgekehrten Weg, den Wälterlin
beschreitet. Vollzieht sich die innere Annäherung zum Werk bei Oskar
Wälterlin durch psychologische Einfühlung, so vollzieht sie sich bei

Steckel durch einen optischen Vorgang, mimisch. Das Resultat ist
einmal geistige Deutung, das andere Mal eine grossartige Verdichtung

des schauspielerischen Ausdruckes. Steckel erhebt damit innerhalb

seines Schaffens mit so eindeutiger Klarheit den Mimus in den

Mittelpunkt des Theaters — und damit durchaus seine ureigenste
Kraft —, dass die Bezogenheit seines Künstlertums ebenso deutlich
in Erscheinung tritt wie sogleich auch die Gefahr dieses komödiantischen

Ansturms für die Dichtung. Steckel will alles auf einen
schauspielerischen Nenner bringen. Die Geburtsstunde jeder seiner

Inszenierungen ist daher eine mimische Vision. Ihr unterordnet er alles, was
als Hilfsmittel noch in Frage käme. Vor allem die Maske. Er bedient
sich ihrer in souveräner Weise und führt sie nicht nur auf ihren
antiken Sinn zurück. Er führt sie über das Typische hinaus ins

Allgemeingültige und verwendet sie ganz bewusst als wesentliches

Gestaltungsmittel. Da er in der vielgesichtigen Erscheinungsform des

menschlichen Antlitzes zugleich die Hintergründe des Spiels
aufleuchten lassen will, ist er stets um letzte Verdeutlichung dieser

158



mimischen Gehalte bemüht. Er erstrebt die Sichtbarmachung des

geistigen Vorgangs durch den lebendigen Mimus.
Statt nun aber die Sprache des Dichters als Gegebenheit hinzunehmen,

welche dem Schauspieler den Schlüssel zur Rolle in die Hand
gibt, versucht Steckel ein übriges. Er schält den Wortsinn aus seiner

sprachlichen Umhüllung heraus und stellt ihn in eine von barocken
Schnörkeln und Zutaten befreite rationale Welt der Bedeutungen.
Er lässt also nicht wie Wälterlin den Fassungen Schlegels und Tiecks
ihre ursprüngliche Gestalt. Er bearbeitet und übersetzt neu. Dabei
scheut er sich nicht, die Sprache restlos zu entzaubern, ganz gleich,
ob es Diener zweier Herren, Macbeth, Perikles von Tyrus oder Der
eingebildete Kranke ist. Der Wille zur sprachlichen Vereinfachung
entspringt bei Steckel aber keiner intellektuellen Zielsetzung, die in
seinem Schaffen als formbildendes Element zu verstehen wäre. Denn
Steckel ist alles andere als geistreicher Theoretiker. Er schafft visuell
und bezieht seine Wirkungen aus dem sieht- und fühlbaren Bereich
des sinnlichen Theaters.

Wenn der unbändige schöpferische Wille mit dem Drama in Wettstreit

tritt, wenn der Regisseur sich mit dem Dichter auf dessen

ureigenstem Gebiet auseinanderzusetzen beginnt, gelangt Steckel zu
den Grenzen der Regie. Denn Steckel glaubt auch dann noch dem

Dichter zu dienen, wenn er zeitweilig recht eigenwillig mit seinem

Werk umgeht. Er ist von seinem Recht um so mehr überzeugt, als

seine Absichten ein bestimmtes künstlerisches Ziel verfolgen. So liegt
es im Wesen seiner Bemühungen, dass die gefährliche Klippe des

«Ober-den-Dichter-hinaus» oft sehr nahe liegt.
Steckel ist von einem leidenschaftlichen Drange beseelt, dramatische

Umrisse zu schaffen, feste Grundlagen zu geben, akzentuierte
Abläufe zu vermitteln. Er will die drohende Gefahr der Unklarheit
durch ein Höchstmass straffer Formulierung im Sprachlichen und
Mimischen bannen. So kann es passieren, dass die Kraft des

Vorsatzes die Dichtung aus den Angeln hebt. Doch wo viel gewagt wird,
wird auch viel gewonnen. Steckel geht nicht mit einem persönlichen
Geltungsanspruch an seine Arbeit heran, sondern ordnet sein
Vorgehen immer einer höheren Verantwortlichkeit unter: Der
Strahlungskraft lebendiger Schauspielkunst. In ihr sieht er den absoluten
Sinn des Theaters. Daher fühlt er sich am wohlsten, wenn er durch
ein Minimum an szenischen Vorschriften gebunden ist, wenn er seiner

Phantasie die Zügel schiessen lassen kann: Bei Shakespeare.
Die grosse Reihe seiner temperamentvollen Shakespeare-Inszenierungen,

die alle mit einem hochentwickelten Sinn für Bewegung und
Komik gestaltet waren, boten eine lehrreiche Lektion dafür, was

159



Steckel unter Theater versteht. Wie es euch gefällt (1942/43), Mass

für Mass (1943/44) und Der Widerspenstigen Zähmung (1944/45)
müssen hier in erster Linie als Zeugnisse schöpferischer Aufführungskunst

erwähnt werden. Wo der Schauspieler am ungehemmtesten dem

Mimus zurückgegeben ist, setzt Steckel den Hebel seiner Arbeitsweise

am sichersten an und stellt ihn kraft seiner Grundkonzeption
in das darstellerische Zentrum des Werkes. Er ähnelt in diesem

Vorgehen dem deutschen Regisseur Jürgen Fehling. Wie dieser nähert er
sich dem Schauspieler nicht zaghaft, sondern zupackend.

Bedingt ein derartiger Anspruch gegenüber dem Werk nicht
immer zartfühlende Rücksichtnahme, wenn eine künstlerische Erkenntnis

als richtig befunden wird und der Wille zu ihrer Durchsetzung
sich gefestigt hat, so wird dieser Wille auch gegenüber dem Schauspieler

unbeugsam sein. Die schauspielerische Grundkonzeption der

Inszenierung — mit ihrer unausgesprochenen Anerkennung der

Vormachtstellung der Schauspielkunst — verlangt im Kampf der

Meinungen die widerspruchslose Einordnung des Schauspielers in den

Regieplan. Steckel anerkennt den Schauspieler also nur insoweit,
als dieser seinerseits das zur Verwirklichung stehende Prinzip der

Schauspielkunst als das dem höheren Willen des Regisseurs unterstellte

Kompetenzbereich betrachtet, in dem sich wohl die Kräfte
treffen und befruchten, in dem aber die persönliche Rollenvorstellung

des Schauspielers gegenüber der universellen Werkvorstellung
des Regisseurs an Bedeutung zu verlieren hat. Eine solche Regieführung

setzt vom Schauspieler ein gutes Mass von Disziplin voraus.
Schon deshalb, weil der Schauspieler ja zumeist immer nur in den

Dimensionen seiner eigenen Rolle denkt.
Steckel strebt seinem Ziel zu, indem er bemüht ist, alles in

schauspielerische Tätigkeit und körperliche Bewegung aufzulösen. Die
Rollengestaltung Steckeis begnügt sich nicht mit Andeutungen. Sie
versucht der Flüchtigkeit des vergehenden Theateraugenblicks dadurch
entgegenzuarbeiten, dass sie nach dem stärksten Ausdruck sucht.

An erster Stelle muss daher ein restloser Einsatz stehen, eine letzte
Hingabe des Schauspielers an seine Aufgabe. Schon bei der ersten

Stückprobe liegt bei ihm das Gesicht der Rolle fest. Fest liegt auch

das andere Gesicht, welches den Schauspieler erst in einem äusseren

Sinn in den anderen verwandelt: Die Maske. Die Maske unterstützt
von aussen, was von innen gezeigt werden soll: Den Charakter.
Maskenbild und Rollenbild sind untrennbar miteinander verbunden.
Das eine könnte nicht ohne das andere sein.

Steckeis schauspielerische Bildhaftigkeit vermittelt bereits in der

Maske einen ganz typischen Grundzug des dargestellten Menschen.

160



Oskar Wälterlin



ft

#

%

Leonard Steckel in der Titelrolle von Shakespeares «Richard III»



Die Maske erhält aber erst ihre Verlebendigung, wenn sie den Rahmen

gibt für das eigentliche Bild, das entstehen soll: Für die Rolle.
Steckel unterordnet seine Schauspieler ganz diesem Ziel. Er legt die

mimischen Möglichkeiten der Rolle frei. Er erstrebt also nicht die

Interpretation der Rolle im Sinne eines psychologisierenden
Deutungsversuches, sondern ihre Inkarnation im Sinne ihrer wesens-

mässigen Grundlagen. Das Wesen der Rolle ist jedoch vielschichtig.
Es kommt ganz darauf an, welcher Zug der Rolle betont werden
soll. So heisst Festlegung auch hier: Beschränkung auf eine ganz
bestimmte, von der Rolle ableitbare und durch die Rolle gegebene

schauspielerische Charakteristik. Dort nun, wo die subjektive
schauspielerische Vorstellung Steckeis den Nerv der Rolle genau trifft,
erreicht er eine wirkungsvolle Verdichtung des Ausdrucks. Da
jedoch, wo die Festlegung sich als Begrenzung erweist, erscheint dieses

gestalterische Prinzip als Nachteil, indem jeweils nur eine Möglichkeit

der Rolle ausgeschöpft wird, was zu einer einseitigen Übersteigerung

des Charakterbildes führen kann.
Dies wird anschaulich, wenn man die Arbeitsweise Steckeis

beobachtet. Steckel «macht vor». Er erklärt keine Situationen, er gibt
keine literarischen Einführungskurse. Bei ihm wird überhaupt nicht
diskutiert. Er kennt nur ein einziges Mittel der Verständigung: Die
schauspielerische Anleitung. Die schauspielerische Richtung wird un-
missverständlich angegeben. Sie führt den Schauspieler zur
betreffenden Szene. Die Gefahr der Übersteigerung liegt nun darin, dass

der Schauspieler die schauspielerischen Anweisungen oftmals nicht
sofort in seine Möglichkeiten zu übertragen versteht. Er hält sich

an sein Vorbild und schreitet unter Verleugnung seiner eigenen
Wesensanlagen die Rolle nicht nach persönlichen, sondern fremden

Voraussetzungen aus. Wird das eigene Mass aber nicht durch strenge
Selbstkontrolle gefunden, dann verliert der Schauspieler seine Sicherheit

und beginnt zu übersteigern.
Die Gestaltungsart Steckeis birgt noch eine weitere Gefahr in sich.

Sein schauspielerisches «Leitmotiv» setzt schon beim fertigen Schauspieler

ein hohes Mass von Anpassungsfähigkeit und Wendigkeit
voraus, um zum Rahmen der Steckeischen Anleitung das Gesamtbild

der Rolle zu finden. Den unfertigen, gehemmten Anfänger stellt
er demzufolge vor eine nur schwer lösbare Aufgabe. Dessen tastendes

künstlerisches Gefühl bedarf des freundlichen Zuspruchs, um seine

Kräfte auszuloten, um seine Seele zu finden. Steckeis Arbeitsweise

verträgt indessen keine Hemmungen. Sein pulsierendes Theaterblut
fordert das Ganze. Steckel braucht das nackte Antlitz der Rolle,
um zu den Grundlagen zu kommen. Jede Fragwürdigkeit muss da-

li 161



her bekämpft werden. Er stellt den Schauspieler mitten hinein in
die Szene und zwingt ihn, allen Ballast abzulegen. Der souveränen

Regie Steckeis entspricht daher am besten der souveräne Schauspieler.

Derjenige, welcher auf Anhieb zu spielen vermag, der Anleitungen

sofort umzusetzen versteht. Da Steckel aber als Fordernder
auch vor den unerfahrenen Anfänger hintritt, erschwert er ihm, sich
selbst und die Rolle zu finden. Er macht den Werdenden unsicher,
weil er verlangt, dass dieses so oder so, aber nicht anders zu spielen
ist. Der Darsteller, welcher — über die ihm gesetzten Grenzen hinaus

— unter der Führung eines aus innerer Bildhaftigkeit gestaltenden

Regisseurs eine ihm fern liegende schauspielerische Welt suchen

muss, geht das Risiko ein, sich auf unbekanntem Pfad zu verirren.
Genau so gründlich wie sich Steckel mit dem Dichter auseinandersetzt,

befasst er sich mit dem Schauspieler. Beide Male kann es zu
Meinungsverschiedenheiten kommen. Vor allem, wenn der souveräne

Regiewille mit dem Eigenwillen des selbständigen Schauspielers
zusammenprallt. Dies geschieht meist dann, wenn der unter dem
zupackenden Arm der Regie die künstlerische Selbstkontrolle verlierende

Darsteller der Umklammerung zu entgehen versucht. Aber
Steckel ist Anwalt in eigener Sache. Er kämpft um seinen Standpunkt.

Doch geht es ihm dabei weniger um die dem künstlerischen
Erlebnis übergeordnete geistige Schicht des Dramas, sondern um
die gesamthafte schauspielerische Durchdringung des Stoffes. Immer
bleibt es bei ihm das Bildhafte, das die Dichtung formt, nicht das

Formbildende des Verstandes. Das Rationale vollzieht sich stets
ausserhalb des Raumes der Bühne: Bei der dramaturgischen Einrichtung

des Werkes. Im Augenblick der Berührung mit der Bühne wird
die Rolle des bewusst bearbeitenden Theoretikers sofort an den nur
noch schauspielerisch denkenden Praktiker abgegeben. Diese in ihrem
Nutzeffekt praktisch ausgerichtete Arbeitsweise ist vielleicht das

auffälligste Merkmal in Steckeis Wirken, wenn wir eine aktive
schauspielerische Lenkung als angewandte Regie bezeichnen wollen.

Dass die Heimat der befruchtende Boden für das weiterreichende
Werk bleibt, wird auch bei Steckel offenbar. Er wurde 1901 in Berlin

geboren und besitzt — trotz seiner ursprünglich ungarischen
Abstammung — jenen schlagfertigen, märkischen Mutterwitz, dem

nicht so sehr das Lyrisch-Beseelte als das Realistisch-Unverblümte
zu eigen ist. Seine künstlerische Einflussnahme vollzieht sich nicht
zurückhaltend, sondern gebieterisch. Neben den Komödieninszenierungen

Shakespeares und phantasievollen Goldoni- und Molièreauf-
führungen erreicht er vor allem in angriffigen, satirisch gefärbten
Milieuschilderungen des Naturalismus, wie Hauptmanns Ratten und

162



Biberpelz, dichteste schauspielerische und dramatische Atmosphäre.
Sein sprühendes Temperament treibt ihn gelegentlich zu Übersteigerungen,

die einerseits Ausdruck seiner überbordenden Persönlichkeit
sind, anderseits aber den Nachklang des künstlerischen Erbes eines

am Berliner Expressionismus geschulten Herkommens darstellen. 445

Steckel kann aber auch ein ebenso beherrschter wie formenstrenger
Spielleiter sein. Seine eindrücklichen Sartre-, O'Neill- und Steinbeck-

Inszenierungen beweisen es. Leonard Steckel ist zweifellos der
interessanteste Regisseur des Zürcher Sprechtheaters, weil er von der
mimischen Vision kommt und doch auf geistige Wirkung abzielt; weil
sich aus diesem scheinbaren Widerspruch ein künstlerischer
Wirkungsgrad ergibt, dessen Umschmelzung in eine geistige Landschaft

zwar nicht immer gelingt, der aber für das Vorhandensein einer aus

unerschöpflichem Fundus gestaltenden Phantasie spricht.

Die rationale Spielführung Leopold Lindtbergs

Leopold Lindtberg, der mit nicht weniger als 43 Inszenierungen
den Hauptanteil der Regieaufgaben während der sechs Kriegsjahre
zu tragen hatte, ist in mancher Beziehung ein äusserster Gegensatz
zu Steckel. Das Explosive, Expressive, Komödiantische ist ihm fremd.
Lindtberg ist klar und logisch. Wo Steckel mit schauspielerischen
Visionen beginnt und sie verdichtet, geht Lindtberg vom begrenzten
Vorgang aus. Er erläutert zuerst sich selbst und dann dem Schauspieler

die Voraussetzungen der Situation. Er analysiert den
Charakter ohne ihn psychologisch zu komplizieren. Die Vernunft ist
das Zeichen seiner Kunst. Lindtbergs Fähigkeit ist, klar zu disponieren

und die Gliederung trotzdem nicht zu unterstreichen. Seine
Arbeitsweise ist auf den dramatischen Ablauf gerichtet, also eine

dramaturgische. Sie verlangt den Fluss, das Weiterschreiten, somit auch

den Rhythmus. Sie schafft im Gegensatz zu Steckel, der eine mimische

Realität schafft, eine geistige. Was bei jenem nur Mittel zum
Zweck der Verwirklichung einer auf der Grundlage der Sprache
aufgebauten Schauspielkunst ist, wird bei diesem als formbildendes
Element anerkannt. Für Steckel ist es nur Hilfsmittel, für Lindtberg
ist es Ausgangspunkt.

Lindtbergs Verhältnis zur dichterischen Sprache ist bedingt durch
den Willen zu unbedingter Werktreue. Steckel gibt der Sprache die
glatteste Basis, um den Mimus zu verselbständigen. Er läuft dabei
Gefahr zu übersehen, dass die Sprache von sich aus bereits einen

163



«mimischen Raum» schafft, der lediglich noch in die ihm ge-
mässe körperliche Aktion umgesetzt werden muss. Lindtberg
hingegen ist sich gerade dieser Tatsache voll bewusst. Indem er den

Zusammenhang aufdeckt, bleibt ihm die Sprache der äussere Maßstab,
welcher den Grad des schauspielerischen Ausdrucks zu bestimmen
hat. Er geht damit auch in dieser Hinsicht einen entgegengesetzten
Weg wie Steckel. Steckel erhebt den mimischen Ausdruck über die

Sprache, Lindtberg unterordnet ihn ihr. Er weiss, dass die Sprache
Gebärde und körperliche Bewegung festlegt, dass sie formend wirkt
und situationsschaffend ist. Lindtberg ist sich auch bewusst, dass in
dem Augenblick, wo die Sprache mimisch zersetzt und aufgelöst
wird, ihre Bindungen zerreissen. Seinem Regiewillen ist es aus diesem

Grunde immer um das Drama an sich zu tun. Er verliert sich

nicht in äusserlichen Wirkungen, sondern bleibt gegenüber dem Werk
durchaus sachlich. Er sieht es in seiner Gesamtheit und verteilt
sorgfältig Licht und Schatten, ohne sich bei der Einzelheit aufzuhalten.
Lindtbergs logische Szenenführung ist auf den einfachen Vorgang
gerichtet und gewährleistet eine einheitliche Linie. Da seine verant-
wortungsbewusste Methode eine unmittelbar wirkende Verbindung
von Genauigkeit und Gliederung darstellt, verbreitet sie fühlbare
Autorität. Es ist ein besonderes Merkmal dieser Regie, dass sie bei

ihrer grundsätzlichen Bemühung, sich der höheren Erkenntnis des

Dichters unterzuordnen, ein wahrnehmbares Fluidum von Unper-
sönlichkeit ausstrahlt. Aber aus dieser Kühle erwächst eine neue
Sicherheit. Die geistige Distanz, die Lindtberg dem Werk gegenüber
bewahrt, die Unmöglichkeit, sich in ihm zu verlieren, schafft ihm
das Bewusstsein, stets «über» der Dichtung zu stehen und im Besitze
seiner Objektivität zu bleiben. Seine Inszenierungen sind daher nie
sensationell und einseitig, auch nicht auf Wirkung bedacht, sondern
sie haben eine geistige Mitte, um die sich alles gruppiert.

Lindtbergs Verhältnis zur Sprache garantiert die Individualität
des Schauspielers. Da er die Tiefe einer Rolle nicht vorwiegend nach
ihren mimischen Möglichkeiten, sondern nach ihrer geistigen
Verankerung im Stück und der dramaturgischen Bedeutung auslotet,
wird sie immer nur soweit aus dem Gesamtgefüge herausragen, als

dies im Interesse der Dichtung liegen kann. Lindtberg fordert vom
Schauspieler nicht diese oder jene schauspielerische Auslegung,
sondern überlässt ihn weitgehend seiner eigenen Gestaltungsfreude.
Dadurch aber, dass er ihn an die Sprache bindet, gibt er ihm die
Anleitung zur schauspielerischen Ausführung in die Hand. Dabei bleibt
die Spielleitung dort, wo der Schauspieler um die einmalige
Ausdrucksform ringt, nachgiebig und freiheitlich, da aber, wo es um

164



Sinn und Aufbau der Dichtung geht, ist die inszenatorische Linie

streng und ohne Zugeständnisse.
Die dramaturgische Methode Lindtbergs anerkennt die Wortregie

als eine ihrer Voraussetzungen. Es geht ihm jedoch nicht um die

Deutung des Wortes in einem philologischen Wörtlichkeitssinn,
sondern um den geistigen Gehalt. Die Kühle wird somit zur Helle. Seine

Klassikerinszenierungen sind von kritischem Erkenntniswillen getragen

und lassen die geistige Idee deutlich heraustreten. Doch Lindt-
berg entzaubert darum nicht die dunklen Bilder der Dichtung. Er
lässt ihnen ihr Geheimnis. Aber er stellt das Werk in eine räumliche
Gestaltung der Bühne, in der die Sprache ihre richtige Schwingung
findet.

Lindtberg entwickelt den Raum nicht aus einem zweckgebundenen
bühnenbildnerischen Einfall, sondern aus der Atmosphäre der Dichtung

und ihrem symbolischen Hintergrund. Die Schauplätze, auf
denen sich das Schicksal seiner Helden vollzieht, verzichten zumeist
auf Glanz und Pomp. Es sind nützliche Räume, in denen das

Leitmotiv des Werkes anklingt. Seine Mutter Courage im gleichnamigen
Bühnenstück von Bert Brecht wird zum Menetekel für alle
Beheimateten, wenn sie im stampfenden Rhythmus des Landsknechtsliedes
ihren Marketenderkarren über die verdunkelte, fahrende Drehbühne
zieht. Hier ist alles auf die knappste Form gebracht. Der völlig
entkleidete Raum wird zum Symbol der Verstossenheit des Menschen
und erhält durch die nächtige Landschaftsprojektion des Hintergrundes

eine erschütternde Ausweitung ins Gleichnishafte. Die Verwendung

der Projektion als einziges bühnenbildmässiges Gestaltungsmittel
bleibt ganz dramaturgische Funktion. Die szenische Gestaltung

ist nicht dekorativ gemeint, sondern wirkt unmittelbar raumbildend.
Durchaus im gleichen Sinne ist seine Danton-Inszenierung aus der

Spielzeit 1939/40 zu verstehen. Auch sie übersetzte die räumliche

Stimmung zurück in eine geistige Landschaft. In seiner Richard III.-
Aufführung beschränkte er sich ebenfalls auf die Symbolkraft des

raumbildenden Elementes. Bühnenbildner Teo Otto errichtete ihm
drei riesige schmucklose Mauern und stellte in die Mitte ein ragendes

Monument von Thron, unter dessen Baldachin das Ungeheuer
Richard zu einer ins Apokalyptische vergrösserten Kreatur des

Blutrausches wurde. Der erhöhte Thron: Mahnmal der grenzenlosen
Vereinsamung. Der leblose Raum: Wahrzeichen der entseelten Umgebung.

Diese Lindtbergschen Schauplätze besitzen starke Ausdruckskraft

und erhalten, wenn Teo Otto sie geschaffen hat, einen
besonderen szenischen Akzent. Freilich: Die Wesen und Gegenstand

durchdringende Intelligenz Lindtbergs entfaltet sich am besten, wenn

165



der geistige Ordnungswille sich ungehemmt betätigen kann. Seine

auf den dramatischen Gesamtablauf gerichtete Methode verlangt den

geradesten Zuschnitt. Das Ruhende und Verweilende ist ihr daher
fremd. Das Pathos der klassischen Sprache wird von ihm mehr als

innere Antriebskraft, denn als äusserer Formalismus verstanden. Von
hier aus will seine /pHgeraie-Inszenierung (1940/41) aufgefasst werden.

Was dieser Aufführung bis auf einige wenige Stellen fehlte,
war der idealistische Gedankenflug der klassischen Welt, der am
Schlüsse des Werkes im hochgemuten Abschiedswort noch einmal
die ganze Goethesche Humanitätsidee zusammenfasst. Demgegenüber
wurde aber eine schauspielerische Verlebendigung erreicht, durch die

man das menschliche Schicksal in ergreifender Weise in den Vordergrund

gerückt sah.

Lindtbergs künstlerische Veranlagung drückt sich im Willen zur
geistigen Klärung aus. Man könnte dieses Streben allerdings kaum

aus der Anlage seiner Regiebücher herauslesen. Im Gegenteil. Wollte
man aus dem Studium dieser Bücher, die nach allgemeiner Ansicht

genauen Einblick in die Arbeitswelt eines Regisseurs vermitteln, die

Prinzipien seiner Inszenierungsweise ableiten, so käme man schnell
in Verlegenheit. Man gelangte bestenfalls zu interessanten dramaturgischen

Erkenntnissen dieser Werkgestaltung, wie sie sich durch die

jeweilige Einrichtung des Stückes ergibt. Der künstlerische Gesamtaufbau,

bestehend aus Rollenauffassung, Gruppierungen,
Dialoganweisungen, Gebärden, Bühnenbildskizzen und vielen anderen
Einzelheiten, blieb, bis auf einige Pausenvermerke, unersichtlich, weil
schriftliche Eintragungen so gut wie keine vorhanden sind. Lindtbergs

Regiebücher bilden für ihn selbst nur die gedankliche Grundlage,

das geistige Medium zwischen schöpferischer Vorstellung und
endgültiger Bühnenform. Fiat er sich mit der Dichtung gründlich
auseinandergesetzt, ist Aufbau und Ablauf des Werkes gedächtnis- und
verstandesmässig so fest verankert, dass eine vollständige Verschmelzung

mit der Textvorlage eintritt. Er ist dann weitgehend unabhängig

vom Textbuch und braucht dieses kaum noch einmal in die Hand
zu nehmen. Die geistige Substanz des Werkes ist in ihm aufgegangen

und diese ist es, welche seine weiteren Handlungen bestimmt.
Zugleich mit dem verstandesmässigen Bild ist aber auch das

künstlerische entstanden, das stets an die geistige Vorstellung gebunden
bleibt und die persönliche Bereicherung der Rolle durch den Schauspieler

einkalkuliert. Lindtbergs Schauspielerführung bleibt freiheitlich

und wird nur soweit gehen, als der Grad der Beeinflussbarkeit
des betreffenden Schauspielers es zulässt. Kann dieser von sich aus
die Rolle vertiefen, so wird er die erhaltene künstlerische Anregung

166



gern mit seinen eigenen Zielen in Einklang bringen. Lindtbergs
zusammenfassende Denkweise führt zu einer sehr persönlichen Konsequenz

seiner Regie. Da alle Fäden in seinem Kopfe zusammenlaufen
und dort sehr fest verknüpft sind, zieht er sich von der ersten Stückprobe

an in den Zuschauerraum zurück, denn seine Unvoreingenom-
menheit braucht Abstand. Die Entfernung schärft den Geist für die

zum Leben erwachenden Bilder der Dichtung. Aus der Anonymität
des verdunkelten Parketts gibt er seine Anweisungen auf die Bühne
und kontrolliert mit höchster Aufmerksamkeit die Vorgänge des

künstlerischen Werdens. Seine Probenarbeit vermittelt den Eindruck
scheinbarer Mühelosigkeit. Indessen trifft das Gegenteil zu. Seine

Methode setzt ausserordentliche Konzentrationskraft voraus. Die
sinnliche Empfindlichkeit ist gesteigert und das wachsame Ohr
reagiert feinnervig auf die Nebengeräusche der Übertreibung. Lindtbergs

Arbeitsweise besitzt noch einen weiteren Vorteil. Sie ist
pädagogisch. Da er nämlich dem Schauspieler nur den eng umgrenzten
Rollen- oder Situationshinweis gibt und jede praktisch vorgespielte
Auslegung der Szene ablehnt, zwingt er den Darsteller zum schöpferischen

Mitdenken und schenkt ihm die Möglichkeit der natürlichsten

Entfaltung seiner Begabung.
Gerade am Wiener Leopold Lindtberg wird der Gegensatz

zwischen Berliner und Wiener Theater besonders deutlich. Auch Lindtberg

erlebte, wie Leonard Steckel, die Fortführung des expressionistischen

Theaters bei Erwin Piscator in Berlin. Bei ihm, dem
vielbefehdeten Verkünder eines zu seiner Zeit revolutionär wirkenden
Dramen- und Darstellungsstiles, ging er in die Schule. Piscator —
für kurze Zeit zum Sammelpunkt einer Anzahl der bedeutendsten

unabhängigen Berliner Bühnenkünstler werdend — gab dem jungen
Österreicher schon bald im Rahmen seines Studiotheaters Gelegenheit,

sich seine ersten Sporen als Regisseur zu verdienen. Lindtberg
tat es auf imponierende Art. Die vierte Inszenierung, welche unter
der Verantwortung des «Studios» herauskam, Erich Mühsams Judas,
verhalf ihm zu einem starken Regieerfolg. Die Aufführung fand in
der Öffentlichkeit soviel Anerkennung, dass sich die noch vor dem

finanziellen Zusammenbruch Piscators gebildete Künstlernotgemeinschaft

entschloss, die Vorstellung in den Abendspielplan zu
übernehmen. 446

Obgleich das künstlerische Naturell Lindtbergs nicht als typisch
wienerisch angesprochen werden kann — dazu ist es zu verstandesbezogen

— bleibt es dennoch dem Wesen der Heimat eng verbunden.

Die Tatsache, dass Leopold Lindtberg am Schauspielhaus zum
unübertrefflichen Verwalter des Wiener Volksschauspiels Raimunds

167



und Nestroys geworden ist, vermag zu belegen, wie lebendig das

Geisteserbe in ihm geblieben ist. Diese Inszenierungen sind es denn

auch, in denen er sich zu einer übersprudelnden Theaterfreude
wienerischer Prägung bekennen darf, die in seinem ernsten Bühnenschaffen

sonst nur wenig Spielraum erhält. Lindtbergs Humor bleibt
dabei ohne Härten, scheint stets gemütvoll abgeschwächt und ist voller

Wärme. Als Musterbeispiele solch heiterer Aufführungskunst
dürfen hier vor allem seine glänzenden Wiedergaben von
Lumpazivagabundus (1939/40), Einen Jux will er sich machen (1941/42), Der
Zerrissene (1943/44) und Die verhängnisvolle Faschingsnacht (1945/46)
gelten, in denen dem Regisseur mittels einer vom Geist der Stücke

inspirierten Musik Paul Burkhards und Rolf Langneses die Verbindung
von österreichischer Lebensart und witziger Zeitglosse in vollkommener

Weise glückte.
So verkörpert dieser auf den ersten Blick geheimnislose Künstler,

der dem Schweizer Film gerade aus seiner rationalen Grundgesinnung

heraus einige seiner besten und international erfolgreichsten
Streifen geschenkt hat, eine Wesensmischung, die sich viel eher

ergänzt als widerspricht: Werkdienender Dramaturg und gemütvoller
Unterhalter, hintergründiger Symbolist und gegenständlicher Erzähler,

geistiger Ordner und gestaltender Künstler.

Das Ensemble

Die abwechselnde Spielleitung Wälterlins, Steckeis und Lindtbergs
— sie wurde durch Inszenierungen von Wolfgang Heinz, Kurt Hor-
witz, Karl Paryla, Wolfgang Langhoff, Franz Schnyder ergänzt —
verlangte vom Ensemble ein Höchstmass von schauspielerischer
Beweglichkeit, um den verschiedenen Anforderungen der Regie zu genügen.

Es kam ja nicht nur darauf an, eine Fülle von Rollen zu spielen,

sondern diese künstlerischen Aufgaben auch in einer sehr kurz
bemessenen Probenzeit zu bewältigen. Im Spielplankapitel wurde
bereits darauf hingewiesen, welcher Einsatz nötig war, bis mit der

14-Tage-Première in der Spielzeit 1942/43 ein erstes, für das innere
Schaffen wichtige Ziel erreicht war. 447

Das darstellende Personal musste somit bei durchschnittlich 30
Stücken pro Saison ausserordentliche Lernleistungen vollbringen. Der
im Vergleich zu anderen Bühnen sehr kleine Mitgliederbestand des

Ensembles bedeutete für den Einzelnen ein pausenloses Eingespanntsein.

Bedenkt man noch, dass neben den täglichen Vorstellungen —
sonntags fanden zwei statt — die freien Nachmittage vollständig

168



dem Studium der neuen Rollen vorbehalten bleiben mussten, so

begreift man, welcher Konzentration es bedurfte, um das geforderte
Pensum zu schaffen. Auch erwiesen sich die Hoffnungen, das

Ensemble nach der finanziell so erfolgreich abschliessenden ersten Spielzeit

zu erweitern, als trügerisch, da die mit Kriegsausbruch
einsetzende Teuerung kaum die Weiterführung des Theaters, geschweige
denn eine Vergrösserung des künstlerischen Personals erlaubte. Zudem
verabschiedeten sich zwei Künstler, die schwer schliessbare Lücken
im Ensemble hinterliessen. Der Nestor der deutschen Schauspielkunst,
der greise Albert Bassermann, welcher noch im Spiel jähr 1938 dem

Schauspielhaus als Gast angehörte, verliess die Schweiz, die ihm nach
seiner Abkehr vom Dritten Reich, das seine charaktervolle Elaltung
auch mit glanzvollen Angeboten nicht hatte erschüttern können, zur
zweiten Heimat geworden war. Er wählte, in diesem Jahre ein Drei-
undsiebzigjähriger, nochmals das Exil, um eine letzte Zuflucht vor
dem vorausgeahnten Unheil in Amerika zu finden. Wer hätte
gedacht, dass er acht Jahre später, ein unfassbar jung Gebliebener,
zurückkehren und auf der gleichen Bühne sein berühmtes Organ
ertönen lassen würde, von der herab es zuletzt in deutscher Sprache

erklungen war? Als Hjalmar Ekdal verabschiedete sich Bassermann

von Zürich, als Baumeister Solness kehrte er wieder. Auch Erwin
Kaiser, seit 1933 ein geschätztes Mitglied des Schauspielhauses,
schiffte sich nach Amerika ein. Wie Bassermann sollte er einer der
ersten sein, die sich nach dem Kriege erneut dem Ensemble eingliederten.

Das männliche Personal umfasste demnach in der Saison 1940/41

13, das weibliche nur noch 11 fest engagierte Kräfte. In der letzten
Kriegsspielzeit 1944/45 hatte sich die Anzahl der Darsteller auf 18

erhöht, während die der Darstellerinnen unverändert blieb. 448 Lern-
mässig war das Spieljahr 1940/41 das anstrengendste. Es wurden
34 Stücke aufgeführt. Eine Zahl, die in den nachfolgenden Jahren
nicht wieder erreicht wurde. Der arbeitsmässige Anteil des einzelnen

Darstellers — in der Anzahl der von ihm während dieser Spielzeit

bestrittenen Vorstellungen ausgedrückt — ergibt für die Spielzeit

1940/41 die auf den Seiten 172—175 folgende Beschäftigungsstatistik.

Ein Durchschnitt von 155 Vorstellungen pro Spielzeit und Darsteller
bedeutet, dass rund 48 Prozent der gesamten Saisonaufführungen
von jedem Mitglied gespielt werden mussten. Dieser Mittelwert
ergibt sich ohne grosse Abweichung auch für die anderen Spielzeiten,
da in jeder Saison etwa 30 Werke zur Aufführung kamen und die

Gesamtaufführungszahlen selbst bei einer kleineren Anzahl einstudierter

Stücke nur wenig voneinander abweichen. Wie die Tabellen

169



WEIBLICHES

Becker Blanc Carlsen Danegger

Julius Cäsar 11 11

Romeo und Julia 9

Die lustigen Weiber von Windsor 21

Dame Kobold
Kaffeehaus 16

Figaros Hochzeit 11 11

Faust I 5 5

Faust II 7 7 7 7

Iphigenie 20

Maria Stuart 27 27

Don Carlos 18

Puppenspiel Dr. Faust 2 2

Bauer als Millionär 11 11 11

Spiel im Schloss

Das Konzert 12 12

Gespenster
Die Ratten 14 14 14

Strassenmusik 1

Der Soldat Tanaka 5 5

Mutter Courage 10

Heinrich VIII. und seine 6. Frau 20

Am hellichten Tage
Bunbury 5

Magie
Feine Leute 6

Romanze in Plüsch 5 5 5

Die Fassade 3

Irgendwo in der Schweiz 6

Die Ehe ein Traum 6 6

Der Lügner und die Nonne 18

Frymann 6

Der Schatten
Onkel Wanja 1

Anzahl der Vorstellungen 168 44 125 99

Anzahl der Stücke 13 7 14 10

Eine Darstellerin spielte im Durchschnitt in 115 Vorstellungen.

170



PERSONAL

Denzler Fries Giehse Heger Perrin Pesch Raky

9 9 9 9

21 21 21 21 21

7 7 7

16 16

11 11

5 5

7 7 7 7 7

27 27 27
18 18 18

2 2 2 2

11 11 11 11 11

7

12 12 12 12 12

13 13

14 14 14 14

1

5 5 5

10 10

20 20

4 4

5 5 5

11

6 6

5 5 5 5

3

6 6

6

18 18 18

3

1 1 1

69 144 116 136 140 104 122

6 11 13 14 11 11 13

Eine Darstellerin spielte im Durchschnitt in 11 Stücken.

171



MÄNNLICHES

Braun Ginsberg Gretler Heinz Horwitz

Julius Cäsar 11 11 11

Romeo und Julia 9 9 9

Die lustigen Weiber von "Windsor 21 21 21 21

Dame Kobold 7

Kaffeehaus 16 16 16

Figaros Hochzeit 11 11 11 11

Faust I 5 5 5

Faust II 7 7 7 7

Iphigenie 20 20

Maria Stuart 27 27 27 27

Don Carlos 18 18 18 18

Wilhelm Teil 6 6 6 6 6

Puppenspiel Dr. Faust 2 2 2

Bauer als Millionär 11 11 11

Spiel im Schloss 7

Das Konzert 12

Gespenster 13 13 13

Die Ratten 14 14 14 14

Strassenmusik 1 1

Der Soldat Tanaka 5 5

Mutter Courage 10 10 10 10

Heinrich VIII. und seine 6. Frau 20 20 20 20

Am hellichten Tage
Bunbury 5

Magie 11 11

Feine Leute 6 6 6 6

Romanze in Plüsch 5 5

Die Fassade

Irgendwo in der Schweiz 6

Die Ehe ein Traum 6 6

Der Lügner und die Nonne 18

Frymann 6 6

Der Schatten 3 3

Onkel Wanja 1

Anzahl der Vorstellungen

Anzahl der Stücke

218 230 45 212 232

21 19 5 22 18

Ein Darsteller spielte im Durchschnitt in 155 Vorstellungen.

172



PERSONAL

Kübler Langhoff Paryla Parker Putz Steckel Stöhr Wlach

11 11 11 11 11 11 11

9 9 9

21 21

9

21

7 7

16 16

11 11 11 11 11

5 5 5 5 5 5

7 7 7 7 7 7

20

7

27 27 27 27

18 18 18 18 18

6 6 6 6 6 6 6

2 2 2 2 2

11 11 11 11 11

7

12

14

1

5

7

14

5

1

7

1

5

7

12

14

10 10 10 10 10

20 20 20 20

4 4

5 5 5 5

11

6

11

5

6

3

6

11

6

5

18 18 18

6 6 6

3

1 1 1

35 105 166 249 21 60 217 246

4 14 18 23 5 4 21 24

Ein Darsteller spielte im Durchschnitt in 15 Stücken.

173



zeigen, waren Erwin Parker und Hermann Wlach mit 249 und 246

Vorstellungen die meistbeschäftigten Schauspieler des Ensembles.

Wlach, ein hervorragender Künstler von grosser Disziplin und
Gestaltungskraft, erreichte darüber hinaus die Höchstzahl von 24

gespielten Stücken.
Die Beanspruchung der weiblichen Ensemblemitglieder war nicht

ganz so stark, was ohne weiteres darin seine Erklärung findet, dass

die Schauspieler eines Theaters durch das Übergewicht der vorhandenen

Männerrollen immer auch den grösseren Arbeitsanteil zu tragen

haben. Die junge Maria Becker war mit 168 Vorstellungen die

meistbeschäftigte Schauspielerin der Saison. Ihr Rollenrepertoire
erforderte vielseitiges Talent. Grossartig war die bezwingende
künstlerische Anlage ihrer Iphigenie, mit der sich die reifende Tragödin
ankündigte. Neben der Portia in Julius Cäsar, der Frau Fluth in den

Lustigen Weibern, der Elisabeth in Maria Stuart und der Eboli in
Don Carlos spielte sie die ganz anders gearteten Rollen der Kammerzofe

Susanna in Beaumarchais' Figaros Hochzeit und der Placida in
Goldonis Kaffeehaus. Die Durchschnittszahl der auf die einzelne

Schauspielerin entfallenden Vorstellungen betrug 115. Die
Durchschnittszahl der Stücke belief sich auf 11.

Diese wenigen aus den Tabellen herausgegriffenen Beispiele zeigen,
dass der in allen Masken heimische Verwandlungskünstler im Zürcher
Ensemble in hohem Kurs stand. In der Anzahl der vom Einzelnen
gespielten Stücke zeigte sich seine Vielseitigkeit. Das Risiko von
Fehlbesetzungen nahm die Direktion auf sich, weil es oft wichtiger
schien, ein Stück überhaupt zu spielen, als gar nicht. Oskar Wälter-
lin wusste indessen, dass er sich auf Künstler stützen konnte, die

nicht nur für die verschiedensten Aufgaben verwendbar waren,
sondern die auch ein ausgeprägtes Gemeinschaftsgefühl zusammenhielt.
Niemals hätte das Ensemble eine derartige Einheit bilden können,
wenn nicht das Gefühl des Dienens für eine gemeinsame Sache in
allen lebendig gewesen wäre. Jeder spielte mit dem gleichen Pflicht-
bewusstsein Haupt- und Nebenrollen. Es wurde nicht mehr nach der
künstlerischen Virtuosität einer Einzelleistung gefragt, sondern nur
noch nach der Leistung des Einzelnen im Dienste der ganzen
Aufführung.

Kurt Horwitz war nicht nur ein bedeutender Wallenstein und
Kreon. Er wusste auch die kleine Rolle des Gecken Kieps in der

Maikäferkomödie und die komische Charge des Grumio in
Shakespeares Der Widerspenstigen Zähmung auf unübertreffliche Art zu

verkörpern. Karl Paryla spielte den Oedipus, den Marquis Posa, den

Holofernes und den Romeo. Wer geglaubt hätte, dass damit seine

174



Möglichkeiten erschöpft gewesen seien, sah sich durch seinen Truf-
faldino und seinen Schneider Zwirn eines Besseren belehrt. Dieser

vielseitige Schauspieler war in seinem Element, wenn er seinen
Phantasiereichtum in den Dienst grosser Rollen stellen durfte. Aber er
konnte seinen Platz auch ausfüllen, sofern es um die Gestaltung einer
Nebenrolle wie etwa der des Vansen im Egmont ging. "Wolfgang
Langhoffs Robespierre, Faust, Egmont und Dr. Jura überzeugten das

Zürcher Publikum gleichermassen wie Therese Giehse, wenn sie ihre
überragende Menschendarstellung der Mutter Courage oder einer

winzigen Rolle in Silones Zeitstück Und er verbarg sich lieh. Heinrich

Gretler wurde in diesen Kriegsjahren nicht nur als Teil und
Götz zu einem «grossartigen Bollwerk der Demokratie und
Freiheitsliebe», es gelang seiner Kunst ebenfalls, komische Rollen wie
den Falstaff und den Schuster Knieriem zu unvergesslichen Figuren
zu prägen. Im langen Rollenverzeichnis Ernst Ginsbergs findet sich

neben dem Tasso und Mephisto der Couplet singende Kammerdiener
Wolf aus dem Verschwender und die komische Charaktercharge des

Anwalts Schaal aus Heinrich IV. Der dialektische "Wolfgang Heinz
stellte einen harten Danton auf die Bühne und begnügte sich wenig
später mit den Versen des Erdgeistes. Der junge Lukas Ammann
bewies als Fiesco und Riccaut nicht weniger Gestaltungskraft und
dienendes Einordnen wie Robert Freitag, der einem draufgängerischen
Petruchio einen dümmlich stotternden Philipp Nestroys gegenüberstellte.

Nach einer überraschenden Kunstleistung Hortense Rakys als

Gretchen begegnete man der zarten Schauspielerin in einer Anzahl
kleiner Rollen, so etwa als Iris in Shakespeares Sturm, wo sie nur
einige wenige Sätze zu sprechen hatte. Und Leonard Steckel,
vielleicht die stärkste Darstellerpersönlichkeit des Schauspielhauses, der
Zumeist dann das Regiepult mit dem Schminktisch vertauschte, wenn
es eine grosse schauspielerische Aufgabe zu meistern galt, stand als

Teiresias in Sophokles' Oedipus und als Casca in Julius Cäsar gleichfalls

in typischen kleinen Rollen auf der Bühne. Das berühmte Wort
Stanislawskys, dass es keine grossen und kleinen Rollen, sondern nur
kleine und grosse Schauspieler gebe, wurde somit vom Zürcher
Ensemble in jeder Hinsicht bestätigt.

Es könnten weitere Beispiele bei den Mitgliedern des weiblichen
Ensembles angeführt werden. Diese mögen genügen, um die Absichten
der "Wälterlinschen Ensemblepflege zu verdeutlichen, der es stets
darum zu tun war, das Zusammenspiel der Künstler in immer neuen
Kombinationen zu erproben und eine ständige Verfeinerung der
Ensemblekunst zu erzielen. «Wir versagen nicht die Anerkennung
dem grossen Mimen. "Wir verbeugen uns tief vor seiner Kunst. Aber

175



ist nicht gerade das seine fast symbolhafte Sendung, in einer Zeit,
da alle Rahmen gesprengt erscheinen, sich selbst, sein grosses Können
und seine unwiderstehliche Wirkungskraft einzuspannen in einen

Rahmen, durch den die Gaben des Einzelnen erst den Zweck erfüllen,

für den sie verliehen worden sind. Schönheit, Glanz und Eitelkeit

sind so menschlich und allgemein, wie alle Tugenden und
Untugenden. Aber es ist göttlich, sich darüber hinwegsetzen zu können,
und macht das Talent zum Genie.» 449 Die Schaubühne widmet sich

nicht mehr dem Triumph der Effekte, sondern dem Dienst am
Leben. «Die beste Kontrolle bietet dem Darsteller das Ensemblespiel, das

bewusste Ensemblespiel, gepflegt durch den über der Sache stehenden

Regisseur.» 450 Der Star hat zurückzutreten in die Reihe aller Spieler.
Wenn ein Temperament da und dort über die Grenze des Ensembles

tritt, so korrigiert sich das nach einiger Zeit von selber, «und sei es nur
dadurch, dass der Betreffende das, worin er zu weit ging, als vergrösser-
tes Zerrbild gespiegelt sieht in der Nachahmung eines andern.» 451 Oskar

Wälterlin forderte einen Gesamtwillen im Ensemble, der in erster
Linie durch den Bühnenleiter, ein paar Schauspieler oder durch den

Regisseur zu wirken habe. «Durch diesen Willen wird in strenger Probenarbeit

versucht, das bei richtigen Individualitäten verschiedener

Prägung natürliche Widerspiel auszubalancieren und in ein höchstmögliches

Gleichgewicht zu bringen.» 452 Aber nicht nur in der
sorgsamen Pflege des bewährten Mitarbeiterstabs sah Oskar Wälterlin
seine vordringliche Aufgabe als Bühnenleiter. Auch auf die Zuführung

neuer schweizerischer Kräfte richtete er sein besonderes Augenmerk.

Er versuchte damit einer Forderung des nationalen
Theaterschaffens Nachachtung zu verschaffen, das den begabten einheimischen

Kräften die nötigen Entfaltungsmöglichkeiten gegeben sehen

wollte. Denn genau so wie auf dem Gebiete der Literatur und der
Musik regten sich in der Schweiz auch schauspielerische Talente,
die nach vorn drängten. Über wieviele ausgezeichnete Bühnenkünstler

die kleine Schweiz in Wirklichkeit verfügte, zeigte die nach dem

deutsch-österreichischen Zusammenbruch erfolgte Rückwanderung
vieler bisher im Ausland tätig gewesener Schauspieler und
Schauspielerinnen.

In der ersten Kriegsspielzeit umfasste das festengagierte Personal

zusammen mit den Bühnenvorständen, den Bühnenbildnern sowie dei

künstlerischen und kaufmännischen Leitung bei 19 Ausländern nur
11 Schweizer. In der letzten Kriegsspielzeit standen 20 Schweizern

nur noch 17 Ausländer gegenüber. 453 Der prozentuale Anteil der
Schweiz hatte sich somit von rund 36,5 Prozent auf annähernd 54 Prozent

erhöht. Der österreichische Anteil verringerte sich seit der Spiel-

176



Leopold Lindtberg



A V\

&
Teo Otto

m^ <W
'

mpt _ r%w,

r * } émàc-

" A\"l rtk'/<r ck-—«II:

Bü h n en b i 1 d sk izze

von Teo Otto
zu Goethes «Faust» 2. 'Feil



zeit 1939/40 von neun auf sieben Künstler, während der deutsche
unverändert bei sieben Engagements verblieb.

Das Ensemble hatte am europäischen Aufstieg des Schauspielhauses

entscheidende Verdienste. Aber nicht nur der einzelne Schauspieler

entwickelte sich — abseits des einengenden Fachbegriffs — zum
Menschendarsteller, sondern auch der Bühnenbildner musste ein Al-
leskönner werden. Der Maler, Plastiker und Architekt Teo Otto,
dessen unermüdliche Helferdienste ein Kapitel Zürcher
Bühnengeschichte allein füllen würden, hat selbst ausgesprochen, welcher Art
die Anforderungen waren, die an ihn gestellt wurden. «Dem Bühnenbildner

stand bei aller Mehrarbeit für 30 Stücke ein Betrag zur
Verfügung, mit dem er bisher eine Ausstattung bestritten hatte. Wollten
wir diesen enormen Anforderungen körperlich und seelisch gewachsen

sein, ohne unser künstlerisches Niveau zu senken, so waren wir
auf engste Zusammenarbeit angewiesen.» 454 Otto erzählt begeistert
vom Reiz der Zürcher Bühne, an der er seit 1933 wirkte, und für
die im Laufe von 12 Jahren an die tausend, stets voneinander
abweichende Grundrisse entstanden seien. «Der Fluss der Formen und
Zeiten, der "Wechsel der Dinge finden auf diesen wenigen Brettern
ihren sichtbaren Ausdruck. "Welche "Wirkungen liegen im Spiel von
Hell und Dunkel, von Schatten und Lichtern, von kalten oder warmen

Tönen, bewegten und geraden Linien, Horizontalen und
Vertikalen, verwinkelten und gradlinigen Grundrissen. Welche verschiedenen

Stimmungen lassen sich mit einem hohen oder niedrigen,
zerrissenen oder luftigen Plafond erzielen, und wie sehr kann eine Stufe,
ein Podest oder ein gegliederter Bühnenboden eine Szene stützen,
einen Satz hervortreten lassen.» 455 In den hier behandelten sechs

Jahren schuf Otto nicht weniger als 104 der stilistisch verschiedensten

Bühnenausstattungen. Sein schweizerischer Kollege Robert Fur-
rer brachte es auf 50 und erfüllte damit bei einem Durchschnitt von
acht Ausstattungen pro Spieljahr ein Arbeitsprogramm, das manchem
Staatstheater Ehre gemacht hätte.

Bei einer im günstigsten Fall vierzehntägigen Premièrenfolge
konnte nicht Rücksicht auf die individuelle Schaffensart genommen
Werden. Der Probenbetrieb erforderte angestrengtes Lernen und
grosse Arbeitsfreude. In den seltensten Fällen war es möglich, dem Träger

einer Hauptrolle das Recht einzuräumen, in der nächsten

Inszenierung zu pausieren. Die dem Spielplan gegenüber bestehenden

Verpflichtungen der Theaterleitung verboten es ihr, auf persönliche
Dünsche einzugehen. Es wiederholte sich im Gegenteil sehr oft, dass

am Morgen nach erfolgreich überstandener Première der Hauptdarsteller

mit dem Textbuch für die neue Rolle in der Hand bereits

12
177



wieder auf der Stellprobe erschien. Auch passierte es, dass vor
Beendigung einer Inszenierungsarbeit der unbeschäftigte Teil des

Ensembles mit den Proben für das nächste Stück begann, um zusätzlich
ein oder zwei Probentage zu gewinnen. "Wenn solche Fälle auch nicht
zu den Regelmässigkeiten gehörten, und die Leitung alles tat, um das

Ensemble durch geordnete Probenzeiten zu schonen, so konnten dem

einzelnen Mitglied derartige Belastungen doch nicht erspart bleiben.
Ein von der Theaterleitung bewusst angewandtes Mittel zur

Festigung des Ensemblegedankens lag in der Methode wechselnder
Regieführung. Oskar "Wälterlin ging öfters dazu über, befähigten
Schauspielern Regieaufgaben anzuvertrauen. Aus der Gewohnheit, einen
eben noch Gleichgestellten als Vorgesetzten anzuerkennen, ergab sich

eine kameradschaftliche Form des Gefolgschaftleistens, welche das

Ensemblegefühl auf der menschlichen Seite erheblich vertiefte.
Die bevorzugte Pflege der Klassiker stellte die kleine Spielgemeinschaft

bei den Aufführungen der personenreichen "Werke vor Auf-*

gaben, die vom festen Ensemble allein nicht gelöst werden konnten.
Es bildete sich daher sehr bald der Brauch, einen Kreis bewährter
Zürcher Schauspieler und Schauspielerinnen beizuziehen, die von
Rolle zu Rolle als «Externisten» verpflichtet wurden. So trat nicht
nur für das ständige Ensemble eine begrüssenswerte Entlastung ein,
sondern es wurde die Spielgemeinschaft durch Künstler ergänzt, die
sich bald harmonisch einfügten. Mehr und mehr benutzten die Regisseure

diese Gelegenheit auch, um junge Kräfte des Zürcher Bühnenstudios

auszuprobieren und sie in kleinen Rollen für ihre zukünftige

Aufgabe vorzubereiten. Aus dem fruchtbaren Kontakt zwischen

Schauspielschule und Theater, der schon dadurch bedingt war, dass

die Flauptlehrkräfte Mitglieder des Schauspielhausensembles waren,
entstand eine "Wechselwirkung, die in der Folge nicht selten zu einem
festen Engagement führte. Auf diese "Weise wuchs das erweiterte
Ensemble zu einer künstlerischen Einheit zusammen, die sich aus dem

"Willen zum gemeinsamen Werk bildete und in der auch der

Zuzüger nicht abseits stand.
Eine grundsätzliche Betrachtung mag dieses Kapitel abschliessen.

Es ist in der Vergangenheit von berufenen Autoren — und gerade
darin liegt das Schwerwiegende ihrer Aussage — des öfteren erklärt
worden, der Schweizer sei bühnenfremd und eigne sich kaum zum

guten Schauspieler. In dieser Hinsicht hat sich Carl Spitteier in seiner

1889 veröffentlichten Schrift über die gezählten Tage des «deutschen

Theaters in der Schweiz» recht deutlich — und irrig —
ausgesprochen. Auch Reinhold Rüegg, dem wir die 1884 erschienene

treffliche Schrift «Fünfzig Jahre Zürcher Stadttheater» verdanken 450»

178



würde sich wohl wundern, wenn er heute feststellen müsste, dass

seine Ansicht, «dramatische Künstler hätten in der Schweiz nie recht

gedeihen können», nicht am Leben erhalten hat. Sicherlich hat Rüegg
die Dinge schon zu seiner Zeit schwärzer gesehen als sie es waren.
Paul Trede, der Nachfolger Alfred Reuckers in der Direktion des

Zürcher Stadttheaters, ist denn auch im Jahre 1923 der Rüeggschen

Meinung mit überzeugendem Beweismaterial entgegengetreten. 457 Wer
sein Augenmerk auf die Tatsache richtet, dass eine beachtliche Anzahl
von Schweizer Schauspielerinnen und Schauspielern in den

Nachkriegsjahren zu internationalem Ruhm und Ansehen gelangt sind und
die guten Leistungen der anderen Schweizer im Rahmen der einzelnen
Ensembles berücksichtigt, muss ohne weiteres zugeben, dass die Schweiz
in bezug auf begabten Nachwuchs und vollwertige Theatertalente
nicht schlechter dran ist als andere Länder. Freilich hat es der einheimische

Musensohn schwer, seine angeborene Mundart zur wohltönenden

Bühnensprache zu veredeln. Aber ihm deshalb das Talent zum
Schauspieler von vornherein absprechen zu wollen, geht nicht an.
Viele fühlen sich berufen, doch wenige sind auserwählt. So heisst es

auch hier.
Es mag indessen sein, dass es noch einige stille Kantone in der

Schweiz gibt, wo — wie Rüegg es sarkastisch ausdrückt — «ein
Tragöde, und hätte er ganze Lorbeerwälder abgeholzt, doch nur als
veredelter Bärentreiber gewertet wird.» Der materielle Nützlichkeitsgedanke

des Bürgertums deckt sich hierzulande nicht ohne weiteres
mit den ideellen Zielen des Künstlers. Das Zürcher Publikum hat
indessen seinem Ensemble die Treue gehalten. Es hat ihm während
sechs Kriegsjahren eine oft geradezu erstaunlich anmutende
Begeisterungsfähigkeit bezeugt, wenn es galt, eine Idee weiterzutragen
oder eine Leistung zu würdigen. Mit seinem nüchternen Sinn für das

Echte und Natürliche hat es zwischen künstlerischem Sein und Schein

zu unterscheiden gewusst und dadurch an der Weiterentwicklung
der Ensembleidee massgeblich mitgewirkt, die es immer dann in den

Vordergrund zu stellen gilt, wenn sich nach Religion, Rasse und
Nationalität verschiedene Menschen im Dienste der Kunst und des Geistes

treffen.

179



Die künstlerische Zielsetzung

Wie das Kapitel über den Spielplan zeigte, stand bei seiner Gestaltung

stets die Idee einer zeitnahen Themastellung im Vordergrund.
Ihre Zielsetzung sei hier abschliessend einer zusammenfassenden

Begriffsbestimmung unterzogen.
Kurt Hirschfeld umriss die Forderungen der Spielplangestaltung

wie folgt: «Es galt, das Theater wieder als wirkende kulturelle
Institution einzusetzen, seinen geistigen Ort zu bestimmen und seine

Funktionen zu restituieren in einer Zeit, in der das deutsche Theater
lediglich Propagandawaffe war. Es galt, künstlerische, ethische,
politische und religiöse Probleme zur Diskussion zu stellen in einer Zeit,
in der Diskussion durch blinde Gefolgschaft abgelöst schien. Es galt,
das Bild des Menschen in seiner ganzen Mannigfaltigkeit zu wahren
und zu zeigen und damit eine Position gegen die zerstörenden Mächte
des Faschismus zu schaffen. Es galt, gegen den aufrufenden und
gewalttätigen Stil des offiziellen deutschen Theaters einen nüchternen,
humanen Stil auszubilden, der die Inhalte der Werke vermittelte und
die Diskussion über sie anregen und fördern konnte.» 458

In der Öffentlichkeit war die Forderung nach einem im geistigen

Sinne schweizerischen Theater wiederholt ausgesprochen worden.

Es wäre kaum denkbar gewesen, dass Oskar Wälterlin seine

Bestrebungen mit dieser Notwendigkeit nicht in Einklang gebracht
hätte. Gerade die Eigenart des schweizerischen Staatswesens musste

zu gemässen künstlerischen Folgerungen führen. «Das Berufstheater

muss bei uns in erster Linie national sein, nicht in einem völkischen

Sinn, sondern gemäss der Idee unseres Staatswesens, das ja auf
gemischter völkischer Basis eines Bundes Verschiedener sich
aufbaut und in dem jeder gleiche Rechte und Freiheiten hat.» 459 Mit
Recht weist Wälterlin im gleichen Zusammenhang darauf hin, dass

man sich hüten müsse, aus dem schweizerischen Sprechtheater ein

Propagandainstrument zu machen. Das propagandistische Theater
werde in der Schweiz zum Misserfolg verurteilt sein, wenn es in
einseitiger Weise für bestimmte politische Ideologien werben wolle.
«Die autoritäre Grossmacht stellt es in ihren Dienst, sei es um durch
circensische Spiele abzulenken, sei es um für die eigenen Zwecke

zu werben. Das Theater wird dort als nationales Programminstrument

gelenkt und künstlich und zwangsweise geformt. Bei uns sprechen

das Publikum und seine Bedürfnisse mit.» 460 Das Theater des

geistigen Widerstandes durfte sich darum nicht mit einem blossen

Cassandraruf begnügen, sondern es musste seine Richtung, gestützt
auf die unzerstörbaren Pfeiler ethischer Grundansichten, weltan-

180



schaulich klar bestimmen. Das menschliche Motiv sollte das politische
Bewusstsein auslösen, nicht umgekehrt.

Die Zielsetzung machte eine literarische Gestaltung des Spielplans

notwendig. Es konnten für ihn nicht mehr politische Tendenzstücke

wichtig werden, auf die noch im Spielplan des Vorgängers des öfteren

"Wert gelegt wurde, sondern es gewannen jene Werke an Bedeutung,

die in der Lage waren, mit dichterischen Mitteln Helle in das

Dunkel der geistigen Verwirrung zu tragen. Es musste unter Werken

ausgelesen werden, die nicht in einem politischen
Lippenbekenntnis gipfelten, wohl aber in einem überzeugenden menschlichgeistigen

Grundgehalt. Es war richtig, dass sich die Theaterleitung
nicht auf ein bestimmtes dichterisches Programm verpflichtete,
sondern in möglichst umfassender Schau alle Stimmen der Völker zu
Wort kommen liess. Man bemühte sich von Anfang an um europäische

Weite, die in dem Augenblick ganz bedeutungsvoll werden

sollte, da nach der Schliessung der deutschen Theater im Jahre
1944 das Schauspielhaus die einzige deutschsprachige Bühne von
Rang wurde.

Ein anderer Umstand kam noch hinzu. Die Unsicherheit der

Gegenwart, der beängstigende Eindruck des Zeiterlebnisses, das um
sich greifende Misstrauen und die beginnende Erschütterung eines

bisher unbeeinflussbar geglaubten Weltbildes hatte die Menschen
verwirrt und zum Teil zutiefst ratlos und pessimistisch gemacht. Auch
das Theater geriet in diese entwurzelnde Entwicklung und man
konnte nicht verlangen, dass es auf alle die auftauchenden
weltanschaulichen, sozialen und geistigen Zeitprobleme eine verbindliche

Antwort zur Hand hatte. Dies konnte um so weniger der
Fall sein, als es selbst auf schwankendem Boden stand und erst aus

eigener Kraft der Erkenntnis den rechten Weg finden musste.
Schliesslich war es in einem entscheidenden Sinne abhängig von
jenen, welche die Gedanken zu formulieren, den Standort
anzuweisen hatten: Den Dichtern. Ihrer waren jedoch nicht allzu viele
und ihr Standort war ein verschiedener. So blieb als

Spielplanforderung bestehen: Werke zu spielen, die die Probleme der Zeit
aufzeigten oder doch zumindest berührten, und dennoch ein
Spiegelbild höheren Lebens vermittelten. «Die Auswahl der Werke der

Weltliteratur», so schrieb Wälterlin in seiner bereits zitierten Schrift
über die «Verantwortung des Theaters», «die den Menschen im
Kampf gegen Übermächte zeigen, musste so geschehen, dass sie

immer in direkter Beziehung zu der Zeit standen, dass der Hörer
immer verstehen konnte, weshalb das Werk gewählt worden war, dass

es ihm leicht fiel, das Ferne und Uberhöhte auf die Sorgen der

181



eigenen Gegenwart zu projizieren, und dass er umgekehrt durch
die Projektion seines eigenen Erlebens und dessen seiner Umwelt
und seiner Gegenwart das wiedergegebene Werk mit einem
unmittelbaren Leben erfüllte, durch das es an ihn herangerückt wurde
und das Riesenmass der Ewigkeit sich plötzlich seinen persönlichen
Maßstäben fügte.» 461

Auch die Art der Darstellung musste ihre eigenen Wege suchen.

Die Darstellungsform liess sich selbstverständlich nicht durch
theoretische Bestimmungen festlegen. Sie sollte «nach und nach von selber

aus einer bestimmten Weltanschauung und der ihr entsprechenden

Haltung» entstehen. «Vor allem müssen wir eingedenk sein, dass

an den Toren der Theater neue Menschen warten, denen die
Beziehung zum Erinnerungsbild fehlt, zu denen wir in ihrer Sprache

zu sprechen haben, wenn wir sie erfassen wollen Die konventionelle

Darstellung hat für Menschen, die in erster Linie von ihrem
Recht, ein eigenes Leben zu leben und es nach eigenen Grundsätzen

zu gestalten, herkommen, leicht etwas Abstossendes, Befremdendes.
Die Werke unseres zu verwaltenden Kulturgutes werden den Jungen

zwar im grossen und ganzen in ähnlicher Weise vermittelt wie
uns. Aber diese treten den Werken doch aus neuen Gesichtspunkten

gegenüber.» 402 Nicht, dass Wälterlin der Meinung gewesen
wäre, dem nüchternen Jungen fehle der Sinn für das festliche Theater.

Den feierlichen Sonntag der Dichtung, wie er es nannte, ihn
wollte er durchaus nicht missen. Was es unter Berufung auf die

Theatergeneration der Zeit zu erreichen galt, war eine Wiedergabe,
die in der Befreiung von allem Überschwang den Blick für das

Darzustellende schärfen und den künstlerischen Ausdruck dem Lebensgefühl

der jungen Generation anpassen konnte. Der Ausgangspunkt
seiner Überlegungen lag hierbei in folgendem Gedanken: «Jede
Absicht führt zur Manier und muss darum zurücktreten vor einem

einfachen, unbefangenen, der Natur entwachsenden Realismus, der
aber weder in das leere Tönen eines missverstandenen Klassikerstils

verfällt, noch in den Aufschrei übersteigerter Seelennot der
expressionistischen Schule, noch in das mclodielose Schnarren einer
überbetonten Sachlichkeit.. Dieser Realismus hat seine eigene Musikalität

Er hat auch seine Dynamik, aber keine aufdringliche.. •

Nicht die Tirade beherrscht die Bühne, sondern der Mensch und seine

Situation, und aus ihr und seinem Charakter heraus spricht der Mensch

in erster Linie den Menschen an Das bedeutet nicht, dass der
Darsteller das Wort nicht meistern soll. Im Gegenteil, die Meisterschaft

muss um so grösser sein, je weniger sie uns bewusst werden darf.» 463

Freilich hatte dieses Prinzip auch seine Gefahren. Das Bekenntnis

182



zum Realismus musste sich begreiflicherweise bei den Klassikern
nachteilig auswirken. Das Hervorkehren des Menschlichen brach
dem Werk die idealistische Spitze und hemmte seinen Schwung. Die
Angst vor der temperamentvollen Tirade und der Wille, ihr die
Rhetorik zu nehmen, führte oft unvermittelt in jene künstlerische

Unzulänglichkeit, die Wälterlin nicht zuletzt zu verhindern suchte:
In die Versachlichung des Theaters.

Mit einer von allen zierenden Zutaten entblössten Darstellungsart
bemühte sich Wälterlin in erzieherischer Weise zurückzuwirken auf
das Publikum. Seine künstlerische Absicht schloss mit seiner
pädagogischen einen Kreis. «Wenn wir mit nichts als der Wahrheit dessen,

das wir darzustellen haben, an unser Publikum herankommen,
ohne eine tendenziöse Färbung des Darzustellenden aus unserer
Meinung, so überlassen wir es ihm, unbefangen eine eigene Meinung zu
äussern. Wir stellen es einem von Formen und Absichten
ungetrübten Geschehen gegenüber, ohne es zu beeinflussen, und tragen
so bei zu seiner Selbständigkeit. Es wird sein eigenes Urteil finden
und die Verantwortung dafür übernehmen.» 464

Wälterlin war sich aber auch bewusst, dass jede Festlegung
verhängnisvoll ist, und dass das Ziel «der scheinbar ungebundenen
Form» eine Idealforderung sei, die nie ganz erfüllt werden könne.
Das Anstreben eines bestimmten Stiles bleibt für denjenigen eine

fragwürdige Angelegenheit, der sich von Berufs wegen ständig in
einer Vielheit wechselnder künstlerischer Formen bewegt. Aus ihren
Verschiedenartigkeiten, die keineswegs immer auf den gleichen
Gegenstand anwendbar sind, ein gültiges Prinzip für die eigene Arbeit
abzuleiten, ohne diese nicht schon von Anfang an in eine fruchtlose

Schematisierung zu zwängen, ist ein zweifelhaftes Unterfangen.
Gerade das Theater, und in ihm der sich ständig wandelnde und
immerfort wandelbar bleibende Prozess der schauspielerischen
Darstellung, verträgt am wenigsten die Festlegung auf einen bestimmten

Stil. Was Wälterlin erstrebte, darf somit auch nicht als starre
Begrenzung betrachtet werden. Er setzte sich vielmehr für eine

Idealforderung ein, die sich aus der besonderen Aufgabe ergab.
«Stil» bedeutete für ihn die darstellerische Grundhaltung, die sich
als Konstante in einem wechselnden Ablauf durch die Rückkehr
Zum Menschen manifestierte. Der Schauspieler fühlte sich dabei nicht
mehr als Exponent eines selbstherrlichen Künstlertums, sondern ordnete

sich um seiner selbst willen einer Gemeinschaft freier Menschen
dienend ein und gelangte zu dem Bewusstsein, dass seine menschliche

Besinnung die Grundlage für die Idee einer weiter wirkenden
Humanität schuf. Die begriffliche Formulierung dieses Strebens

183



könnte in die Stilbestimmung «realistischer Humanismus» gefasst
werden. Sah Oskar Wälterlin doch das Stilproblem in erster Linie
gegeben durch die sich laufend erneuernde antithetische Wechselwirkung

von Realismus und Idealismus, wenn er ausführt: «Eine

Kunst, deren Thema der Mensch und deren Instrument der menschliche

Körper, gespielt vom menschlichen Geist, ist, wird sich wie
das menschliche Leben immer vom Suchen nach der Harmonie
zwischen Stoff und Idee beherrschen lassen müssen, und da das Suchen

eine ständige Bewegung ist, wird das Schwanken zwischen den beiden

Polen Realismus und Idealismus nie aufhören.» 485 Da die
Suche nach der schauspielerischen Wahrheit in einem ethischen
Moment beruht, sieht er sich ausserdem in die vorgezeichneten Ideale
des Humanismus des 18. Jahrhunderts gestellt. Lessing hatte sie mit
seiner Forderung, die darstellende Kunst sei die Vollendung der

Natur und müsse durch die Verbindung von Wahrheit und Schönheit

die charakteristische Form ergeben, ästhetisch begründet und
ethisch durch die Bezeichnung des Theaters als Kanzel zugleich auch

erfüllt. Aber: «Die absolute Wahrheit ist eine unerreichbare Idee.

Aber der Wille zur Wahrheit könnte wohl unserer Arbeit als

einheitlicher Charkter, als die verknüpfende Kraft bei allen Gegensätzen

zuerkannt werden. Wille zur Wahrheit als ästhetischer Stil,
und darüber hinaus, wenn ich mir diese Wortzusammensetzung
erlauben darf, auch als ethischer Stil.» 400

Wälterlins Stilbestimmung bleibt so auch im Geistigen eine durchaus

persönliche Zusammenfassung bestimmter Erkenntnisse, die er
jedoch theoretisch nicht bindend festzulegen gedenkt, weil das Wesen

des Theaters aus vielseitigen und ständig in Fluss befindlichen
Elementen besteht. Um jedoch seiner eigenen theoretischen Anschauung

eine praktisch anwendbare Grundlage zu schaffen, greift er
für die tägliche Theaterarbeit zurück auf eine Gegebenheit: Die
Technik des Schauspielers. Denn er weiss: «Bevor das entsteht, was
wir nachher als Stil feststellen können, muss das Handwerk da

sein im Können der Ausübenden. Bevor wir von einer Schule
reden können, müssen wir die Schulung verlangen. Das Temperament
allein macht kein Kunstwerk.» 487

So ist Wälterlins Stilprinzip über die geistig auslegbare Theorie
hinaus eines, das sich keinesfalls vom Handwerklichen trennen will,
eines, das praktisch anwendbar bleibt. Auf den Schauspieler bezogen,

der für Oskar Wälterlin die alles bewegende Achse des

Phänomens «Theater» darstellt, bedeutet es: Stil kann nur das werden,
was von ihm keine Verleugnung natürlicher Hindernisse verlangt.
Auf die Sprache übertragen heisst das: Zurückübersetzung ihres fest-

184



gelegten Sinnes in die persönliche Aktion von Körper und Seele.

Auf das Drama angewandt will es besagen: Dämpfung des bloss

Theatralischen auf ein verhaltenes Spiel von innen.
In Zürich wurde damit eine Theaterkunst gepflegt, die sich vom

Stil der ausländischen Bühnen wesentlich unterschied und ein eigenes

Lebensgefühl bekundete. Hans Mayer, der feinsinnige Kenner des

deutschen und französischen Theaters, charakterisierte sie nach
zwölfjährigem Erlebnis mit den Worten: «Es wurde weder geflüstert, noch

geschrien, sondern gesprochen. Verse wurden nicht zelebriert,
sondern vom Inhalt und vom Geiste her verstanden und neu geordnet,
ohne doch in Prosa zu verfallen. Die Dekorationen waren sach-

gemäss, vom Sinn her aufgebaut. Man gab die richtigen Bühnenbilder

zum Faust, aber man gab nicht nur Bühnenbilder in einer

7G«tt-Aufführung. Hinter diesem Stil, der durchaus nicht naturalistisch

oder eintönig war, sondern die ausgelassenste Heiterkeit und
Grazie Goldonis, der spanischen Komödie oder der österreichischen
Volkskomödie in sich einschloss, stand im Grunde ein deutliches
Bekenntnis zur Humanität und zum Menschen als dem Mass einer

neuen Gesellschaft.» 408 Es war ein Theater der geistigen
Auseinandersetzung, das diesseits und jenseits der Rampe keine geringen
Anforderungen stellte.

Wenn das künftige Schaffen des Zürcher Schauspielhauses eines

Leitsatzes für die Zukunft bedürfte, so entspräche dem am
sinnfälligsten jener Ausspruch, der das Ziel seines bisherigen und
ferneren Wirkens treffend umreisst und der sich am Ende des ersten

Dreijahresberichtes der Neuen Schauspiel A. G. findet: «So sehen wir
einer unsicheren Zukunft mit Zuversicht entgegen, weil wir das Be-
wusstsein haben, dass wir eine Aufgabe erfüllen dürfen, die ihren Sinn
hat im Rahmen des Aufbaues einer neuen Zeit.»

185




	Das innere Schaffen

