
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 22-23 (1953-1954)

Artikel: Cenalora : Leben, Glaube, Tanz und Theater der Urvölker

Autor: Eberle, Oskar

Kapitel: 5: Die Australier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Molongo, Tanzspiel am Eyresee





Südost- und Mittelaustralien

Grenze zwischen nord- und südaustralischen Sprachen

1. Tasmanier 4. Yuin 7. Kamilaroi
2. Kurnai 5. Kuri 8. Aranda
3. Kulin 6. Wiradyuri 9. Loritja

313



i. DER KLEINSTE KONTINENT

Kultur der Wilden - Barbarei der Zivilisierten

In Asien, Afrika und Amerika sind Reste von Urvölkern durch
nachdrängende Stämme in die innerste Wildnis der Urwälder oder in die

äußersten und unwirtlichsten Gegenden, wie ins Feuerland oder in die
Arktis, zurückgedrängt worden. Völlig anders zeigt sich das Bild in
Australien. Hier ist ein ganzer Kontinent von einem einzigen,
vielstämmigen Volke bewohnt. Alle Errungenschaften der Jungsteinzeit,
Pflanzenbau und Tierzucht, Töpferei und Weberei, sind ebenso
unbekannt wie Seßhaftigkeit und feste Wohnbauten. Die Australier sind
ruhelos wandernde Jäger, Fischer und Sammler. Mit Speeren und
Wurfkeulen folgen sie der Fährte des Wilds. Das Arbeitsgerät der Frau
ist der Grabstock, mit dem sie nach eßbaren Wurzeln und Knollen
stochert. Die Formen der Werkzeuge, Beile und Messer, zeigen, daß
Kulturen von der Ursteinzeit, vom Moustérien, bis knapp über die Grenzen

der Jungsteinzeit sich übereinanderschichten. Die Wohnungen
sind Windschirme aus Ruten oder Zweigen, manchmal auch Kuppelhütten,

deren Gerüste aus Ästen bestehen, die je nach Landschaft mit
Blättern, Gras oder Rinde bedeckt sind. Im Alltag gehen die Australier
ganz oder fast unbekleidet. Um die Lenden tragen sie eine Schnur aus
Menschen- oder Tierhaar, in kalten Gegenden hängen sie Tierfelle auf
den Rücken. Zu Festen aber erscheinen sie rot, weiß und schwarz
bemalt, mit Hals- und Armringen aus Zähnen und Fruchtkernen
geschmückt. Wenn sie im Feuerschein der Holzhaufen ihre Gorrobori
tanzen, ahmen sie mit erstaunlichem Geschick die Tiere ihrer Heimat
nach. Überall werden die Knaben in oft Monate dauerndem Unterricht

und vielfältigen Zeremonien zu Männern geweiht, wobei die
Geister, die die Einweihung vollziehen, oft durch das Schwirrholz
dargestellt werden. Die Knabenweihen sind die größten und bedeutungsvollsten

Feste, die die Stämme gemeinsam feiern und mannigfach Anlaß

zu Theateraufführungen und Tänzen geben.
Dieses »Paradies« Australien entdeckte Willem Janszoon 1605, Abel
Tasman 1642 die Insel Tasmanien; 1788 gründeten die Engländer in
der Gegend des heutigen Sydney eine Strafkolonie. Die Uberführungen

politischer Häftlinge dauerten bis ins Jahr 1851. Die Eroberer
bringen dem neuen Erdteil und seinen Eingeborenen Tod und
Verderben. Den Eroberern, den unfreiwilligen Kolonisten, den goldsuchenden

Abenteurern folgen die Forscher. Sie stehen vor den Trümmern
eines Kontinents. Zu spät kommen die von den Engländern geschaffenen

Schutzgebiete für die Eingeborenen. Eine Urwelt mit einem
Menschenschlag, der in Europa vor dreißigtausend und mehr Jahren lebte

314



und in Australien bis in die Gegenwart hineinragte, siecht im
Gifthauch der Zivilisation dahin. Wir stehen schweigend und erschüttert
vor Sterbenden. Und bald vor Toten. In vielen Distrikten nur noch
vor Gräbern. Und wie im Feuerland, im Ituriurwald, im malaiischen
Bambusdickicht, auf den Philippinen am Grabe der Väter und Mütter
der Menschheit. Im Namen beutegieriger Eroberer. Im Namen der
Zivilisation. Im Namen der Unmenschheit.

Weiße Adler — schwarze Schwäne

So einheitlich das Kulturbild der Australier auf den ersten Blick
erscheint: Nomaden -Jäger - Altsteinzeitleute - Knabenweihen -
Tierspiele : der erste flüchtige Blick trügt. Wie sollte es anders sein Australien

umfaßt sieben Millionen siebenhundertdreitausendachthundert-
fünfzig Quadratkilometer und ist somit hundertsechsundachtzigmal
größer als die Schweiz, fünfundzwanzigmal größer als Italien und
annähernd gleich groß wie die Vereinigten Staaten von Nordamerika.
Australien liegt auf der gleichen Breite wie Südafrika und das mittlere
Südamerika, erreicht aber eine höhereJahresdurchschnittswärme. Der
Sommer fällt in die Monate Dezember,Januar, Februarundistsehrheiß.
Im Winter kühlen sich die Nächte unter dem wolkenlosen Himmel stark
ab. In Viktoria und Tasmanien, wo die ältesten australischen Stämme
Wohnten, herrscht ein warm gemäßigtes Klima, doch bringt derWinter
oft kühle Regenschauer. In den australischen Alpen fällt Schnee.
Urtümlich wirken Pflanzen- und Tierreich. Fünfundachtzig Prozent
aller Pflanzen wachsen nur in Australien. Kennzeichnend sind die
über hundert Arten von Eukalypten, deren Zweige in mimischen Kulten

für die Herstellung von »Kostümen« und Requisiten verwendet
Werden. In der Nähe der Wüsten und Berge gedeiht die Akazie.
Eukalyptus und Akazie werden in Kultspielen der Aranda besonders
gefeiert. Die Tierwelt ist durch die frühe Lostrennung des Erdteils am
Ende des Tertiärs vom asiatischen Festland auf einer frühen
Entwicklungsstufe stehengeblieben. Die Beuteltiere sind in hundertfünfzig Arten

vertreten; am bekanntesten sind Känguruh, Wombat, Beutelratte,
Beuteltier, australisches Opossum. Nur noch in Tasmanien leben
Beutelwolf und Beutelteufel. Der Dingo, der fuchsfarbige australische
Hund, ist eingeführt worden. Er wird nicht gezüchtet, sondern klein
Ungefangen und großgezogen. Fünfundneunzig Prozent aller Vögel
Slnd australisch. Kennzeichnend sind vor allem der straußartige Emu,
der Papagei, der Kakadu, der weiße Adler und der schwarze Schwan.
Zahlreich sind die Eidechsen, Termiten und Heuschrecken, die die
Eingeborenen verzehren. Alle diese und viele andere Tiere sind die

315



Urbilder, die die australischen Völker in ihren Corrobori, in
Tanzspielen, darstellen. Manche Spiele sind nur deutbar, wenn man Leben
und Gehaben der Tiere genau kennt.

Steinzeitmenschen

Die Landbrücke, die einst Neuguinea mit Australien verband, ist auf
einer Breite von hundertfünfundachtzig Kilometer ins Meer gesunken :

die Torreswasserstraße. Wie die Pfeiler einer Brücke, die kein Gebälk
mehr tragen, ragen einige Inseln aus den Fluten. In Nordostaustralien
besteht als gewaltiger, weit ins Meer hinausragender Brückenkopf die
Yorkhalbinsel; die die Einwanderer auf dem Kontinent empfängt.
Vier Völkerwellen brandeten nach den Forschungen von Fritz Graeb-
ner1, Wilhelm Schmidt2 und Christoph von Fürer-Haimendorf3 über
die Torresstraße nach Australien. Sie brachten ihre vollständig
ausgebildeten Kulturen mit eigenen Werkzeugen und Sprachen,
Gesellschaftsordnungen, Mythen und Religionen in ihre neue Heimat. Jede
nachfolgende Gruppe drängte die früher Erschienenen weiter an die
Ränder des Kontinents hinaus.
Die Urkultur hat sich in Tasmanien und bei einigen ostaustralischen
Stämmen, vor allem den Kurnai, den Kulin und vielleicht den Che-

para am reinsten zu erhalten vermocht.
Immer von neuem bedroht und vertrieben, gelangten bis in den äußersten

Süden die Tasmanier auf ihre Insel, die sie, wie Skelettfunde
beweisen, schon in der Eiszeit erreichten, als an Stelle der Fluten der
Basstraße eine Landbrücke bestand. Das mochte vor hunderttausend
Jahren sein. Die tasmanischen Muschelhaufen gehören der Yolande-
Margareth-Zwischeneiszeit an. Tasmanische Beile werden von Hugo
Obermaier4 dem Chelléen, also der ältesten Stufe der Ursteinzeit,
zugesprochen. Andere Steingeräte entsprechen dem Moustérien, vereinzelte

Stücke sogar dem Aurignacien. Alle werden stets ungeschäftet
verwendet. Die tasmanische Kultur reicht damit von der ältesten Stufe
der Ursteinzeit bis auf die erste Stufe der Mittelsteinzeit [erste Hälfte
der letzten Eiszeit], eine Tatsache, die auch aus primitiven
Rindenzeichnungen bestätigt wird. Damit erweist sich die tasmanische Kultur
auf ihrer letzten Entwicklungsstufe als jünger als die Kulturen der drei
Feuerlandstämme.
Die Tasmanier bleiben in ihrer Inselabgeschlossenheit von späteren
Kulturen fast unberührt. Dagegen wirkte eine totemistische und eine

mutterrechtliche Welle mit einigen Anschauungen und Bräuchen auf
die südostaustralischen Urstämme der Kurnai und Kulin. Doch ist der
Einfluß so schwach, daß die Urkultur noch überall deutlich sichtbar

316



bleibt: Hochgottglaube, vorwiegend Einehe, gemeinsame Jugendweihe,

Gleichberechtigung der Geschlechter, dargestellt in einem männlichen

und einem weiblichen Geschlechtstotem.
Einige andere Urstämme haben von einer mutterrechtlichen Strömung
das Zweiklassensystem und mondmythologische Vorstellungen
übernommen, die bis in den Mittelpunkt der Knabenweihen - die nun an
Stelle der Jugendweihen treten und ihre Kultur damit als weniger
urtümlich erweisen - nachwirken. Durch Zahnausschlagen werden die
Knaben Mondwesen angeähnlicht. Andere Gruppen nehmen totemisti-
sches Gedankengut auf, weihen die Knaben durch Rotfärben und
Haarausrupfen der strahlenlosen Morgensonne. Die Hauptwerkzeuge sind
mittelsteinzeitliche Faustmesser: die südlichsten Ausläufer einer einst
über ganz Südostasien verbreiteten Kultur. Diese jüngere Schicht der
Urkultur [Bumerangkultur Wilhelm Schmidts] wird getragen von den
Yuin-Kuri-Stämmen im südöstlichen Neusüdwales und von den Wira-
dyuri-Kamilaroi-Stämmen im mittleren und westlichen Neusüdwales.
Die totemistische Kultur mit Vaterfolge kam mit Stämmen einer zweiten

großen Einwanderungswelle nach Australien. Ihre Werkzeuge sind
altsteinzeitlich. Kennzeichnend sind Steinspitzen [Pirri], die sich in
Mittelaustralien bis heute erhalten haben, im Südosten aber fehlen.
Der Hauptfundort der Pirri liegt am Murray-River im Gebiet der
Narrinyeri. Zu den totemistischen Stämmen gehören außerdem im
Süden die Narranga und Yerkla-Mining, im Südosten die Wakka-Kabi
[Turubul]. Die totemistische Kultur bringt die Speerschleuder, die
Plattformbestattung, in der Religion die Sonnenmythologie, im Mittelpunkt

der Knabenweihen die Beschneidung. Die Totemgruppen sind
örtlich gebunden ; sie sind außerdem exogam, das heißt, man darfnur
in eine andere Totemgruppe hineinheiraten. Das Totem wird vom Vater

auf die Kinder vererbt. In der ältern totemistischen Schicht treten
nur Tiertotems auf, in einer jüngern treten Pflanzentotems dazu.
Eine dritte Einwanderungswelle mit einigen mutterrechtlichen
Einrichtungen schäumt von der Nordküste in einem breiten Strom mitten
durch den Kontinent am »Ufer« der Wiradyuri-, Kamilaroi-, Kulin-
önd Narrinyerisprachen vorbei bis fast zur Mitte der Südküste. Es sind
Jägerstämme, die auf der Wanderschaft mit mutterrechtlichen
Pflanzenbaukulturen in Berührung kamen, aber nur wenig von ihnen lernten.

Sie bringen Beile mit angeschliffenen Schneiden mit: die ersten
Vorboten der Jungsteinzeit. Aber sie haben weder Pflanzenbau noch
Tierzucht, weder Töpferei noch Weberei nach Australien gebracht
und können Panflöten und Signaltrommeln weder herstellen noch spieen.

Es sieht fast so aus, als ob auf der Wanderschaft nur die Frauen
etwas gelernt hätten. Sie sichern ihren Kindern die Mutterfolge; sie

317



teilen die Stämme in zwei Hälften: Angehörige der einen Stammeshälfte

dürfen nur einen Angehörigen der andern Stammeshälfte heiraten.

Da aber der Pflanzenbau nicht übernommen wurde oder aber im
unwirtlichen Australien wieder aufgegeben werden mußte, fehlen alle
Folgeerscheinungen der mutterrechtlichen Kulturen: geheime
Männerbünde, Geister-, Toten- und Schädelkulte. Die Mondmythologie
tritt in Gegensatz zu der aus dem Totemismus stammenden
Sonnenmythologie, bringt die Gegensätze aber in ein gewisses Gleichgewicht,
indem die eine Stammeshälfte zur Sonnen-, die andere zur
Mondmythologie in Beziehung tritt.
Eine vierte und jüngste Einwanderungswelle, deren Sprachen noch
deutlich nach Neuguinea weisen und die tief nach Mittelaustralien
hineinbrandete und da versandete, brachte einen merkwürdigen Zau-
bertotemismus mit. Diese Stämme spalten sich in vier bis acht Heiratsklassen

auf. Im Mittelpunkt stehen die Aranda. Ihr einstiger
Hochgottglaube ist aus den Mythen noch schwach erkennbar. Das
Stammelternpaar erscheint in der akustischen Maske des großen und kleinen
Schwirrholzes. Die Knabenweihen stellen die Burschen vor
außerordentlich harte Proben: nach der Circumcisio haben sie auch noch
die Subincisio mannhaft zu ertragen. Eine große Zahl von Urahnen
beherrscht alle religiösen Vorstellungen und mimischen Bräuche.
Vier australische Hauptkulturen, Urkultur, Gruppentotemismus,
Mutterrecht, Zaubertotemismus, und ihre mannigfachen zeitlich und
örtlich bedingten Sonderformen haben im Verlaufe langer Jahrtausende
sich auf die mannigfachste Weise gegenseitig beeinflußt und
durchdrungen. Bald wird die eine, bald die andere Errungenschaft
übernommen. Werkzeuge und Schmuckstücke, Worte und Tänze, Mythen
und Kulte wandern über weite Strecken des Kontinents und erwecken
im oberflächlichen Beschauer den Eindruck einer verhältnismäßig starken

Einheit des australischen Kulturbildes. Aber diese wandernden
Kulturgüter bestehen nur aus Brocken und Fetzen und können nicht
über deutlich sichtbar bleibende und oft abgründige Unterschiede
hinwegtäuschen. Jeder Stamm führt sein Eigenleben in Sprachen und
Mythen, in Kulten und Spielen. Jeder Stamm ist eine Individualität,
das Trennende oft kennzeichnender als das Verbindende.

2. DIE TASMANIER

Feuerwaffen gegen Wurfhölzer

Seefahrer erblickten schon 1642 die Insel Tasmanien. Aber erst 1772
betraten sie die Küsten und fanden das paradiesische Eiland mit seinen

318



achttausend Ureinwohnern gerade gut genug, um 1803 darauf eine
Verbrecherkolonie zu errichten. Wie sollte es da zu einem friedlichen
Zusammenleben mit den Eingeborenen kommen? 1825 begannen die
Weißen Eroberer ihre verbrecherischen Jagden. Feuerwaffen gegen
Wurfhölzer Als die Einsicht siegte und S. A. Robinson zwischen 1831
und 1836 den Rest des Urvolkes, zweihundertdrei verbitterte und zu
Tode getroffene Eingeborene, in ein Refugium auf die Kleine Flin-
ders-Insel brachte, war es zu spät. Da half auch der fromme Katechet
J. Milligan nichts mehr, der glaubte, in letzter Stunde dem Himmel
Wenigstens noch einige Seelen retten zu können. 1854 lebten noch drei
Männer, elf Frauen und zwei Kinder; 1865 starb der letzte Mann,
1877 die letzte Frau. Die Tragödie ist zu Ende.
Die Nachrichten über die Tasmanier sind spärlich, ungenau und oft
sich widersprechend. Eine Zusammenfassung unserer Kenntnisse
verdanken wir FI. Ling Roth: The Aborigines of Tasmania.

Wirtschaft. Die Tasmanier gelten als älteste Menschheitsschicht
der Südsee. Sie sind mittelgroß, schlank, dunkelbraun und
kraushaarig. Die Augenwülste ragen hervor, die Nase ist tief eingesattelt
Und breit, der Mund tritt stark heraus. Sie sind Sammler, Jäger und
Vor allem Fischer. Fische und Muscheln sind ihre Hauptnahrung. Sie
Wohnen unter Windschirmen und Kuppelhütten, die mit langem Gras
oder Rinde bedeckt sind, oder in hohlen Bäumen, deren Höhlung
durch Feuer erweitert wurde. Sie tragen Fellschuhe und Streifen von
Känguruhfellen. Als Schutz gegen Winterkälte verwenden sie

Fellstücke, die sie über den Rücken hängen wie die Yâmana. Man liebt
Halsketten aus Känguruhzähnen, Muscheln und Beeren und steckt
sich ins Haar Blumen und Federn. Als Schmuck liebt man
Narbentätowierungen. Dem Schönheitsbedürfnis dienen für festliche Stunden
Körperbemalungen mit weißer Kreide und rotem Ocker. Die Beile
bestehen aus roh zugehauenen Steinen, deren älteste Stücke bis ins
Chelléen zurückreichen. Speere und Keulen sind die Jagdwaffen. Aus
Flechtwerk entstehen Körbe und Netze. Heimisch ist das Feuersägen,
die älteste Form der Feuerbereitung : ein Stück Holz wird in der Längsrinne

eines andern hin und her gerieben, bis dürre Blätter Funken
fangen.

Gesellschaft. Die Nachrichten sind spärlich. Zauberärzte, die das
Schwirrholz schwingen, werden erwähnt. Die Mitwirkung der Frauen
an allen Aufführungen erweist die weitgehende Gleichberechtigung
der Geschlechter. Jugendweihen und Feste in Vollmondnächten werden

berichtet. Totemismus ist unbekannt. Eine gewisse Autorität be-

319



sitzen die Familienväter und die Alten. In Fehden mit Nachbarn führt
der Stärkste die Männer in den Kampf. Zu Kriegen führt die
Überschreitung der Jagdgrundgrenzen oder Streit um Frauen.

Tiggana marra boona

Das Höchste Wesen der Tasmanier wurde Tiggana marra boona, der
Allerhöchste Eine Erhabene, genannt. Er gilt als Schöpfer der
Menschen und ist ihnen gut gesinnt5. Leigh berichtet 1822: »Sie glauben
an zwei Geister. Der eine regiert die Nacht, und ihn halten sie für böse.

Dem guten Geist schreiben sie alles Gute zu und dem bösen Geist alles
Böse. Wenn irgendjemand von der Familie auf Reisen ist, so pflegen
sie zu dem guten Geist zu singen, um seinen Schutz für ihre abwesenden

Freunde zu erhalten und daß sie gesund und unversehrt zurückkehren

mögen.« Bei den Feuerländern ist der Hochgottglaube noch
deutlicher erkennbar. Das Höchste Wesen ist nicht nur der stets gütige
Helfer, der Spender aller Lebensmittel, der Bringer der Stammesgesetze
und der Jugendweihe, er ist zugleich »böse«, da er Übertretungen der
Stammesgesetze und menschliche Verfehlungen mit Krankheiten
bestraft und als Bringer des Todes gefürchtet und bitter angeklagt wird
[Seite 166]. Auch die Yâmana rufen ihr Höchstes Wesen, Watauinéiwa,
um Beistand an, wenn sie eine Reise unternehmen : eine der vielen
Ähnlichkeiten der feuerländischen und australischen Urstämme. Man hat
bei den Tasmaniern den Eindruck, daß ihr Höchstes Wesen, das
vielleicht wie bei den altertümlicheren Yâmana einst als gütig und zugleich
strafend und damit »böse« erschien, in zwei Wesen auseinandergefallen
sein könnte. Ein gutes und ein böses Wesen stehen auch bei den
stammesverwandten Kurnai im Gippsland einander gegenüber.
Wir halten es für wahrscheinlich, daß der Watauinéiwa der Yâmana
in Schau- und Hörspielen bei der Jugendweihe als gutes und als »böses«

Wesen [Yetâita] erscheint. Gh. Jeffreys sagt um 1820 nicht, ob
der »böse Geist« der Tasmanier, der »des Nachts erscheint«, nur in
der Phantasie oder auch im Schau- oder Hörspiel bemerkbar wird, ob
die Frauen das Sausen des Schwirrholzes als die Stimme Gottes oder
der Stammeltern betrachten. Da wir die Jugendweihezeremonien der
Tasmanier nicht kennen, ist die Frage nach einer schau- oder hörbaren
Erscheinung des guten und des bösen Geistes kaum mehr zu
beantworten.

Die Künste

Mehr, wenn auch immer noch wenig genug, wissen wir über die
künstlerische Begabung der Tasmanier. Sie sind mimisch begabt und ahmen

320



Bewegungen und Stimmklang mit überraschendem Geschick nach.
François Peron berichtet 18076: Einer seiner Begleiter, Bellefin, habe
tasmanischen Frauen ein Lied vorgesungen und es mit Gesten begleitet.

Nachdem er geendet, spendeten einige Frauen lauten Beifall,
andere platzten fast vor Lachen, während die jungen Mädchen
zurückhaltender waren und nur durch ihren Gesichtsausdruck ihre Uber-
raschung und ihre Zufriedenheit zeigten. Dann fing eine Frau an, die
Gesten des Vorsängers nachzuahmen und den Klang seiner Stimme
auf sehr originelle Weise wiederzugeben.
In ihren eigenen Liedern besingen die Tasmanier ihre Jagdabenteuer
und ihre Kriegszüge gegen Einheimische und Weiße. Dabei begleiten
sie ihre Lieder, in denen die gleichen Worte oft wiederholt werden,
manchmal mit leidenschaftlich erregten Gesten. Hie und da singt ein
Mann vor, und die Frauen führen das Lied im Chor weiter. Manchmal

singen Männer und Frauen abwechselnd im Chor. Die Lieder
klingen auch für europäische Ohren angenehm und harmonisch. Da
Lied und mimische Darstellung in den Urkulturen zusammengehören,
stammen die Lieder offenbar aus Tanzspielen, die Jagden, Jagdtriumphe

und Kämpfe darstellen. Das denkbar primitivste Musikinstrument

spielen die Frauen. Sie rollen Opossum- und Känguruhfelle
zusammen und schlagen mit den offenen Fländen oder mit zwei kurzen
Stöcken den Rhythmus des Tanzliedes auf diese Urtrommel. Andere
Instrumente finden sich nicht.
Die Tasmanier zeichneten mit Kohle die Umrisse der Tiere auf Baumrinde.

Galder sah auf der Rinde einer Hütte eine Kohlenzeichnung
von zwei Männern, die ein Känguruh mit dem Speer durchbohren,
von Emu und von Hunden. Am überraschendsten aber fand er die
Zeichnung einer Kampfszene, aufder überall getötete Männer herumlagen.

Sogar die Ochsenkarren der Weißen versuchten sie im Bilde
festzuhalten. Da sah man zum Beispiel auf ein Stück Baumrinde
gezeichnet sechs Ochsen, die einen Karren zogen, und die Fuhrleute mit
der Peitsche über der Schulter. Diese zeichnerischen Fertigkeiten
beweisen, daß die Tasmanier in künstlerischer Hinsicht über die Urkul-
turstufe hinausgewachsen sind. Daß sie nicht nur ihre angestammte
Welt, sondern auch das Neue, das ihnen begegnet, künstlerisch zu
bewältigen versuchen, offenbart die bildnerische und mimische Darstellung

von Erlebnissen mit den Weißen. Ihre Kämpfe mit den Weißen
haben sie auch in Liedern besungen. Offenbar gehört der Drang, das

Neue gestaltend zu bewältigen und damit dem eigenen geistigen
Besitz einzuverleiben, zu den künstlerischen Urtrieben der Menschheit.

321



Theater7 bei Tag und bei Macht

Spielraum ist stets der kreisrunde Schauplatz, der eigens hergerichtet
wird. Gespielt wird manchmal am Tage, öfters aber in der Nacht;
dann bildet ein brennender Holzhaufen den Mittelpunkt der »Bühne«
und die gespenstisch lodernde Beleuchtung. Die Aufführungen dauern
stundenlang, oft bis Mitternacht. Kennzeichnend urtheatergemäß ist
die gemeinsame Mitwirkung von Zuschauern und Darstellern.
Niemand steht unbeteiligt außerhalb des Spielkreises. Alle wirken irgendwie

mit. Rhythmus, Lied und mimische Darstellung bilden eine Einheit

wie in den urtümlichen Tierspielen der Ituripygmäen und der
Yamanafeuerländer. Die Frauen sind stets dabei. Die tanzenden Männer

singen. Jedes Spiel hat seine eigene Melodie. Die Frauen markieren
den Rhythmus, indem sie mit offenen Händen auf zusammengerollte
Opossum- oder Känguruhfelle schlagen. Wird am Tage gespielt, dann
bildet das »Rhythmusorchester« den Mittelpunkt der Aufführung.
Schauspieler sind die Männer, doch gibt es auch mimische Spiele der
Frauen. In manchen Aufführungen spielen Männer und Frauen
gemeinsam die Rollen. Aus den fünf erhaltenen Berichten ergibt sich,
daß der Mimus des Alltags ohne Kostümierung dargeboten wird. In
den Festspielen der Vollmondnächte aber kostümieren sich die Männer

mit Farben und Zweigen. Vierzig, fünfzig, ja neunzig Leute werden

als gleichzeitig auftretende Darsteller genannt. Die erheiternde
Wirkung der Tierspiele wird besonders hervorgehoben, ebenso die
ungeheure Anstrengung, die die Darsteller in Schweiß badet. Mit einem
lauten Schrei enden die einzelnen Spiele: er reißt den Mimen aus der
»Ekstase«.

Den Seehund tanz beschreibt Kapitän Samuel Kelly um 18168.

Etwa dreihundert Leute wirkten mit: Männer, Frauen und Kinder
bildeten je eine Reihe. Tolobunganah, der Regisseur und Jagdleiter,
gab das Zeichen zum Beginn des Tanzspiels. Die Frauen in der Mitte
begannen einen Gesang, reichten sich die Hände, bildeten einen Kreis
und tanzten rund um den am Boden liegenden Haufen toter Seehunde.
Dann warfen sie sich auf den Boden, nahmen die groteskesten Stellungen

ein, schlugen mit ihren Händen auf den Unterteil des Körpers und
bewarfen mit ihren Füßen sich gegenseitig mit Sand. Das laute Gelächter

der Männer und Kinder gab Zeugnis von ihrer Zufriedenheit mit
dem Spiel. Nachdem die Frauen sich niedergesetzt hatten, führten die
Kinder einen ähnlichen Tanz auf. Schließlich begannen die Männer
eine Art Scheinkampf mit Speeren und Keulen, tanzten hernach rings
um den Flaufen von Seehunden, stießen ihre Speere in sie hinein, als

322



wollten sie sie töten. Dieses Spiel dauerte etwa eine Stunde lang. Zum
Schluß meldete Tolobunganah, der Tanz sei zu Ende.
In diesem Triumphspiel, das eine glückliche Jagd beschließt, ist
bemerkenswert, einmal, die aktive Teilnahme von Frauen, Männern und
Kindern, und zum andern das Jagdspiel der Männer, das wie ein für
Frauen und Kinder bestimmter mimischer Jagdbericht anmutet: das
Urdrama der Menschheit in tänzerisch gebändigter Form.
Aber nicht nur glücklich erlegte Tiere, sondern auch getötete Feinde
werden zum Anlaß von Gesängen und Tänzen. »Nachdem ein weißer
Mann getötet wurde, haben sie Tanz und Unterhaltung. Sie singen
und springen und stoßen die seltsamsten Laute aus.« Der Tod des

Gegners besänftigt die Wilden nicht. Sie verstümmeln Körper und
Kopf des Feindes, werfen Steine auf den Leichnam und schlagen mit
ihren Wurfkeulen darauf: noch einmal wird, diesmal im mimischen
Spiel, der Feind erledigt. Die Aufführung wirkt wie ein gemimter
Kampfbericht.

Tiertänze gab es viele, berichtet Jas. Backhouse 1842. So kann man
wohl annehmen, daß alle lebenswichtigen Tiere in mimischen Tänzen
dargestellt wurden. Besonders erwähnt sind in den Berichten Tanzspiele

vom Känguruh, Emu, Fisch.

H. R. Davies beschreibt 1846 das Känguruhspiel. Die Tasmanier
stimmen das Känguruhlied an und tanzen nackt - also ohne irgendwelche

kostümliche Andeutung des Tieres - um das Feuer, das die
Frauen unterhalten. Sie beginnen mit langsamen Schritten und
eintönigem Gesang. Die Erregung wächst, die Stimme schwillt an, der
Schritt wird rascher. Bald beugen sie sich zur Erde herab und schlagen
mit den Händen auf den Boden, bald springen sie hoch in die Luft.
Immer schneller wird der Schritt, immer erregter und heftiger folgen
sich die Sprünge, der Gesang wird zum gellenden Schrei. Sie nähern
sich tanzend dem Feuer, daß man fürchtet, sie könnten sich verbrennen.

So geht der Tanz weiter mit Singen, Schreien und Springen, bis
sie gezwungen sind, das Spiel erschöpft und schwankend zu beenden.
Daß das Känguruh in seinem Gehaben lebensgenauer gemimt wird,
als dieser Bericht vermuten läßt, zeigt ein Satz aus einer Beschreibung
von Walker9: »Sie kauern nieder, wenden das Gesicht zu Boden, legen
die Hände auf die Erde, kriechen auf allen vieren und schlagen mit
den Händen den Tanzplatz.«

Im Emu tanz hielten die Darsteller eine Hand hinter sich, mit der
andern berührten sie bald den Boden, bald hoben sie sie über den Kopf

323



hinaus und ahmten damit die Kopfbewegungen des fressenden Tieres
nach, während sie langsam um das Feuer schritten. Die linke Hand am
Rücken stellte also mimisch den Schwanz des straußähnlichen Emu
dar, die rechte Hand den Kopf und den fressenden Schnabel : eine der
Arten der Mimesis, wie sie sich auch bei den Gabunpygmäen findet, wo
ein Arm etwa den Rüssel des Elefanten bedeutet10.

Der Fisch tanz. Barracoota ist die Bezeichnung für einen großen
Fisch, also kann damit ursprünglich kein »Pferdetanz« gemeint sein,
wie J. Backhouse glaubte. Mehrere Spieler stellen sich in gebückter
Haltung hintereinander auf und halten die Hüfte des Vordermannes.
Ein Mann ging gleichzeitig nebenher, als ob er die andern lenkte, und
eine Frau schlug sie als Treiber. Wieder zeigt sich eine frappante
Ähnlichkeit mit mimischen Darstellungen der Yâmana, die auf diese Weise
entweder den Wal oder ein Schiffauf den Wellen darstellen. In jedem
Falle wird ein Wasserspiel gemimt. Mann und Frau, die neben dem
»Fisch« hergehen, könnten die beiden Fänger sein, die jagende Ur-
familie, die den Fisch an Land zu bringen versucht. Bemerkenswert ist
hier vor allem aber die Tatsache, daß eine Frau in einer Rolle auf der
»Bühne« aktiv mitwirkt und nicht nur singend und trommelnd den
Rhythmus angibt. Das Einsammeln von Fischen ist bei den Tasma-
niern Sache der Frauen. Ihre Mitwirkung im Fischspiel würde also für
eine realistische Darstellung sprechen. Vor allem aber scheint hier das

Urkulturgesetz von der Gleichberechtigung der Geschlechter und
damit das gleiche Rollenrecht für Mann und Frau sich zu zeigen. Daß
den Weißen zuliebe der Fischtanz in einen Pferdetanz umgedeutet
wurde, ist möglich, wenn man an die Rindenzeichnungen mit dem
Ochsengespann denkt.

In mimischen Darstellungen der Frauen11 - sind die Männer

und Kinder dabei die Zuschauer - wird nach den Berichten von
Samuel Kelley 1831 das Klettern nach Opossum, das Tauchen nach
Muscheln, das Ausgraben von Wurzeln, das Säugen der Kinder und
der eheliche Streit vorgeführt. Während die Männer Tier-, Jagd- und
Kampfspiele mimen, scheinen die Frauen in der mimischen Darstellung

ihrer Aufgaben und Sorgen ein eigenes »Repertoire« zu besitzen,
und wiederum rückt die urkulturliche Gleichberechtigung von Mann
und Frau damit in helles Licht.
Die Jagd auf das Opossum, die Sache der Frau ist, wird einige Male
geschildert. Sie mag andeuten, wie ein realistisches Opossumspiel der
Frauen etwa vor sich gegangen sein könnte. Das Opossum lebt hoch
oben in den abgestorbenen Ästen der Bäume. Mit sicherem Blick er-

324



spähen die Frauen das Wild. Sogleich ergreifen sie eine Schnur aus
Känguruhsehnen. Mit einem Stein schneiden sie eine Kerbe in die
glatte Rinde des Gummibaumes, schlingen die Schnur um den Stamm,
lehnen sich zurück, pressen die rechte große Zehe in die Kerbe, packen
den Baum mit beiden Händen, werfen das Seil mit plötzlichem Ruck
hinauf, schneiden eine neue Kerbe für die große Zehe des linken Fußes.
Die Frauen klettern so rasch, als ob sie auf einer Leiter den Baum
hinaufstiegen. Dazu rufen sie laut wa-wa-wa. Hat die Frau das Opossum
erreicht, dann packt sie es am Schwanz, und entweder schlägt sie

seinen Schädel an den Stamm und tötet es damit, oder sie wirft es auf die
Erde hinab, wo die Männer und Frauen es erwarten. Kann sie es nicht
erreichen, dann schüttelt sie die Zweige, daß das Tier herunterfällt auf
die Erde, wo ihre Leute es in Empfang nehmen, wenn ihm nicht
ausnahmsweise die Flucht gelingt. — Man braucht sich nur die mannigfachen

Arten der mimischen Darstellung des Kletterns nach Honig zu
vergegenwärtigen, um sich vorstellen zu können, wie vergnüglich und
lebhaft ein Opossumspiel für alle Mitwirkenden sein muß.

Im Blitz- und Donnerspiel bewegten die Tasmanier ihre Füße
sehr rasch, stampften mit großer Kraft auf den Boden, daß ein
donnerähnliches Geräusch entstand und Staub aufwirbelte, als ob ein Sturm
über die Ebene fegte. Die tiefere Bedeutung dieses Spiels wäre wohl nur
zu erfassen, wenn wir mehr von den Mythen dieses Urvolkes wüßten.
Alle diese Spiele stellen die Tasmanier ohne Masken und Verkleidungen

irgendwelcher Art dar. Daß sie sich dafür eigens bemalt hätten,
wird in keinem der Berichte gesagt, dafür aber für die Stammesaufführung

in den Vollmondnächten ausdrücklich betont. Walker12 meint:
»Obwohl die nackten Darsteller das Auge des Europäers beleidigen,
zeigt sich nicht die geringste Handlung oder Gebärde, die das Schamgefühl

des Prüdesten verletzen könnte.« Dagegen erklärt Davies13,
daß einige Tänze »lasziv« gewesen seien. Daraus schließen wir, daß
in einigen, den »lasziven« Vorstellungen, vielleicht geschlechtliche
Vorgänge dargestellt wurden, während die üblichen Tierspiele in
realistischer Treue die Tiere der tasmanischen Insel in Lauten und
Gehaben darstellten. Es geht also hier wohl kaum um zwei Auffassungen
der Beobachter, sondern eher um zwei verschiedene Spielthemen.

Das Vollmond spiel. Von Jugendweihefeierlichkeiten wissen wir
leider nichts14, und damit ist uns ein Einblick in die für Australien
wichtigsten Feste versagt, die überall mit theaterartigen Darstellungen
aufs mannigfachste verwoben sind. Dafür berichtet George Thomas
Lloyd von einer Stammesversammlung der Tasmanier, die im Schein

325



des Vollmonds sich jeweils zu gespenstischen nächtlichen Festen trafen.

Lloyd berichtet darüber recht anschaulich im Jahre 1862, nachdem

er während dreiunddreißig Jahren Viktoria und Tasmanien
kennengelernt hatte15.
»Die Stammesversammlung bei Vollmond wurde stets mit einem großen

Corrobori gefeiert, mit einer Art von tierischem Maskenball
[Bestial bal masqué].« Mit Corrobori wird also nicht nur ein einzelner
Tanz, sondern außerdem ein ganzes Fest mit verschiedenen
Veranstaltungen bezeichnet.
Die Kostümierung der Darsteller. An ihren Vollmondfesten boten die
Tasmanier »ein sehr groteskes und dämonisches Aussehen: Köpfe
[Haare?], Gesichter und Körper wurden mit Fett eingeschmiert und
darauf mit weißem Ton und rotem Ocker bemalt. Um die Taille, um
Fland- und Fußgelenke wurden große Büschel aus Zweigen gebunden.
Nach dieser Kostümierung zogen sich die Darsteller »hinter die
Kulissen« etwas abseits des Festplatzes zurück. Frauen reinigten den
Festplatz und zündeten das Feuer an. Dann ließen sie sich am Rande des

Spielraumes nieder.
Diese »Aufführung in drei Akten«: Streitgespräch, Känguruhtanz der
Männer, orgiastischer Tanz der Frauen, ist nicht leicht deutbar. Das

Streitgespräch, in dem eine Alte einen »berühmten Krieger« herausfordert

und seine Feigheit schmäht und auf eine nicht minder erregte
Rechtfertigung gefaßt sein muß, ist wohl mehr als jene Wortgefechte,
in denen zwei Selk'nam-Männer ihre Heimat rühmen oder zwei
keifende Weiber sich gegenseitig bis zur Ermattung beschimpfen [Seite
255]. Hier stehen sich nicht die Alte und der Jäger streitend gegenüber,

hier geht es um Rollendarstellung vielleicht eines mythischen
Vorgangs. Die Alte steht gegen den Jungen: der Gegensatz der
Generationen. Die Frau gegen den Mann: der Gegensatz der Geschlechter.
Die Wehrlose gegen den Bewehrten: der Gegensatz geistiger und
materieller Überlegenheit. Ein wahrhaft dramatischer Wortwechsel Daß
es um ein Rollenspiel geht, zeigen die mitwirkenden Frauen. Sie hok-
ken vor zusammengerollten Känguruhhäuten. Einige trommeln mit
den flachen Händen, andere schlagen mit kurzen Stöcken darauf mit
einer erstaunlichen rhythmischen Genauigkeit. Das »Orchester«
begleitet die Aufführung: wir sitzen also im Theater. Trommelnder Chor
und Publikum sind dabei. Und wiederum ist die Urkulturstufe des

Theaters doppelt erwiesen : es gibt keine außenstehende, unbeteiligte
Zuschauer, sondern nur Mitwirkende, den Rhythmus markierenden
Chor, und außerdem: Männer und Frauen agieren gemeinsam. Die
Aufführung versetzt das »Publikum« in einen mitschwingenden Rhythmus,

der aber nicht wie im modernen Theater hinter den unbeweg-

326



lichen Fassaden der Gesichter unsichtbar vibriert, sondern in
rhythmischen Trommelklängen sich äußert und damit die Rollendarsteller
erregt und befeuert. Und was geschieht nun aufder nächtlichen Bühne
des Vollmondfestes?
Aus dem Kreis der trommelnden Zuschauerinnen tritt eine alte Frau
und schmäht mit kreischender Stimme einen berühmten Kämpfer und
großen Jäger: »Tritt heraus! Antworte meinen Anschuldigungen!«
Die tollen Anklagen schwirren wie Pfeile dem Jäger um Ohr und Herz.
Plötzlich springt er aus dem Dunkel mitten durch das Feuer - ist er ein

Feuergeist oder nur ein im Innersten Aufgewühlter, der keine Gefahr
achtend daherbraust -, pflanzt sich vor der Alten auf und schreit ihr
mit rasenden Gebärden die Geschichten seiner gefahrvollen Kämpfe
und erregenden Jagden zu. Sein Wort reißt die trommelnden und
zuschauenden Frauen hin. Der bisher passiv hörende und schauende
Chor geht zur Actio über. Der Zuschauer wird Schauspieler. In lauten
und feierlichen Gesängen [!] ergreifen die Frauen die Partei desJägers,
rühmen seine Taten und stellen sich keifend gegen die Angreiferin.
Dumpf und eintönig klingen die Stimmen der Frauen mit den
trommelnden Stöcken und Händen. Manchmal, wenn der Rhythmus der
Trommeln sich steigert, springen dreißig bis vierzig phantastisch
bemalte Männer nacheinander durch das Feuer in den Spielkreis, hüpfen
in der Haltung von Känguruhs bald im Kreis um das Feuer, bald
springen sie durch die Flammen. Sie verschwinden im Dunkel der
Nacht. Und tauchen wieder auf. Immer von neuem. Plötzlich hält die
Frauen im Chor nichts mehr zurück. Auf ein Zeichen der Alten - die
Spielleiterin greift ein! - springen viele Frauen auf, schüren das Feuer

zur hochauflodernden Flamme, tanzen nackt - nur die Männer also

sind »kostümiert« - und werfen Beine, Arme und Körper in so wilden
Bewegungen in den Raum, daß sie die besten Akrobaten damit
beschämen könnten. - Will das Vollmondspiel die Männer zum Kampf-
gegen die Weißen - begeistern Will es sie begeistern zu neuenJagden
auf Känguruhs? Ist es ein mythisches Spiel, in dem Männer und
Frauen Urahnen darstellen, in dem die Urfrauen in den Urmännern
wilde Jagd- und Kampfgelüste wecken?

Die Eigenart des tasmanischen Theaters

Die Erwähnung von Schwirrhölzern und Rindenzeichnungen der Tas-
manier läßt uns ahnen, daß sie Gottes- und Stammelternspiele besaßen
wie die Südostaustralier. Bestimmtes indes wissen wir nicht. Um so

erstaunlicher rundet sich trotz der Lückenhaftigkeit der Berichte das

Bild des »weltlichen« Theaters. Kreisrund ist der Spielraum. Mitte ist

327



im Seehundspiel die Jagdbeute, in den nächtlichen Aufführungen der
brennende Scheiterhaufen. Das Spiel vollzieht sich im Kreistanz. Re-
alistische Mimesis und Rhythmik der Bewegung und Klänge [Lieder
und Schlagen auf Fellrollen] scheinen sich die Waage zu halten.
Alltagsspiele werden nackt, die Vollmond-Festspiele von den Männern
im feierlichen Blätterkleide getanzt. Männer und Frauen wirken an
den Aufführungen aktiv mit, die Männer und die Frauen, oft sogar die
Kinder als Rollendarsteller, die Frauen überdies als singender Chor
und Rhythmus trommelndes Orchester. Das ist die eindeutige Situation

des Urtheaters. Das Repertoire tritt - ausgenommen die religiösen
Aufführungen - sichtbar zutage: Tier- und Jagdspiele der Männer,
Kletterjagd-, Fischfang-, Sammel-, Ehestreitspiele der Frauen,
Jagdtriumphspiele ganzer Stammeseinheiten, geheimnisvolle Vollmondspiele,

in denen eine Frau die Hauptrolle spielt und Regieanweisungen
gibt. Also sogar ein leitendes Amt wird hier einer Frau überlassen.
Meist aber tritt sonst ein »Häuptling« als Regisseur in Erscheinung.
Im Seehund-Triumphspiel gibt Tolobunganah das Zeichen zum
Beginn und Ende der Aufführung. Ein anderes Mal wird erwähnt, wie
der Spielleiter ermüdete und in Schweiß gebadete Darsteller aus dem
Kreis weist, bis sie sich wieder erholt haben10. Die Spiele und Tänze
versetzen _die Wilden in beste. Laune. Ungeschicklichkeiten werden
nicht ruchlos bestraft, sondern herzhaft belacht. »Manchmal stößt
einer gegen den andern, und vielleicht ergibt sich, daß beide zu Boden
fallen, worauf bestimmt ein allgemeines Gelächter ausbricht.« Alle mi-
mischen Tänze der Tasmanier werden bis zur Ekstase gesteigert. Sie
nehmen mit einem Schrei ein Ende, wenn die Mimen völlig erschöpft
aus der Reihe der Tanzenden heraustaumeln und fallen. Die Eigenart
dieser entfesselten und durch den Rhythmus zugleich gebändigten
Spielkunst kann erst richtig gewürdigt werden, wenn man sie dem
»gefesselten Mimus« der jüngsten australischen Kulturschicht der
Aranda gegenüberstellt.

3. DIE KURNAI

Hier beginnt der Staat

Der Insel Tasmanien gegenüber liegt, im Südosten des australischen
Kontinents, Gippsland, die Heimat der Kurnai. Die westlichen Grenzen

bilden die südostaustralischen Alpen: ein gewaltiger Wall, der es

den Kurnai ermöglichte, die älteste Kultur Australiens zu erhalten.
Das Gebiet zieht sich etwa hundert englische Meilen längs der Küste

328



und rund siebzig Meilen landeinwärts bis zur Gebirgswasserscheide.
Als die Weißen Gippsland 1842 besiedelten, schätzte man die Zahl der
Kurnai auf tausend bis tausendfünfhundert. Eine Zählung im Jahre
1877 ergab noch sechsundvierzig Männer, fünfunddreißig Frauen und
neunundfünfzig Kinder, also insgesamt hundertvierzig Leute. W. A. Ho-
witt17, der die Kurnai vierzig Jahre lang beobachten konnte, lernte sie

1865 kennen; 1884 erhielt er Zutritt zu den vor ihm bis dahin geheim
gehaltenen Jugendweihen, die ihm den tiefsten Einblick in ihre
Weltanschauung und Mysterienspiele ermöglichten18.
Die Kurnai selber erzählen, daß ihre Väter aus dem Westen eingewandert

seien: dem Zug der schwarzen Schwäne folgend seien sie nach
Gippsland gelangt19. Sie sind durch eine einheitliche Sprache, das

Kurnai, verbunden, die aus drei Mundarten besteht, die sich auf fünf
verschiedene Stammesgruppen [Distrikte, Bezirke ; nach Howitt : Clans]
verteilen. Eine Stammesgruppe besteht aus einer Anzahl von Familiengruppen,

die ihr eigenes Jagdgebiet durchstreifen. Eine Familiengruppe
besteht aus drei Geschlechterfolgen : den Eltern, ihren Söhnen und
angeheirateten Töchtern mit ihren Kindern. Für die Gruppe herrscht
Lokalexogamie : der junge Mann muß seine Frau in einer andern,
nicht verwandten Gruppe suchen. Das Oberhaupt der Gruppe ist der
Großvater, der Gwerail-Kurnai, »der große Mann«. Fläuptlinge gab
es für jeden »Bezirk«, die Zusammenfassung einiger Familiengruppen,
und zwei Häuptlinge, 1842, für den ganzen Stamm, der eine davon sei

ein großer Krieger, der andere ein berühmter Medizinmann gewesen.
Die Geschicke des Stammes entschied der Rat der Alten, der gelegentlich

auch die Meinung erfahrener Frauen anhörte.
Neben Alten und Häuptlingen treten als Respektspersonen in Erscheinung

der Medizinmann, der Zauberer, der Seher.
Der Medizinmann heißt Mulla-mullung. Er steht wie der Medizinmann

der Feuerländer mit verstorbenen Verwandten, mit Vater, Onkel

oder Bruder, in Beziehung. Sie erscheinen ihm im Traum und
offenbaren ihm die Ursachen der Krankheiten. Auch Frauen können
Mulla-mullung werden. Die Heilung erfolgt, indem der Medizinmann
einen krankheitserregenden Gegenstand aus dem Körper heraussaugt
oder herauspreßt und dazu Lieder singt20. Aufdie Geschicke des Stammes

hat er, wie es scheint - außer wenn er zugleich Häuptling ist —,

keinen Einfluß. Dagegen spielt er anläßlich der Jugendweihe eine
besondere Rolle: er macht die »toten « oder schlafenden Jünglinge durch
Kneten des Körpers zu Männern [Seite 347].
Zauberer21 ist, wer Zauberkräfte besitzt. Darum heißt der Zauberer,
für den es keinen besonderen Namen gibt : Besitzer von... zum
Beispiel Liebeszauber. Zaubermittel sind vor allem Zauberlieder. Sie sol-

329



len das Herz des Mädchens bewegen, mit dem Freier zu fliehen und
ihn dann zu heiraten. Zauberlieder sollen auch den herbeilocken, dem
man übel will; dazu wird sein Bild in die Rinde eines Baumstumpfes
geritzt. Wie die Tasmanier kennen also auch die Kurnai die Kunst der
Zeichnung, die den Pygmäen Afrikas und Asiens und den Feuerländern

fehlt. Die Zauberer können auch Regen herbeisingen oder Regen
und Stürme bannen. Gesang und Handlung des Zauberers stehen also

im Dienste der Gemeinschaft. Medizinmann und Zauberer rufen die
Künste für ihr Wirken zu Plilfe : Gesang und Zeichnung. Der eigentliche

Künstler des Stammes aber ist der Birrark.

Der Birrark als Seher, Dichter, Spielleiter

Jede Stammesgruppe besaß einen oder zwei Männer, die gänzlich dem
Musischen zugetan waren, den Birrark : den Seher und Sänger, den
Tanz- und Spielmeister. Wo er überall seines Amtes zu walten hatte,
ist kaum mehr festzustellen, denn als Howitt von ihm hörte, war der
letzte Birrark in den Kämpfen beim Eindringen der Weißen ums
Leben gekommen.
Nur wer von den Geistern eingeweiht wurde, kann Birrark sein.
Howitt erzählt zwei Möglichkeiten, wie ein Birrark zur Seherweihe in den
Himmel gelangen kann. Ein Birrark träumte, er habe als Känguruh
in einem Känguruhtanz mitgewirkt. Plötzlich habe er die Geister
trommeln und singen gehört, die ihn in den Himmel entführten. Der
Birrark kann im Alltag die Aufmerksamkeit der Totengeister erregen,
wenn er auf der Jagd im Busch ein Gombert, ein dünnes, auf beiden
Seiten zugespitztes Stäbchen, in der NasenScheidewand trägt. Sie

ergreifen das Stäbchen und tragen den Seher hinauf durch die Wolken
ins Geisterland über dem Himmelsgewölbe. Wenn sie den Himmel
erreichen, gibt der Gwerail-mrart, der oberste der Geister - das kann
doch wohl nur der Stammvater sein, oder ist das Höchste Wesen selber
damit gemeint? - ein Zeichen. Ein Geist öffnet ein Loch im Himmelsgewölbe

und schaut auf die Ankömmlinge. Die Mrarts steigen als erste
durch die Öffnung empor, der Birrark folgt ihnen. Sofort werfen ihm
die Geister ein Fell über den Kopf: eine Zeremonie, die vor der
Enthüllung wichtiger Geheimnisse und zur Ermöglichung von Hörspielen
in Feuerland und Australien oft erwähnt wird. Der Birrark aber schaut
an einer Stelle durch ein Loch im Fell hindurch, sieht die Männer tanzen

und die Frauen auf den Fellen den Rhythmus schlagen. So lernt
der Birrark neue Gesänge und Tänze, das heißt Tanzspiele, Guneru,
die er später die Kurnai lehrt. Unter keinen Umständen darf er lachen,
sonst behalten ihn die Geister im Geisterland zurück, das heißt, er

330



müßte sterben. Alle Tanzspiele und Gesänge also haben die Kurnai
von den Birrark gelernt: sie sind ihre Dichter und Spielleiter.
Der Birrark darf ein Känguruh zwar töten, aber nicht selber
heimtragen, offenbar, um sich nicht mit seinem Blute zu beschmutzen;
denn er durfte kein Känguruhfleisch essen, in dem sich noch Blut
befand. Ein anderer mußte das von ihm erlegte Wild heimtragen und
ihm ein blutloses Stück Fleisch abgeben. Der Birrark darf auch keinen
Menschen töten. Übertritt er dieses Gebot, dann tragen ihn die Geister
nicht mehr in den Himmel : er verliert die schöpferischen Kräfte der
Dichtung und Tanzleitung.
Der Birrark steht zu den Geistern Toter in besonders enger Verbindung.

Sie weihen ihn nicht nur zum Seher und Künstler, sie lassen sich
durch ihn des Nachts auch ins Lager rufen und durch seinen Mund
künftige Ereignisse künden. Damit wird der Birrark zum Geisterdarsteller.

Hier könnte man den Ursprung der Toten- und Ahnendarstellungen
vermuten. Einziges Mittel der Darstellung ist die Mimesis. Auf pflan-
zenbauerischer Kulturstufe kommt dazu die künstlerisch geformte
Maske.
Howitt erwähnt22, der Birrark werde von den Totengeistern auch mit
Hilfe des Marrangrang, einem »Strick« oder einer »Leiter«, in den
Himmel entrückt. Marrangrang heißt bei den benachbarten Ngarigo
und Volgal das Schwirrholz. Daraus wäre zu schließen, daß ursprünglich

- oder erst später - weder eine »Leiter« noch ein Nasenstäbchen
den Birrark in den Himmel hob, sondern das Schwirrholz, das die
Versinnbildlichung des Stammvaters - oder des Höchsten Wesens? - ist.
In diesem Falle würde der Birrark genau wie die Knaben der Kurnai
durch die Erscheinung des Höchsten Wesens oder des Stammvaters
geweiht.
Bei den durch Sprache und Körperlichkeit nächsten Verwandten der
Kurnai, den Kuhn, ist die wohl ursprünglichste und der Urkultur
entsprechendste Anschauung erhalten. Der Seher und Spielleiter erhält
die schöpferische Künstlerkraft durch Bundjil, das Höchste Wesen
selber [Seite 367]. So wäre also nicht unwahrscheinlich, daß auch bei den
Kurnai ursprünglich Gott als Spender der künstlerischen Kräfte galt,
daß gewisse Aufgaben aber, wie dieJugendweihe zeigt, aufdie Stammeltern

übergingen und schließlich an irgendwelchen Totengeistern haften

blieben. Doch, wie sehen die Kurnai ihr Höchstes Wesen?

Gott lehrt alle Künste

Die Kurnai nennen ihr Höchstes Wesen, das den Knaben während
der Jugendweihe offenbart wird, Mungan ngaua, »unser Vater«. Er

331



ist allmächtig und allgegenwärtig, hat den Kurnai die Stammesgesetze
gegeben, die Jugendweihe eingeführt, sie die Herstellung der
Werkzeuge, Netze, Boote, Waffen und alle Künste [!] gelehrt. Er
überwacht mit Androhung der höchsten Strafe - Sinbrand und Sintflut -
die Einhaltung seiner Gebote. Er wandelte einst auf Erden, stieg aber,
nach dem Strafvollzug für den Verrat von Glaubensgeheimnissen, die
Frauen nicht erfahren sollten, in den Himmel hinauf. Gebete werden
an Mungan ngaua gerichtet, von Opfern ist nichts bekannt. Ob er in
mimischer Darstellung erscheint, wird die Jugendweihe zeigen. Mungan

ngaua hatte einen » Sohn «, der verheiratet war. Es ist das

Stammelternpaar, das in der Jugendweihe die Hauptrolle spielt.
In der Mythe von Sinbrand und Sintflut23 heißt es: »Ein Stammesverräter

offenbarte einst [in der Urzeit] die Geschehnisse der Jugendweihe

an Frauen und brachte dadurch den Zorn von Mungan ngaua
auf die Kurnai herab. Er sandte Feuer [die Aurora australis. das

Südlicht], das den ganzen Raum zwischen Elimmel und Erde anfüllte. Die
Menschen wurden wahnsinnig vor Angst und speerten einander; Väter
töteten ihre Kinder, Männer ihre Weiber und Brüder ihre Brüder.
Dann brach das Meer über das Land herein, und fast das ganze
Menschengeschlecht ertrank. Die, welche überlebten, wurden die Urväter
der Kurnai. Einige von ihnen wurden in Tiere, Vögel, Reptilien,
Fische verwandelt, und Tundun [der Stammvater] und sein Weib
wurden Meerschweinchen. Mungan ngaua verließ die Erde und stieg
zum Himmel empor, wo er noch weilt.«
Wenn nun das Südlicht wieder am Himmel erscheint, fürchten die
Kurnai einen neuen Sinbrand, und die Ältesten ordnen den Tausch
der Frauen an. Was im Leben der Kurnai unerhört ist, geschieht. Diese

Sittenwidrigkeit entschuldigt Wilhelm Schmidt24 mit einem Satz aus
der Mythe : »Die Menschen wurden wahnsinnig vor Angst.« Aber hier
liegt offenbar ein anderer Tatbestand vor, als die Übertretung eines

Sittengebotes. Wenn die Aurora australis erscheint, stellen die Kurnai
den Mythos mimisch dar, um damit das Ungeheure, das sich ereignen
könnte, durch mimische Vorwegnahme abzuwehren. Weil die
Menschen in diesem Mythus in Tiere verwandelt werden, tun sie wie Tiere.
Darum die »Anordnung« des »Frauentausches«.
Auch die Feuerländer besitzen eine ähnliche Umwälzungsmythe, in
der Menschen in Tiere verwandelt werden. Sie wird als Ursprungsmythe

des Maskenfestes erzählt. Im Feuerland und bei den Kurnai
tritt also zur Urreligion, zum Glauben an ein Höchstes Wesen, eine

spätere Schicht, die die Frauen von bestimmten »Geheimnissen«
ausschließt und den Männern damit besondere Rechte einräumt. Wie im
Feuerland die Mythen von den Geistern der in Tiere verwandelten

332



Urahnen in Gespensterspielen dargestellt werden, spielen die Kurnai
die Sinbrandmythe, in der ebenfalls Menschen in Tiere verwandelt
werden und sich entsprechend benehmen. Leider haben uns Howitt
und die andern Forscher darüber wenig berichtet, weil sie die Kurnai
erst kennenlernten, als sie bereits auf eine geringe Zahl
zusammengeschrumpft waren. Gusinde mußte die Veranstaltung des Männerfestes

mit den Geisterspielen durch Lebensmittelspenden an die Feuerländer

erkaufen. Sie fanden nach seiner Abreise überhaupt nicht mehr
statt.
Tatsächlich werden dann die Urahnen mit ihrer geheimnisvollen
Beziehung zu Tieren und Pflanzen, bei den jüngsten Australiern, den
Aranda, zu den fast alleinigen Rollen ihres gesamten mythischen Theaters

[Seite 4.27 ff.].
Man hat sich daran gewöhnt, bei den australischen Völkern ganz
allgemein von Tierspielen zu sprechen. Man wird aber schon bei den
Kurnai mit mindestens drei Arten von Tierspielen rechnen müssen:
mit Tierpantomimen, die lediglich eine vergnügliche Wiedergabe der
Tiere der Landschaft sind ; mit mythischen Tierspielen in der Wiedergabe

der Mythe von der Aurora australis ; und schließlich mit totemi-
stischen Tierspielen, die Kultaufführungen sind. Also mimisches,
mythisches, kultisches Theater.
Wie aber steht es mit dem immer noch umstrittenen Totemismus der
Kurnai und also mit ihrem totemistischen Theater?

Das Totem als »Maske«

Das Totemtier ist eine Maske, nicht im eigentlichen, sondern
in einem übertragenen Sinne. Es stellt ein bestimmtes Wesen dar, das
in der Urzeit gelebt hat, mit dem man sich verwandt fühlt und das sich
hinter einer »Maske« verbirgt. Dieses »höhere« Wesen, dem man mit
einer gewissen Scheu begegnet, erscheint nicht in der Gestalt eines

Menschen, sondern eines andern Naturdinges, eines Tieres, einer Pflanze,

einer Plimmelserscheinung wie Sonne, Mond und Regenbogen.
Unwillkürlich denkt man an die Maskenfestmythen der Feuerländer:
Urahnen verwandeln sich in Tiere, Bäume, Felsen, Berge, Flüsse. Die
Geister der in Tiere verwandelten Ahnen kehren in den Geisterspielen
der Männerfeste leibhaftig als Maskengestalten wieder. Damit wird
die Frage gestellt: Ist die zweite Kulturschicht der Feuerländer totemi-
stisch
Der älteste Totemismus Südostaustraliens kennt nur Tiertotems. So

fügt sich die Sinbrandmythe ausgezeichnet in den Kreis der totemisti-
schen Vorstellungen: »Die, welche [Sinbrand und Sintflut] überleb-

333



ten, wurden die Urväter der Kurnai. Einige von ihnen [die ältesten,
da auch die Stammeltern verwandelt werden?] wurden in [Säuge-]
Tiere, Vögel, Reptilien, Fische verwandelt, und Tundun und sein
Weib [die Stammeltern] wurden Meerschweinchen25.« Die Tiere sind
damit zu »Masken« der Urahnen geworden.
Ursprung des Totemglaubens ist also vielleicht der in Mythen
ausgesprochene Gedanke der Verwandlung von Menschen - von
Urahnen — in Tiere. Daraus würde sich auch der Glaube an die
Verwandtschaft mit dem Totem - die »Maske« des in ein Tier verwandelten

Urahnen — erklären.

Totems werden dargestellt. Ob es in Mythen besungen, in
Aufführungen gemimt, in Erdreliefs oder Rindenzeichnungen
dargestellt wird: stets erscheint das Totem als »Maske«, als Sinnbild
eines hinter ihm gedachten Wesens, und zwar eines Verwandten, von
dem man abstammt, sei es Gottvater als Schöpfer des Menschen, seien

es die Stammeltern als menschliche Erzeuger oder seien es die
unmittelbaren Vorfahren der Familie.
Mit dem Verblassen des Maskenbegriffs - eines Wesens, das durch ein
sichtbares oder hörbares Zeichen : Erzählung, Mimesis, Relief, Zeichnung

dargestellt wird - bildet sich der Gedanke an die Verwandtschaft
statt mit dem Urbild [dem Ahnen] mit dem Abbild [der »Maske«].
Die Maske tritt an Stelle des Wesens. Die Taube ist nicht der Heilige
Geist, sondern nur seine »Maske«, der Stier oder Bock ist nicht Dionysos

selbst, sondern seine Maske, der heilige Bischof im wallenden Bart
ist nicht der heilige Nikolaus von Myra selbst, sondern nur seine Maske.

Die Stimme des Emuzaunkönigs ist nicht der Stammvater der Kurnai,

sondern nur seine akustische Maske. Der Schritt vom Wesen zur
Darstellung ist klein, so klein, daß sehr leicht der Eindruck entsteht,
die Maske sei das Wesen selber. Und gerade die Kinder - und damit
die kindhaften Urvölker - sind es, die oft die Maske für das wahre Wesen

nehmen. Indes bei den Feuerlandindianern die »aufgeklärten«
Männer wissen, daß die Geister, die sie darstellen, nur Masken sind,
darf keine Frau ahnen, daß sie nur Maskengestalten und nicht die Wesen

selber sind. Die Frauen und Kinder haben also noch den
Kinderglauben, Maske und Wesen seien identisch. Man kann aus der Maske
oft auf das Wesen schließen; sie ist aber nie das Wesen selbst, sondern
stets nur ihr Abbild, wie alle religiösen Plastiken und Gemälde nie die
Wesen selber, sondern nur ihre Abbilder sind. Manchmal aber ist das

Wesen nicht deutbar, das in einer bestimmten Maske erscheint, ohne
den Schlüssel - die Mythen - zu kennen. Nur die Mythen von der
Verwandlung der Menschen in Tiere verraten, daß sich hinter den feuer-

334



ländischen Tiergeistern und den kurnaiischen Tiergestalten Urahnen
verbergen.

Totems sind »Masken« der Ahnen. Wenn Urahnen in der
Maske von Tieren, später auch von Pflanzen und andern Naturdingen
dargestellt werden, entstehen Totems: im Mythos, im Rollenspiel, in
der Kunst. Aber nicht jede Tierdarstellung ist ein Totem. Die
mutterrechtlichen Pflanzenbaukulturen mit ihrem Schädelkult setzen an
Stelle der Tiermaske die menschengesichtige Ahnenmaske. Menschen-
gesichtige Totems entstehen erst, wenn totemistische Kulturen sich mit
Agrarkulturen mischen.
Wenn Gott als Vater der Menschen — des Stammes - dargestellt wird
in einer Tiermaske oder durch ein Musikinstrument, das seine Stimme
nachahmt, dann liegt eine totemistische Darstellung vor. Das ist der
Fall bei den optischen und akustischen Leopardendarstellungen der
Ituripygmäen [Seite 36]. Fehlt das Motiv der Abstammung und
Verwandtschaft, dann ist eine Gottesdarstellung nicht totemistisch, also
zumeist wohl vortotemistisch. Die meisten mimischen Darstellungen zeigen

das Höchste Wesen als Überwacher der Stammesgesetze, nicht
aber als »Stammvater«. Also ist der Totemismus wohl kaum aus dem
Gefühl der Verwandtschaft des Menschen mit Gott entstanden; to-
temistisches Gedankengut aber hat gelegentlich auf das Höchste Wesen

zurückgewirkt.
Dagegen liegt das Gefühl der Verwandtschaft nahe beim Gedanken an
den Stammvater. Die Kurnai stellen sich den Stammvater in der
Jugendweihe als kleinen Vogel, als Yirung, als Emuzaunkönig vor.
Somit wurde der Emuzaunkönig - die Maske an Stelle des Wesens - zum
Totem. Da alle Männer den Emuzaunkönig als Versinnbildlichung
des Stammvaters verehren, wird er zum männlichen Geschlechtstotem,
und da alle Frauen den blauen Zaunkönig als Versinnbildlichung der
Stammutter verehren, wird er zum weiblichen Geschlechtstotem. Geht
man vom Gedanken aus, daß das Totem eine Versinnbildlichung eines

»höheren Wesens«, optisch als Spielgestalt, akustisch als Klangnachahmung

- Zirpen des Zaunkönigs -, künstlerisch als Boden- oder
Rindenzeichnung, sei, dann wäre der Kurnaitotemismus soziologisch
gesehen Geschlechtstotemismus, von den dargestellten Wesen aus
betrachtet »Stammelterntotemismus«, von ihren »Masken« her benannt
Tiertotemismus.
Der Birrark wird durch Geister der Seligen zur Einweihung in den
Himmel emporgetragen. Die Totengeister im Himmel können also

fliegen. So kam man vielleicht dazu, die Geister der Stammeltern - der
Stammvater dürfte dabei als Gwerail-mrart, als Oberster der Geister

335



[Seite 331], erscheinen - sich als kleine Vögel vorzustellen20, die sich
leicht und mühelos fliegend in den Himmel erheben können.

FAMiLiENTOTEMiSMUsist eine zweite Form von Totemismus bei den
Kurnai. Mann und Frau, die eine Ehe schließen, sind in der Jugendweihe

zu neuen Stammvätern und Stammüttern geweiht worden : zu
Erzeugern eines neuen Geschlechts. Nun besitzt aber jede Familie
außer dem Stammelterntotem, den beiden kleinen Vögeln, das sie mit
allen Männern und Frauen gemeinsam haben, noch ein besonderes

Totem, das sich vom Vater auf die Kinder vererbt. Die Frau bringt
auch ihr Familientotem mit in die Ehe, da sie es aber auf die Kinder
nicht vererbt, ist es für die Familie wirkungslos. Wenn der Vater das

Känguruh als Totem besitzt, werden alle seine Angehörigen damit zu
Mitgliedern der »Känguruhfamilie«. Nun sind nach Howitt die kleinsten

Gruppierungen Familien, die sich aus den Eltern, ihren erwachsenen

Söhnen mit den angeheirateten Frauen und deren Kindern
bestehen. Wird eine Familiengruppe zu groß oder ihr Jagdgebiet zu
unergiebig, dann mag oft eine Teilung erfolgt sein. So entstehen zwei,
drei und mehr »Känguruhfamilien«. Wenn die Ureltern des Stammes
sich in Totems - in den Geschlechtstotems der kleinen Vögel -
darstellen, dann müßte folgerichtig der Stammvater der Einzelfamilie im
Känguruh verkörpert gedacht werden. Danach also gäbe es bei den
Kurnai vom Wesen her, das dargestellt wird, erstens » Stammeltern-
totemismus« und zweitens »Familientotemismus«, in dem der männliche

Urahne in Gestalt des Känguruhs erscheint. Alle Familientotems
der Kurnai sind Tiere. Tiertotemismus wird von allen Forschern als

älteste Form des Totemismus bezeichnet. Nun hat Wilhelm Schmidt
aus religionswissenschaftlichen, soziologischen und sprachlichen
Überlegungen und Fritz Graebner aus Anzeichen der materiellen Kultur
erwiesen, daß die Kurnai neben den Tasmaniern, von denen angenommen

wird, daß sie keinen Totemismus besaßen, der altertümlichste
australische Volksstamm seien, der von nachdrängenden Völkern am
wenigsten beeinflußt wurde. Also dürfte man den Schluß wagen : Die
Kurnai besitzen die älteste Form von Totemismus in Australien, ja, sie

besitzen im Stammeltern- [Geschlechts-] Totemismus mit einigen
andern südostaustralischen Stämmen zusammen noch eine Form des

Totemismus, der sich sonst in keinem andern Gebiet der Welt bildete
oder zu erhalten vermochte.
Aber überall, wo es Totemismus gibt, ist das Gefühl der Verwandtschaft

mit dem Totem vorhanden; wenn man im Totem nicht die
Stammeltern selber verkörpert sieht, dann mindestens die Urahnen,
und wo die Urahnen selber nicht mehr Totems darstellen, da haben

336



sie doch eine Beziehung zu Totems [Parallelverwandtschaft]27. Dieses
Schwanken zwischen der Annahme, das Totem stelle einen bestimmten

Ahnen dar, der sich zu Lebzeiten in ein Totemtier verwandeln
konnte, oder einen Ahnen, der zum Totem in einer besonders engen
Beziehung stand, zeigt der jüngste Stamm der Australier, der Aranda.
Bei ihnen ist der Stammelternglaube noch nachweisbar, aber vom
Urahnenglauben fast völlig verdrängt.
Natürliche Verwandtschaft, Familiento temismus, Exogamie fallen bei
den Kurnai zusammen. Gruppentotemismus entsteht da, wo Familien
verschiedenen Blutes das gleiche Totem annehmen und Gruppen auf
Grund dieser künstlichen Verwandtschaft exogam werden: Angehörige

einer Totemgruppe dürfen nur in eine andere Totemgruppe
hineinheiraten.

Totemismus ist der Glaube an die Abstammung von einem Urahnen -
Gott, Stammvater, Familienahne -, der jederzeit in einer »Maske« -
bei den Kurnai eines Tieres - erscheinen kann. Im Geschlechts- und
Familientotemismus sind die natürlichen Grundlagen der
Blutsverwandtschaft noch wirksam : sie sind als der eigentliche Urtotemismus
anzusprechen. Im Gruppentotemismus tritt an Stelle der Familie [Fa-
milientotemismus] und der Gleichberechtigung der Geschlechter
[Geschlechts- oder Stammelterntotemismus] die künstliche Zusammenfassung

nichtverwandter Familien zu »wandernden Dörfern«: der Keim
der Staatsbildung. Gruppentotemismus ist erst möglich, wenn das Wesen,

das hinter der Totemmaske steht, verblaßt und die Maske an Stelle
Gottes oder der Stammeltern oder der Ahnen tritt. So weiß denn eigentlich

niemand mehr, warum man von einem Tier oder einer Pflanze
abstammt, und die späten Aranda erfinden das Ratapa-Ammenmärchen
Es ist nicht unsere Aufgabe, eine neue Untersuchung über den
Totemismus anzustellen. Soviel aber scheint gewiß: der Urtotemismus der
Kurnai gründet auf der Familie, der Gruppentotemismus auf dem
Gedanken des Urstaates. Unsere nicht leicht erfüllbare Aufgabe ist es,

darauf zu achten, ob und wie totemistische Erscheinungen in
Theateraufführungen mimisch zur Darstellung gelangen. Dabei ist es freilich
möglich, daß von der mimischen Darstellung der Totems her auch
neues Licht auf den Totemismus zurückfallen könnte.

Corrobori - Tanztheater der Australier

Howitt28 hatte wenigstens eine Ahnung davon, daß die genauere
Beobachtung und Aufzeichnung der Tänze und Mimodramen sowie der
Lieder und Rhythmen, die sie begleiten, für die Erkenntnis der australischen

Urkultur von nicht geringer Bedeutung wäre. Er erkennt, daß

as 337



man aus Liedern und mimischen Darstellungen zurückschließen könnte
auf geistige Veranlagung und künstlerisches Temperament, daß sie

geeignet wären, Glaube und Bräuche zu erhellen, und bedauert,
diesem Zweig des Volkslebens nicht mehr Aufmerksamkeit geschenkt zu
haben. So fehlen uns denn gerade über die australischen Corrobori, die
so oft genannt und so selten genau beschrieben oder gar abgebildet
werden, eingehende Studien und Mitteilungen, und damit ist uns ein
wesentlicher Zugang zum australischen Urtheater gesperrt. Die Ur-
stämme sind ausgestorben. Was heute noch zutage zu fördern wäre,
gehört wohl ausnahmslos den Resten der jüngsten australischen Stämme

an, die aber nur in seltenen Aspekten noch Urkultur und Urtheater
ahnen lassen.
Über den Begriff Corrobori teilt Howitt einige Mutmaßungen mit.
»Die Tänze und Gesänge der australischen Eingeborenen bezeichnet
unser Volk - die englischen Ansiedler in Australien - als Corrobori.
Dieses Wort wird auch häufig angewendet für irgendeine ihrer
gesellschaftlichen Zusammenkünfte. Diese Benennung [durch die Weißen]
ist ungenau. Denn die Gesänge mit [!] den Tänzen und die
Zusammenkünfte aus gesellschaftlichen und andern Gründen [Jugendweihe !]
haben alle ihre besonderen Namen. Das Wort Corrobori stammt
vermutlich aus irgendeinem Stammesdialekt in einem [von den Weißen]
früh besiedelten Küstenstrich von Neusüdwales und wurde von den
weißen Siedlern über ganz Australien getragen.«
»Das Wort Corrobori bedeutet ursprünglich wahrscheinlich sowohl
Gesang als auch Tanz, den er begleitete, was in der Kurnaisprache
dem Wort Gunyeru29 entspricht.«
Daß »Corrobori« nicht nur den Tanz oder nur den Gesang bezeichnet,

sondern beides zugleich, deutet darauf, daß die Aufführung in ihrer
Gesamtheit gemeint ist. Und da Tanzspiele der Mittelpunkt aller
Zusammenkünfte sind, ging das Wort wohl für viele auch darauf über.
Nun stellt sich aber die Frage: Sind diese Tänze bildlos oder bildhaft,
das heißt abstrakt oder mimisch Gehören sie in den Bereich der Tanzoder

der Theaterwissenschaft?
Gewiß ist, daß die »Tänze« nie ohne Musik aufgeführt wurden. Diese
Musik besteht erstens im Markieren des Rhythmus durch
Händeklatschen und Aufstampfen der Füße auf den Boden und durch Trommeln

auf Felle, was in den flüchtigen Berichten oft nicht erwähnt wird,
aber anzunehmen ist, und zweitens aus einer gesungenen Melodie, dem
Lied. »Wenn ein Sänger oder eine Gruppe von Sängern erschöpft ist,
fallen andere ein und fahren fort, bis der wilde Tanz zu Ende ist.« Bei

den Kurnai wurde der Rhythmus vom Birrark mit zwei aneinander-
geschlagenen Stäben markiert [Seite 385; Tafel xxvi].
338



Der Inhalt der Lieder schildert, soweit Texte in Ubersetzungen
bekannt geworden sind, Glaube und Mythen, Jagden und Alltagserlebnisse:

das ganze Leben der Uraustralier spiegelt sich in den Liedern
und damit wahrscheinlich auch in den »Tänzen«. Howitt findet
»Gesänge, die begleitet werden von Pantomimen und rhythmischen
Gesten, besonders effektvoll«. Leider führt er nur zwei Beispiele dafür an.
Das Opossumjagdspiel30. »Ein beliebter Tanz, den ich gesehen habe,
beschreibt [im Lied] die Jagd auf ein Opossum, sein Herausholen aus
einem hohlen Stamm durch den Jäger, der zugleich der wichtigste
Sänger ist, und durch seine Helfer. Jede Phase der Jagd ist genau
dargestellt: das Auffinden des Tieres, der erfolglose Versuch, es aus seinem
Schlupfwinkel herauszustochern, das Ausräuchern mit Feuer, das
Erscheinen des Tieres, das Töten durch den Jäger. Diese Jagd wird nicht
nur in den Worten des Liedes, sondern überdies durch Handlung und
Bewegung aller Darsteller und einen pantomimischen Tanz vergegenwärtigt.«

Das Kanuspiel. »Ein anderer Corrobori wanderte in späteren Jahren
von den Murring zu den Kurnai. Sein Verfasser und Komponist war
der Liederdichter Mrgagula aus dem Stamm der Wolgal, einer
Stammesgruppe der Inlandyuin, den östlichen Nachbarn der Kurnai. Lied
und Pantomime schildern, wie ein Kanufahrer versucht, während der
Flut in einem lecken Kanu den Snovyfluß zu überqueren. Die
pantomimische Handlung, die den Gesang begleitet31, ist viel eindrucksvoller als
die Worte. Sie gibt ein anschauliches Bild davon, wie ein Kanu vom
Ufer abgestoßen wird, wie der Eingeborene es in den Strom
hinauspaddelt, wie er das Leck entdeckt, durch das Wasser eindringt, wie er
ohne viel Erfolg versucht, das Wasser mit den Händen herauszuschöpfen

und endlich schleunigst das Ufer wieder zu erreichen strebt. Am
Ufer wird das Loch mit zähem Schlamm sorgfältig gestopft. Die
„Aufführenden" [der Ruderer und seine Frau?] stoßen neuerdings vom
Ufer ab und paddeln hinüber. Das Lied ist in der Wolgaisprache
gedichtet und deshalb für die Kurnai völlig unverständlich.«
»Viele andere Gesänge [und Pantomimen!] könnten wiedergegeben
Werden«, berichtet Howitt weiter. »Noch ist es notwendig, wenigstens
darauf hinzuweisen, daß es auch viele komische Gesänge [und also
Wohl auch Possen und Schwänke !] gibt, die auf irgendein vergangenes
Ereignis Bezug nehmen. Ein bei den Murring beliebter Gesang dieser
Art handelt von der Fahrt nach Melbourne in einem Dampfschiff.«
Später heißt es: »Zweifellos gibt es unter ihren Gesängen manche, die
grob und undezent sind... Aber von ihnen kann man absehen, es sei

denn, sie hätten irgendeinen Zusammenhang mit dem Glauben oder
üfit Bräuchen... Die Weißen wissen wenig von den Gesängen [und

339



den damit verbundenen mimischen Darstellungen; O. E.] der Schwarzen,

die die meisten für barbarisch, die Missionare aber für heidnisch
halten und darum darauf dringen, daß sie möglichst rasch verschwinden

und vergessen werden.«
Wenn die verschiedenen Familiengruppen der Kurnai, die zurJugendweihe

gehen, auf dem Festplatz sich einfinden, werden »nachts
Gesänge und Tänze aufgeführt, in denen bald die Wirte, bald die Gäste
die Schauspieler [!] sind32.«
Die Wanderung von Liedern und Tänzen über große Räume des

australischen Kontinents wird oft bezeugt. Howitt33: »Mit verschiedenen

Gesängen verbinden sich pantomimische Gesten oder rhythmische
Bewegungen, welche von Darsteller auf Darsteller übergehen, so wie
der Gesang von Stamm zu Stamm getragen wird. Im Verlaufe der letzten

Jahre wurde ein Corroboritanz zu den Dieri gebracht durch eine
Gesellschaft von Männern, die von Stämmen im Nordosten der Dieri,
aus Queensland, kamen. Es ist der Molongotanz...«
Erstaunlich ist, daß auch Lieder gelernt und übernommen werden,
deren Worte man nicht versteht. Hier erweist sich die mimische Sprache

als allgemeinverständlich, und das Lied verwandelt sich zur
»gesungenen Musik«, deren Rhythmen durch Händeklatschen,
Füßestampfen, Aneinanderschlagen von Stäben und Trommeln auf
zusammengerollte Felle noch verstärkt wird: das Urorchester.
Wenn eine Familie oder Stammesgruppe einer andern einen Corro-
bori zum Geschenk macht, wird er vom Spender nicht mehr aufgeführt.

Aus dem Verschenken der Gorrobori erklärt sich ihre Wanderung

von Stamm zu Stamm.
Die Birrark, die im Himmel neue Tänze sehen, begeben sich sofort
nach der »Erleuchtung« als Wanderlehrer auf den Weg und studieren
die neuen Tanzspiele ein von Gruppe zu Gruppe ihres Stammes.
Alles spricht dafür, daß die Birrark die Dichter und Spielleiter des

unterhaltenden Tanztheaters, der Gorrobori, sind. So berichtet
Howitt34: »Nachdem der Birrark im Geisterland neue Lieder und Tänze
kennengelernt hatte, bestimmte er als „Zeremonienmeister" den Ort,
wo die Guneru - Gunyeru - [Tanzspiele] aufgeführt werden sollten.
Ich erinnere mich, wie ein Kurnai, der ein bekannter Tänzer war, mit
Begeisterung von den Guneru der alten Zeit sprach, die ein Birrark
leitete. Er erzählte: „Wenn ein Birrark in ein Lager kommt und in
jeder Hand ein Kunnin [spitzer Stock, ähnlich einem Wurfstock oder

Grabstock] trägt, die er aneinanderschlägt, dann kommen die Männer
und Frauen gelaufen und sagen: ,Herbei! Wir werden uns unterhalten

Wir tanzen Macht die Beine leicht !' Jede Frau bekommt ein Fell,

um darauf zu trommeln, und die Männer tanzen. "«

340



Daß diese Tänze alle beglücken, sieht man auch daraus, daß sie die
eigentliche Hauptbeschäftigung der Geister im Himmel sind. Tanzen
und mimen ist für die Kurnai also der Inbegriffhimmlischer Seligkeit!

Die Jugendweihespiele

Festvorbereitungen. Zur Jugendweihe findet sich der gesamte
Stamm der Kurnai ein. Die Vertreter aller fünf Stammesgruppen, die
Jugendliche auf die Gründung der Ehe vorbereiten wollen, treffen sich
im Norden oder im Süden des Gippslandes, das heißt in jener Gegend,
von der aus die Anregung zum Weihefest kam. Diese Gemeinschaftsfeier

nun war, wie bei den Feuerländern, eine ausgezeichnete und gern
ergriffene Gelegenheit, nicht nur mit mimischen Spielen und Tänzen
sich allabendlich zu unterhalten, sondern überdies Stammesangelegenheiten

zu besprechen, Streitigkeiten zu schlichten, Ehen in die Wege
zu leiten. Howitt erzählt35, daß die meisten Ehen im Anschluß an die
Jugendweihen vollzogen wurden.
Die Jugendweihe der Kurnai heißt Dyerail und bedeutet: Zweig, der
Blätter trägt. Wenn die Bäume Blätter tragen, ist der Sommer nahe;
wenn die »Kinder Blätter tragen«, ist die Zeit gekommen, sie für die
Ehe und das gemeinsame Leben vorzubereiten. Daher ist es vielleicht
zu verstehen, wenn beblätterte Zweige als kultische »Requisiten« in
der Jugendweihe eine so große Rolle spielen wie in vielen Volksbräuchen,

in denen man den Schlag mit dem Zweig als Lebenszauber, als

Übertragung der Fruchtbarkeit auf die Jugend deutet. Die blätterlosen

Zweige, die Frauen und Männer während der Umschreitung der
in magischen Schlaf versenkten Jugend aneinanderschlagen, müßten
danach Symbol der Knaben sein, » die noch keine Blätter tragen «, die
die Reife noch nicht erlangt haben.
Die Vorbereitungen dauerten oft Monate. Der Gwerail-Kurnai, der
»große Mann«, sendet einen Boten zum ersten Häuptling der nächsten

Stammesgruppe. Mit dem großen Schwirrholz, dem Symbol des

Stammvaters, beglaubigt er seine Botschaft. Der benachrichtigte Stamm
sendet dann einen seiner eigenen Männer weiter, bis alle Gruppen die
Botschaft empfangen haben.
Vor den meisten Frauen wird das Vorhaben zunächst geheimgehalten.
Angesehene alte Frauen werden in das Geheimnis eingeweiht durch
eine umschreibende Formel : »Die Mrarts - die Geister der Verstorbenen

- bereiten sich vor, ein Känguruh zu töten.«
Eine kultische Känguruhjagd ist ein Hörspiel, das aufgeführt wird,
bevor die Knaben die Männerkleidung anziehen und damit als
Gereihte in die Gemeinschaft des Stammes aufgenommen werden. Be-

341



zeichnend ist, daß diese Zeremonie von Geistern Verstorbener - den
Ahnen der Prüflinge - vorgenommen wird [Seite 354].
DieJugendweihe fand jeweils im Sommer statt. Allmählich setzten sich
alle Gruppen in Bewegung, trafen auf benachbarte Gruppen und
zogen gemächlich weiter. Auf dem Festplatz lagerte jede Gruppe in der
Richtung, in der ihre Heimat lag : nach diesem Grundsatz lagern sich
auch die Männer in der Großen Hütte des Maskenfestes der
Feuerländer! Bis das Fest begann, verbrachte man die Abende mit Spiel,
Gesang und Tanz. Leider berichtet Howitt nicht, was für Spiele dabei
aufgeführt wurden.
Howitt lernte die Jugendweihe erst im Jahre 1884 kennen, als die meisten

Kurnai bereits ausgestorben waren. Auf seine Anregung rafften
sich die letzten des Stammes zu einer letzten Jugendweihe zusammen,
denn seit der Besetzung des Gippslandes durch die Weißen im Jahre
1842 wurden die Feiern nur noch in großen Zeitabständen von etwa
zwanzig Jahren und schließlich gar nicht mehr durchgeführt, weil die
Jugend sich immer mehr den Weißen anschloß und auf ihre Väter
nicht mehr hörte.

Die Hauptprobe. Der Häuptling begibt sich mit den Männern in
den Busch, wählt eine halbe englische Meile vom Lager entfernt einen
ebenen Platz als Dyerailgrund, läßt das niedere Gebüsch abhauen und
den Platz reinigen. Am Nachmittag ruft Gwerail-rukut, die »große
Frau«, das Weib des zweiten Häuptlings, die Frauen, die zu weihenden

Knaben [Tutnurring] und die zu weihenden Mädchen [Krauun]
zu einer Probe abseits vom Lager zusammen. Die Knaben mußten sich
in einer vorderen, die Mädchen in einer rückwärtigen Reihe mit
gekreuzten Beinen und über der Brust verschränkten Armen niedersetzen.

Alle müssen die Augen niederschlagen und dürfen nicht
umherschauen. Nun beginnen die Frauen auf ihren zusammengerollten
Fellen zu trommeln. Knaben und Mädchen bewegen sich im Rhythmus

der Trommelschläge in scharfen Bewegungen so stark hin und
her, daß sie mit dem Kopf fast die Schultern des Nachbarn berühren.
Nach dieser Probe des rhythmischen Sitztanzes werden die Knaben
entlassen. - Knaben und Mädchen beginnen die Weihen gemeinsam.
Noch stehen sie unter der Obhut der Mütter, von denen die Knaben
bald getrennt werden, um Männer zu werden.

Ankündigung der Loslösung der Knaben von den
Müttern. Die Jugendweihe, die die Kurnai auf Bitten Howitts zum letzten

Male veranstalteten, dauerte auf seinen Wunsch nur fünf Tage:
mehr Zeit hatte er dafür nicht! Früher zogen sich die Zeremonien

342



über Wochen hin. So erscheinen zahlreiche Zeremonien auf knappen
Raum zusammengedrängt. Damit bleibt keine Zeit für abendliche
unterhaltende Spiele, die Howitt offenbar nicht zu sehen begehrte
oder von denen er glaubte, sie seien bei allen australischen Stämmen
die gleichen. Die erste Nacht bringt die Zeremonie der Ankündigung
der bevorstehenden Trennung der Knaben von den Müttern.
Gegen Sonnenuntergang des ersten Tages gibt der Häuptling das
Zeichen zum Beginn der ersten Zeremonie. Darauf begeben sich die Männer

in den Wald - »in die Garderobe« -, um sich zu »kostümieren«
und für die erste Theaterszene vorzubereiten. Die Frauen aber führen
die Tutnurring und Krauun auf den Dyerailgrund, in den Kultraum,
wo sie sich wie bei der Probe in zwei Reihen hintereinander niedersetzen

müssen. Die Mütter stehen hinter ihren Söhnen. Jede trug früher

als Zeichen ihrer Würde den Grabstock, mit dem sie Wurzeln
ausgrub, nun aber trägt sie einen Zweig mit einem Busch von Eukalyptusblättern

an der Spitze. Wir müssen es Howitt einfach glauben, daß die
Frauen hier ursprünglich Grabstöcke trugen, obwohl wir gerne
annehmen möchten, hier seien eher belaubte Zweige zu erwarten, da
doch die ganze Zeremonie den Namen davon hat. - Die »große Frau«
wirkt als Zeremonienleiterin: die Frau wirkt bei den Kurnai also nicht
nur gelegentlich im Rat der Alten mit, sondern auch bei Zeremonien
Und Theateraufführungen. Gleichberechtigung und Arbeitsteilung
wirken sich also auch in der Jugendweihe bedeutsam aus.
Inzwischen haben sich die Männer im Busch »kostümiert«: sie haben
sich mit Kohlenstaub geschwärzt und Streifen von weißer Rinde quer
über den Körper, die Hüfte, die Arme und Beine gelegt. Aufdem Kopf
tragen sie »Kronen«, aus denen Grasbüschel aufsteigen. Grasbüschel
haben sie auch durch die Nasenscheidewand gesteckt36. Als Schlagzeug

trägt jeder Mann einen Rindenstreifen von drei Fuß Länge und
vier Zoll Breite in der Hand.
»Schon von weitem hörte man die rhythmischen Rufe der Männer
Und das dumpfe Aufschlagen ihrer Rindenstücke auf den Boden.« Nun
erscheinen sie - offenbar im Licht des Feuers. »Voraus schritt der
Häuptling, der in Schlangenwindungen rasch herankam. Die Männer
folgten und ahmten alle Bewegungen des Häuptlings genau nach,
schlugen mit den Rindenstreifen abwechselnd auf der einen, dann auf
der andern Seite auf den Boden. Nach etwa fünfzehn bis zwanzig
Schritten hoben sie die Rindenstreifen in die Höhe und riefen laut:
jjYeh! [Hurra!] und Yirung! Yirung!"« - Sie rufen also den Stamm-
Vater an, der im Emuzaunkönig verkörpert gedacht wird, und spielen
vielleicht die Rollen von Emuzaunkönigen, denn sie sind ja bereits
geweiht und damit wie der Stammvater selber auch zu Emuzaunkönigen

343



geworden. Die Männer erscheinen somit als Boten des Stammvaters.
»Sobald die Männer sichtbar werden, trommeln die Frauen mit ihren
Händen auf die zusammengerollten Felle, und die hinter den Knaben
stehenden Mütter stampfen mit rhythmischen Stößen mit ihren
Grabstöcken auf den Boden, während Knaben und Mädchen, wie sie
gelernt haben, ihre Körper im Takte gleichmäßig hin und her schwenken.

Die Reihe der Männer umkreist ein oder zweimal die Knaben
und stellt sich dann ihnen gegenüber im Halbkreis auf, kniet nieder,
schlägt die Rindenstreifen auf den Boden und ruft : ,,Huh Huh Yeh !"
Dann entfernen sich die Männer und streifen ihre Kostüme im Busch« -
in der »Garderobe« — »wieder ab.« — Damit haben die Sendboten des

Stammvaters, die als Yirung maskierten Männer, die Trennung der
Knaben von den Müttern kundgetan.
Die litaneiartigen Rufe, das rhythmische Aufschlagen der Rindenstreifen

auf den Boden, das Trommeln der Frauen, das Stöckeaufschla-

gen der Mütter sind »kultische Musik«. Der Text der Gesänge, der
nur aus Anrufungen besteht, und die Instrumente [Rindenstreifen,
Trommeln, Grabstöcke] sind von fast urzeitlicher Primitivität - denn
immerhin treten an Stelle des noch ältern Aufschlagens der Hände auf
den eigenen Körper hier die ersten Rhythmusinstrumente. Der
Bewegungsritus : das Herantanzen in Schlangenwindungen, das
Herabbeugen der Körper, um die Rindenstreifen auf den Boden zu schlagen,
nach jeweils fünfzehn bis zwanzig Schritten das Innehalten, die
Anrufung des Yirung, all das gibt der Prozession eine bemerkenswert
starke Bewegung. Die Knaben und Mädchen nehmen die Bewegungen
durch Hin- und Herschwenken der Körper auf. Ein faszinierender
Rhythmus durchpulst das beginnende Fest.

Die Knaben werden Emuzaunkönige [Gott erschafft
den Stammvater]. In die zweite Nacht werden, durch die
Zeitknappheit Howitts veranlaßt, fünf Zeremonien zusammengedrängt,
die sich ursprünglich wohl auf viele Tage verteilten. Während des Tages

werden die notwendigen »szenischen« Vorbereitungen getroffen.
Eine niedere Laubhütte wird aus Zweigen errichtet: sie ist fünfundzwanzig

Fuß lang, zehn Fuß breit und drei Fuß hoch. Unter dem
Laubdach wird aus frisch gepflückten Eukalyptuszweigen ein Lager
errichtet, in das die Prüflinge »zum Schlafe niedergelegt« werden
müssen. Schlaf und Traum spielen im Leben der Kurnai eine besondere

Rolle. Im Traum sehen sie die Geister der Verstorbenen. Die
Prüflinge werden sie in ihrer Blätterhütte zwar nicht sehen, aber
hören. Die Zeremonien beginnen wiederum erst kurz vor Sonnenuntergang.

344



Die erste Zeremonie bringt eine Wiederholung der Ankündigung der
Lösung der Knaben von den Müttern. Dann eilen die Männer in den
Busch zurück, um sich für die zweite Zeremonie vorzubereiten.
Die zweite Zeremonie vollzieht die Lösung der Knaben von den Frauen
und Mädchen. Ein Bullawang37 leitet die Vorbereitungen auf dem
Dyerailgrund. Er ist der Instruktor, den die Männer zur Aufsicht und
Belehrung bei den Knaben zurücklassen. Wieder werden drei Reihen

Gesichtsbemalungen zur Jugendweihe der Kurnai

Links: Bullawang [Lehrer]. Rechts: Tutnurring [Prüfling]

gebildet : in der ersten sitzen die Knaben, in der zweiten die Mädchen,
in der dritten die Mütter. Der Bullawang prägt den Knaben ein, daß
sie die dürren Zweige, die die Männer über sie werfen werden, nicht
berühren, daß die Mädchen sie aber aufheben müssen.
Inzwischen haben sich auch die Männer vorbereitet. Leider sagt Ho-
witt nicht, wie sie kostümiert sind. Nun hört man aus der Ferne das
Rasseln der aneinandergeschlagenen dürren Zweige und die Rufe der
Männer, »Ya! Wa! Ya! Wal«, deren Bedeutung nicht bekannt ist. In
kurzen Abständen tönt dazwischen der Ruf »Yeh!«. Nun werden die
Männer sichtbar. Wiederum kommt der Häuptling voraus. Die
Prozession läuft zuerst um Knaben und Mädchen herum - zum letztenmal

sind sie beisammen. Dann laufen die Männer zwischen Knaben
Und Mädchen hindurch und trennen damit die Knaben von Mädchen
Und Müttern. Sie stellen sich den Knaben gegenüber auf und werfen
ihre blätterlosen dürren Zweige, von denen sie sich noch einen Vorrat
Um den Hals gehängt hatten, über die unbeweglichen Knaben
hinweg. Die Mädchen heben die Zweige auf. Die Trennung ist vollzogen.
Von nun an wohnen die Knaben nicht mehr im Lager der Eltern und
Schwestern, sondern der Brewit, der unverheirateten Männer. Nun

345



treten vor jeden Knaben drei Bullawang, die wie drei Paten die Sorge
um den Jüngling übernehmen. Wenn schon die Mutter alle Macht
über den Sohn verliert, dann sollen wenigstens ihre nächsten
Verwandten, in der Regel die Söhne ihrer Brüder, ihr Kind fortan
betreuen.

Die dritte Zeremonie der zweiten Nacht ist die Darbietung des Knaben

an das Höchste Wesen. Dyerail heißt blättertragender Zweig. In
keiner andern Zeremonie spielen die beblätterten Zweige oder auch
nur Blätter eine so große Rolle wie bei der Hochhebung der Knaben.
Das läßt vermuten, daß das von Blättern umbrauste Emporheben der
Knaben eine der wichtigsten Zeremonien der Jugendweihe sein dürfte.
»Unter lauten Huh-Rufen und dem Schütteln der Blätterbüschel hob
jetzt jede Gruppe der Bullawang ihren Knaben mehrere Male hoch in
die Luft, und er selbst streckte seine Arme so hoch zum Himmel als nur
möglich. Dann erhoben die Frauen ihre blättergeschmückten Stöcke
und schüttelten sie über den Knaben; dergleichen taten die Männer
mit ihrer Handvoll Blätter. Gleich darauf wurden auch die Bullawang,

jeder von seinen Genossen, in die Luft emporgehoben, und zwar
mit dem Gesicht zu ihrem eigenen Lande gewendet. Jedesmal, wenn
einer in die Höhe gehoben wurde, drängten sich die Männer herum,
schüttelten ihre Zweige und stießen laute Huh-Rufe aus.« Von nun an
heißt der Knabe: Tutnurring.
Bei den benachbarten Yuin werden Bumerangs und Zweige zum Himmel

gehoben. Sie bedeuten eine Darbringung an das Höchste Wesen,
den großen Bianban [Meister], Es wäre also möglich, daß die
Hochhebung der Knaben, die ihre Arme zum Himmel strecken, die
Zeremonie, die in Anwesenheit des ganzen Stammes feierlich vor sich geht,
ein Emporheben zu Gott bedeuten könnte.
Die vierte Zeremonie der zweiten Nacht versenkt den Prüfling in einen
magischen Schlaf, aus dem er am nächsten Morgen als Mann
auferstehen soll.
»Nun führen die drei alten Männer jeden Knaben in die Laubhütte.
Sie liegen nebeneinander auf dem Rücken und halten die Arme
verschränkt über der Brust. Blätter [ ] werden über ihre nackten Körper
gestreut. Dann aber werden sie mit Fellen so vollständig zugedeckt,
daß sie die folgenden Zeremonien nicht sehen können. Zu Häupten und
zu Füßen werden Feuer angezündet. Sie dürfen sich weder bewegen
noch sprechen. Wenn sie etwas wünschen, müssen sie sich bemerkbar
machen durch Zirpen wie ein Yirung.« - Sie sind also nicht mehr
Knaben, sondern bereits in der Hörspielrolle des Emuzaunkönigs, des

kleinen Vogels, in dessen Gestalt man sich den Stammvater dachte.
Die Verwandlung hat begonnen.

346



Nun schreiten die Männer und Frauen im Gänsemarsch um die Laubhütte

mit den »schlafenden« Knaben herum: voraus die Gwerail-
rukut, dann die Frauen, schließlich die Männer. Alle tragen Bündel
von Stäben in den Händen, die sie aneinanderschlagen mit den Worten

»Ya! Wa!« und gelegentlich mit »Yeh!«. Stundenlang hört man
nichts als die leisen Schritte, das Klappern der Stäbe, die Rufe »Ya!
Wa!«, die manchmal ersetzt werden durch die Worte »Yirung!« und
»Kaiung!«. - Kaiung ist der Frauenschurz, den die Mädchen nach
der Jugendweihe bis zur Verheiratung tragen. - Stets aber wiederholt
sich der Freudenruf »Yeh!«. Durch die eintönigen Rhythmen des

Gesanges, des Klapperns der Stäbe, des Trotts der Schritte glaubt man,
die Knaben in einen magischen Schlaf zu versenken. Um Mitternacht
legen Frauen und Männer sich schlafen. Im Morgengrauen erheben
sie sich wieder und Trott, Klappern und Singen wird noch eine halbe
Stunde lang weitergeführt38. Dann entfernen sich die Frauen in ihr
Lager.
Es ist wahrscheinlich, daß die Hauptzeremonie, die Weihe der Knaben
und die Weihe der Mädchen, von jeher getrennt durchgeführt wurde.
Später aber schob sich ein Geheimnis in die Zeit der Abwesenheit der
Frauen und Mädchen ein, das berufen war, die Gleichberechtigung
der Geschlechter mit der Zeit aufzuheben zugunsten der Männer.
Nun beginnt die fünfte Zeremonie dieser Nacht, die an Knaben und
Mädchen gleichzeitig, aber räumlich getrennt durchgeführt wird. Zum
erstenmal erhält der Medizinmann eine Rolle. Sein Kostüm besteht
aus der Schwärzung des Körpers mit Kohlenstaub 39 und einem weißen
Streifen, den er von einem Ohr quer über das Gesicht zum andern
zieht. Die zwei Häuptlinge nehmen die Decken vom Körper der
Tutnurring fort und setzen sie der Reihe nach auf; doch bleiben Kopf und
Schulter mit einem Fell wie mit einer Kapuze bedeckt. Jedem Jüngling
knetet der Medizinmann die Magengegend und murmelt dazu
unverständliche Worte.
Die theatralische Form der Verwandlung der Knaben in Männer ist
merkwürdig. Die Knaben sind verhüllt; sie hören alle Vorgänge, aber
sie sehen sie nicht: ein Hörspiel. Sie fühlen überdies, wenn der
Medizinmann sie knetet: ein »Tastspiel«. Wir haben also ein Kultspiel
Vor uns, von dessen Aufführung die Knaben zwar nichts sehen, die sie

aber hören und fühlen: eine Spielform, der wir hier zum erstenmal
begegnen.
Man ist versucht, im Medizinmann eine Verkörperung des Höchsten
Wesens selber zu sehen, der den Stammvater als ersten Menschen aus
Lehm knetend erschafft, wie es eine Mythe der nächsten Verwandten
der Kurnai, der Kulin, erzählt, die sie auch mimisch darstellen40.

347



Diese Annahme würde der Emporhebung der Jünglinge zum Höchsten

Wesen im Himmel sehr wohl entsprechen. Wird der Jüngling dem
Höchsten Wesen unter Blätterrauschen - dem Zeichen der Reifezeremonie

- gezeigt, daß er herabkommt und ihm selber die höchste Weihe
bringt, indem er sie, wie einst den Stammvater, zu »Stammvätern«
neuer Familien weiht? Diese Annahme findet eine Stütze in der
Tatsache, daß die im »Grabe« unter dem Laubdach liegenden Jünglinge
sich nur durch Zirpen des Emuzaunkönigs, der akustischen »Maske«
des Stammvaters, bemerkbar machen dürfen. Wenn sie zirpen,
verkörpern sie den Yirung, den Gott selber einst knetend erschuf. Die
Knaben sind durch die Grablegungszeremonie in »toten Lehm«
verwandelt, den das Höchste Wesen mit seinen Händen formend und es

anhauchend zum Stammvater macht.
Nachdem der Medizinmann also durch Kneten und Murmeln von
Sprüchen - Einhauchen des Lebens? - die Knaben zum Leben
erweckt hat, werden sie »bekleidet mit dem Männergürtel, dem Männerschurz,

den Armbändern, dem Stirnband, dem Nasenpflock, dem
Halsband und überhaupt der ganzen Männerkleidung«. - Auch aus
der Einkleidung ist zu entnehmen, daß die kultische Mannbarkeitszeremonie

hier zu Ende ist; denn was nun folgt, ist eine Wiederholung
der gleichen Gedankengänge mit andern Mitteln, denen noch
einmal [ ] eine Anlegung der Männerkleidung folgt !41

Noch ein Motiv deutet darauf, daß die Mannbarkeitszeremonien hier
eigentlich zu Ende sind: ein Lager wird errichtet, in dem die Tutnurring

nun als junge Männer hausen und schlafen und das sie ohne
Begleitung der Bullawang nicht verlassen dürfen: sie haben die Weihen
empfangen, die Voraussetzung für die Mitteilung aller religiösen und
sittlichen Gebote des Stammes.

Die Weihe der Mädchen zu neuen Stammüttern. Die Frauen
verließen die Knabenweihe ursprünglich wohl nicht deswegen, weil
der Medizinmann in der Gestalt des Höchsten Wesens sie zum Leben
erweckte und damit zu Yirung, zu neuen Stammvätern, weihte,
sondern weil die alten Frauen zur gleichen Zeit in ihrem Lager die Weihe
der Mädchen zu leiten hatten. Elowitt berichtet darüber42: »Am Ende
der Knabenweihe früh am Morgen gegen Tagesanbruch hörte man
die alten Frauen singen: „Yeh! Yeh! Wahl Wahl Wahl Yeh! Dyit-
gun! Dyitgun!"« - Damit ist die Anrufung der im blauen Zaunkönig
verkörpert gedachten Stammutter bezeugt: die Mädchen erleben,
angeführt von der Dyerail-rukut, gleichzeitig mit den Knaben, aber
getrennt von ihnen, die Hauptzeremonie der Mädchenweihe : sie werden
neue Stammütter künftiger Geschlechter.

348



Der dritte Tag der Jugendweihe bringt fünf Zeremonien beziehungsweise

Belehrungen: Vorführung und Enthüllung der Schwirrhölzer;
Offenbarung des Höchsten Wesens; Warnung vor Verrat der Geheimnisse;

kultisches Jagdspiel; Schrecken der Frauen und Kinder mit den
Schwirrhölzern.

Die Enthüllung der akustischen Masken der
Stammeltern. Die Knaben gaben durch Zirpen während des magischen
Schlafes zu erkennen, daß sie die Rolle des Emuzaunkönigs zu spielen
hatten, was die Frauen, die zusammen mit den Männern singend und
stäbeklappernd die Knaben umkreisten, ja selber feststellen konnten.

Akustische Masken in Form der Schwirrhölzer in Australien:

1. Tundun [Stammvater] der Kurnai.
2. » Daramulun «, der zum Höchsten Wesen gewordene Stammvater der Yuin.
3- Nanlcara, das große Schwirrholz der Aranda [Vorderseite]. Sein Brausen

ist die Stimme des Känguruhtotemurahnen. Die Zeichen stellen das sitzende
rote Känguruh dar.

4- Namatuna, das kleine Schwirrholz der Aranda. Die Zeichen deuten auf
Tnaueria-araguta, eine Urahnin des Schotenfruchttotems, deren Stimme
aus dem Schwirrholz tönt, a] Lagerplätze der Tnaueria-Totemurahninnen;
b] Tnaueria-Fruchtschoten; c] Eine sitzende Tnaueriafrau.

349



Den Frauen wurde nun gesagt, der Stammvater selber steige herab,
um die Knaben zu Männern zu weihen. Aber diesmal kommt der
Stammvater nicht als Emuzaunkönig, sondern in der akustischen Maske

des Schwirrholzes Tundun, »der Mann« [oder Wentwin:
Großvater]. Er kommt nicht allein; denn alsbald werden die Frauen auch
die Stammutter, die im kleinen Schwirrholz verkörpert ist, Rukut
Tundun, »das Weib des Mannes«, hören. Die Frauen dürfen die beiden

Schwirrhölzer nicht sehen.

Die Stammeltern erscheinen in der Kurnai-Jugendweihe also in zwei
»Masken«: als kleine Vögel und als Schwirrhölzer. Die beiden kleinen
Vögel sind als »Totems« der Stammeltern keine Geheimnisse und
entsprechen damit der Gleichberechtigung der Geschlechter in der Ur-
kultur. Die Schwirrhölzer aber sind ein so tiefes Geheimnis, daß eine
Frau, die es durch Zufall oder Neugier erblickt, getötet würde. Ja,
noch mehr! Eine Warnsage erklärt, daß die Offenbarung dieses
Geheimnisses den Untergang aller Kurnai durch Sinbrand und Sintflut
zur Folge hätte. Obwohl die akustischen Masken der Schwirrhölzer
nicht die Urkultur, sondern eine spätere Kulturschicht zeigen, ist die
Warnsage mit dem Höchsten Wesen Mungan ngaua selbst verbunden,
denn er würde die Strafe senden: ein Beweis dafür, wie innig Urkultur
und »Schwirrholzkultur« - ist sie mit der totemistischen Kultur identisch

- bei den Kurnai sich verschmolzen haben. Jedenfalls aber sind
die Stammeltern in zwei völlig verschiedenen Symbolen dargestellt:
als Vögel und als Schwirrhölzer; in beiden Symbolen zeigen sie sich
nicht optisch, sondern nur akustisch. Die kleinen Vögel zirpen, die
Schwirrhölzer sausen. Zirpen ist eine Tonnachahmung mittels der
Möglichkeiten des eigenen Körpers ; geschwirrt wird durch ein besonderes

Kultinstrument. Da die in den eigenen Körper eingeformte
Kunst der Mimesis älter ist, muß das handwerklich geformte Schwirrholz

einer jüngern Kulturschicht angehören.
Durch Zirpen und Schwirrholzbrausen werden im Grunde zweimal
die gleichen Vorstellungen erweckt: die Stammeltern erscheinen!
Bemerkenswert ist nun, daß das »Zeigen des Großvaters« - mit diesen
Worten werden Erscheinen und Demaskierung Tunduns angedeutet -
nicht auf dem eigentlichen Kultplatz, wo die Knaben in magischen
Schlaf versenkt wurden, vorgeführt wird, sondern weit weg,
zweitausend Schritte vom Kultplatz und vom Lager entfernt. Irgendwo im
Busch. Am Rande eines umfangreichen und dichten Gebüsches von Ti-
bäumen lag eine kleine offene Ebene. Hierher wurden eine Stunde vor
Sonnenuntergang die bereits geweihten Knaben geführt. Der Häuptling

befahl ihnen, sich in eine Reihe zu setzen und die Decken übet
den Kopf zu ziehen : ein Hörspiel also ist zu erwarten.

35°



Nun erschien aus dem Gebüsch heraus der zweite Häuptling in einer
Entfernung von hundertfünfzig Ellen [Yards] und schwang das große
Schwirrholz, das Tundun, daß es dumpfbrausend tönte. Der Mann, der
ihm folgte, schwang das kleine Schwirrholz: das Rukut-Tundun. So

traten sechzehn Männer aus dem Busch, von denen jeder ein Schwirrholz

erbrausen ließ. In einem Halbkreis stellten sich die schwirrholz-
schwingenden Männer den Knaben gegenüber und »vollführten ein
Finale von wild durcheinanderbrausenden Tönen «. Dann wurde es still.
Der Häuptling befahl den Knaben, aufzustehen und ihr Antlitz zum
Himmel zu erheben. Die Bullawang zogen den Knaben die Decken
von den Häuptern, und sie blickten empor. Und der Häuptling zeigte
mit seinem Wurfstock zum Himmel, dann tiefer und schließlich aufdie
Tundunmänner und sprach: »Schau dorthin! Schau dorthin! Schau
dorthin «
Zwei alte Männer liefen von einem Knaben zum andern und sprachen
mit ernstem Tone: »Was du hier sahst, darfst du niemandem sagen,
weder deiner Mutter noch deiner Schwester noch irgend jemandem,
der nicht geweiht ist.« In alten Zeiten wurden dabei Speere auf die
Knaben gerichtet, um anzudeuten, daß das Ausplaudern des Geheimnisses

mit dem Tode bestraft würde.
Jedermann würde nun eine Erklärung der Schwirrhölzer erwarten. Sie

erfolgt auch tatsächlich, aber erst nachdem die Lehre vom Höchsten
Wesen vorgetragen ist. Mungan ngaua lebte einst auf Erden, lehrte
die Kurnai die Herstellung aller Werkzeuge, Netze, Boote, Waffen und
alle Künste und gab jedem einen Namen. Mungan ngaua hatte einen
Sohn namens Tundun, »Mann«. Er war verheiratet und wurde zum
Stammvater der Wentwin [Vaters Vater], also aller Vorfahren der
heutigen Kurnai. Mungan ngaua setzte die Dyerail ein, die durch
Tundun geleitet wurde, der auch die beiden Instrumente machte, welche

seinen und den Namen seiner Frau tragen.
Hier klafft ein Widerspruch. Für die Männer ist die Hauptzeremonie
der Augenblick, in dem der Medizinmann die »toten« oder »schlafenden«

Jünglinge zu Männern knetet, und wir nahmen an, er stelle in
diesem Augenblick das Höchste Wesen dar. Für die Frauen spielt sich
die unsichtbare Hauptzeremonie ab, wenn in weiter Ferne, im Busch,
die Schwirrhölzer surren. In Wirklichkeit aber sind die Schwirrhölzer
für die Männer nur tönendes Holz und leere Maske, an die die Knaben

ebenso glaubten wie bei uns an das Gehörn und Geschell des heiligen

Nikolaus, von der sie nun aber wissen: die Schwirrhölzer sind
^Masken« und keine wirklichen Geisterwesen. Die Frauen glauben an
die Stammeltern ; die Männer glauben an das HöchsteWesen : Mungan
ügaua. Wußten die Frauen tatsächlich nichts oder nichts mehr davon?

351



Nun durften die Knaben Tundun in die Hand nehmen. Sie taten es

ängstlich und widerstrebend und ließen endlich die Schwirrhölzer
brausen. Die vorgetragene Glaubenslehre zeigt, wie innig und natürlich

das Höchste Wesen mit den Stammeltern verbunden erscheint.
Das ist keineswegs selbstverständlich, denn bei andern Stämmen, die
nicht mehr die Jugendweihe, sondern nur noch die Knabenweihe
besitzen, ist das kleine Schwirrholz verschwunden. Bei den Yuin ist das
Höchste Wesen verblaßt und dafür der Stammvater Daramulun zum
Höchsten Wesen aufgestiegen: darum erscheint das Schwirrholz bei
ihnen als Stimme Gottes.
Von der akustischen Darstellung der Stimme Gottes im Donner oder
der Stimmen der Stammeltern oder des Stammvaters durch Schwirrhölzer

geht eine unendliche Reihe von »Lärminstrumenten« aus, die
in allen nachfolgenden Kulturen bis in die Gegenwart eine geheimnisvolle

und stets eindrückliche Bedeutung haben: die Pfeifen, Hörner,
Peitschen, Glocken, Luren, Ratschen und verstellten Stimmen sind stets

Götter-, Stammeltern-, Geister- oder Totenstimmen, mögen ihre Träger

dabei sichtbar werden oder nicht. Sie sind akustische Masken und
ebenso bedeutende Urkräfte der mimischen Darstellung wie die
Körperverhüllungen. Einmal wird der Körper, ein anderes Mal die Stimme

und oft beides zugleich »maskiert«. Von hier aus ist also die Frage
berechtigt, ob zu gewissen Lärmbräuchen überhaupt Verhüllungen
gehören oder ob nicht lediglich die Maskenstimmen aus dem Dunkel
und dem Schutze der Nacht tönen.

Das Opossumspiel. Die Knaben sind durch die Weihen zu Männern

geworden, darum hat man ihnen feierlich Männerkleider
überreicht. Als Eingeweihte haben sie das Recht, mit Glaubensgeheimnissen

und Stammesordnungen vertraut zu werden. Ein Mann kann aber

nur dann eine Familie erhalten, wenn er ein geschickter Jäger ist. Im
»Opossumspiel« sehe ich mehr als eine fröhliche Unterhaltung, wie
Howitt meint. Es ist die »Jägerweihe« oder doch die Vorbereitung dazu.

Die Opossum werden von den Bullawang dargestellt, die Männer
halten den Baum fest, an dem die »Tiere« emporklettern43. Also bleiben

für die Knaben die Rollen der Jäger. Das sagt Howitt zwar nicht -
er hat die Knaben in der Beschreibung des Opossumspiels zu erwähnen

vergessen. Es wird weder im Lager der Knaben noch auf einem der
beiden Kultplätze, sondern irgendwo unterwegs gespielt. Da das

Tundunspiel eine Stunde vor Sonnenuntergang begann, muß es inzwischen
Nacht geworden sein. Die Zurüstungen zum Spiel sind auffallend
umständlich. Howitt berichtet44: »Ein junger Baum wurde abgehauen
und seiner Zweige beraubt, so daß er nur einen Pfahl von etwa zwan-

352



zig Fuß Länge und an seinem untern Ende von sechs Zoll Dicke
bildete. Der Pfahl wurde in ein Loch gesteckt, das in den Boden gegraben
war, und ein großer Busch von Blättern wurde an seinem obern Ende
befestigt45. Er stellte einen Baum dar und wurde in Stellung gehalten
von so vielen Männern, als ihn fassen konnten. Mit der einen Hand
ergriffen sie ihn, in der andern hielten sie ein Büschel mit Blättern
versehener Zweige. Auf diesen Pfahl kletterte ein Bullawang nach dem
andern hinauf. Mit Händen und Füßen berührten sie den „Baum",
ahmten die Bewegungen des Opossums nach, während die
untenstehenden Männer die Blätterbüschel schüttelten und „Huh!" riefen.
Dies sollte eine Opossum/agi darstellen.« Wieder spielen Blätterbüschel
eine geheimnisvolle Rolle — Die Männer kehren nach dem Opossumspiel

in das Lager der Verheirateten, die Tutnurring ins Lager der
ledigen Männer zurück.

Das zweite Schwirrholzspiel: Schrecken der Frauen.
Den Frauen wurde gesagt, in den Geheimzeremonien der Jugendweihe

komme Tundun hernieder, »um die Knaben zu Männern zu
machen«. Das geheimnisvolle Brausen sei seine Stimme. Wenn sie

ertöne, dürfen sie ihr Lager nicht verlassen, sonst würden sie getötet. -
Um acht Uhr abends schreiten die Bullawang mit den Tutnurring
langsam um das Lager herum und schwingen die Schwirrhölzer, in
einer Entfernung, die es verunmöglicht, die Bewegung der tundun-
schwingenden Männer durch Gebüsch und Baumstümpfe hindurch zu
sehen. Aus dem Lager hört man das Schreien der erschreckten Frauen
und Kinder, die glauben, Tundun umschreite ihre Wohnstätten, bevor
er dahin zurückkehre, woher er zur Jugendweihe kam.
Der vierte Tag der verkürzten Jugendweihe bringt die Befreiung von
Speiseverboten, sittliche Anweisungen, das Duraspiel und das kultische

Känguruhhörspiel mit dem kultischen Mahl.
Daß das Opossumspiel vom Vorabend Jägerweihe und Lösung von
Speiseverboten bedeutet, ersieht man daraus, daß die Tutnurring
bereits am andern Morgen mit ihren Bullawang ausziehen, um jene Tiere
zu suchen, die sie essen dürfen. So dürfen sie nun auch das Opossum
genießen, wenn es männlich ist und eine Frau es für sie kocht. Allmählich

werden die Knaben von allen Speiseverboten befreit, und zwar
jedesmal dann, wenn ein alter Mann sie plötzlich mit dem gekochten
Fett des betreffenden Tieres bestreicht.

Das Duraspiel der Knaben und Mädchen. Nun finden sich
"wieder alle auf dem alten Kultplatz, dem Dyerailgrund ein, auf dem
die gemeinsame Jugendweihe begann. Das Duraspiel vereinigt die ge-

53 353



weihten Knaben und die geweihten Mädchen wieder. Es wird »Den
Tutnurring einige Frösche geben« genannt. Mit den »Fröschen« sind
die Durawurzelknollen gemeint, die wie die Frösche in den Sümpfen
von Gippsland gedeihen. Die Frauen haben inzwischen Duraknollen
gesammelt und in Asche gebacken. Indessen werden die neugeweihten
Knaben vor der festlichen Begegnung mit den Mädchen und Frauen
von den Bullawang bemalt : ein Streifen von rotem Ocker wird an jeder
Seite der Nase heruntergezogen. Knaben und Mädchen treten in zwei
Reihen, in einer Entfernung von hundertfünfzig Ellen, einander
gegenüber. Hinter den Knaben stehen die Männer, die Zweige [ ] in
den Händen halten. Die Frauen stellen sich hinter der Reihe der Mädchen

auf.
Alle Mädchen halten in der Hand eine zehn Fuß lange Stange, an
deren Ende ein Bündel gekochter Duraknollen hängt, und rufen:
»Komm zu uns, wir geben dir Nahrung!« Sogleich läuft jeder Knabe
auf das gegenüberstehende Mädchen zu, ergreift die Duraknollen,
wirft sie zu Boden und läuft in sein Lager zurück. Dazu rufen die Männer:

»Huh!«, schütteln ihre Zweige und folgen den Knaben. Einer
der Bullawang hebt die Duraknollen dann auf, die von allen Anwesenden

gegessen werden.
Das Duraspiel ist thematisch das Gegenstück zum Opossumspiel. Die
Männer beschaffen auf der Jagd die Fleischnahrung, die Frauen
sammeln die Pflanzennahrung. In der zweiten Nacht wurden die Männer
von den Frauen und Mädchen getrennt, in der vierten werden sie auf
eine neue Art wieder verbunden. Die Mädchen bieten den Jünglingen
die gekochten Duraknollen an. Sie deuten auf ihren Beitrag für den
kommenden Haushalt und ihre Kochkünste. Sie werben also um die
Jünglinge, die rasch zugreifen, aber die Knollen dann fallen lassen:
noch sind sie ja mit den Mädchen nicht ehelich verbunden.

Das Känguruhkultspiel. Es heißt »Sehen der Geister«. Die
Schauspieler stellen also offenbar Geister der Ahnen dar. Ein Känguruh

wird erjagt, geschossen, geröstet, aufgeschnitten. Die Stücke werden

in Hörweite vom Lager der neugeweihten Knaben auf einen
großen, umgefallenen Baum gelegt.
»Nun beginnen die Männer zu rufen wie bei einem Wildtreiben. Mit
Keulen und Äxten schlagen sie auf Baumstümpfe und Stämme. Sie
stellen eine Känguruhtreibjagd dar. Die Tutnurring werden von den

Bullawang in Felle gehüllt und dann geheißen zu kommen und zu
sehen, wo die Geister ein Känguruh gefangen hätten. Noch immer spielen

die Männer die Känguruhjagd. Die verhüllten Knaben werden an
den Stamm gesetzt, auf dem das Wildbret liegt. Plötzlich hört der

354



Lärm auf. Der Häuptling befiehlt den Knaben, aufzublicken. Sie werfen

ihre Felle ab. Der Häuptling weist mit dem Wurfstock zum Himmel,

zum Horizont und auf das Fleisch auf dem Baumstamm und
spricht: „Schau dorthin! Schau dorthin! Schau dorthin!" Der Häuptling

gibt jedem Burschen ein Stück Fleisch, das übrige essen die Männer.«

Durch dieses kultische Hörspiel »werden die neugeweihten jungen

Männer für immer befreit vom Verbot, Känguruhfleisch zu essen«.
Geister spielen eine Treibjagd, um Känguruhfleisch für eine
Kultmahlzeit zu erhalten. Wo das Spiel aufgeführt wird, ist nicht gesagt.
Offenbar irgendwo im Busch wie das Opossumspiel, das vielleicht für
die Jungmänner auch ein Hörspiel war. - Danach werden die
Jungmänner zum zweitenmal - diesmal vor allem Volke - als Männer
gekleidet mit einem roten Stirnband, einem Nasenpflock, Rohrhalsband,
Armbändern. Ihr Gesicht wird mit rotem Ocker bemalt.
Tierfünfte und letzte Tag der Jugendweihe bringt die Schlußzeremonie:
die Wasserbesprengung. Das ganze Volk findet sich dazu ein. Die Mütter

der neugeweihten Jungmänner stehen in einem ausgetrockneten
Bachbett und haben Gefäße mit Wasser neben sich. Die Bullawang
führen die neugeweihten Jungmänner im Gänsemarsch zu ihren Müttern.

Jede Frau bückt sich nieder zum Trinken. Ihr Sohn taucht einen
Zweig [mit Blättern] ins Wasser und bespritzt seine Mutter, die scheinbar

erzürnt Wasser aus ihrem Munde über sein Gesicht sprüht:
vielleicht ein Ritus der Segenspendung. Die Knaben begeben sich ins
Männerlager, die Frauen in das ihre. Eine der Mütter weinte um den
Verlust ihres Sohnes...
Unter der Leitung der Bullawang begeben sich die Neugeweihten für
viele Monate in den Busch, um jagend ihr Leben selber zu fristen und
weiter sich unterrichten zu lassen. Dann erst dürfen sie heimkehren.
Die Kurnai kennen keine Art von Körperverstümmelung, weder
Zahnausschlagen, Haarausrupfen noch Beschneidung. Sie kennen weder
Boden- noch Rindenzeichnungen, mit Ausnahme der Schwirrhölzer
also keine Art von außerkörperlichen Künsten. Ihre Jugendweihe, die
nur für die zwei fremden Schwirrholzspiele die Frauen ausschließt -
sie dürfen die Schwirrhölzer immerhin sausen hören -, wird
weitgehend für Knaben und Mädchen gemeinsam durchgeführt. Wo Knaben

und Mädchen getrennt geweiht und unterrichtet werden, liegt der
Grund nicht in der Geheimhaltung, sondern in der Besonderheit der
Mitteilungen, die nur für Mädchen oder Knaben bestimmt sind : die
Pflichten der künftigen Ehemänner und Ehefrauen. Das entspricht der
Gleichberechtigung der Geschlechter und damit der Urkultur der
Menschheit und rückt die Jugendweihe der Kurnai in die Nähe der
Jugendweihe der Yâmana.

355



Wenn aber die Gesamtheit der Jugendweihezeremonien - mit
Ausnahme der geheimen Schwirrholzspiele und der Mythe mit der
Strafandrohung - der Urkultur angehört, dann sind sämtliche in Form von
Rollenspielen dargebotenen Zeremonien ebenfalls der Urkultur
zuzuschreiben. Es sind dies :

1. Die Emuzaunkönige [die bereits geweihten Männer] künden die
Lösung der Knaben von den Müttern und Mädchen an. Schauspiel.

2. Das Höchste Wesen erweckt die »toten« oder »schlafenden« Knaben

zu Emuzaunkönigen, zu Stammvätern neuer Generationen.
Hör- und Tastspiel.

3. Die Mädchen werden zu blauen Zaunkönigen, zu Stammüttern
neuer Generationen. Wahrscheinlich Hörspiel.

4. Die Schwirrhölzer werden den Knaben als akustische Masken der
Stammeltern vorgeführt und dann »demaskiert«. Hörspiel.

5. Das Opossumspiel bedeutet den Beginn der Lösung der Knaben von
den Speiseverboten. Schauspiel. [Oder Hörspiel ?]

6. Die Schwirrhölzer schrecken Frauen und Kinder. Hörspiel.
7. Im Duraspiel werben die Mädchen um die Knaben. Schauspiel.
8. Das Känguruhspiel beendet die Lösung der Knaben von den

Speiseverboten. Hörspiel.

Unter'den acht Kulthandlungen befinden sich also zwei oder drei
Schauspiele [1, 5?, 7] und vier oder fünf Flörspiele [3, 4, 5?, 6, 8]. Das

Hauptspiel erweist sich, trotz seiner scheinbaren Einfachheit, als

vielfältiger Spielvorgang : es ist Schauspiel : der Medizinmann ist für die
zuschauenden Männer »kostümiert«, die Knaben sehen ihn nicht;
Hörspiel: Umkreisen der Laubhütte durch Männer und Frauen mit
Schritten, aneinandergeschlagenen Stäben, Ausrufen, Anrufungen des

Yirung, Erweckungsworte des Medizinmannes; Tastspiel: die Knaben
sehen den Darsteller nicht, hören ihn aber und spüren das Kneten
ihres Leibes. Von mimischen Hör- oder Schauspielen ist nur die Rede,
wo die Darstellung von Rollen für die Gesamtheit des Stammes oder
die Jünglinge oder die Mädchen sicher ist. Es ist möglich, daß auch
andere Zeremonien Rollenspiele aufweisen, aber vorläufig nicht als

solche erkannt werden können, zum Beispiel die Abschiedsszene der
Söhne von den Müttern mit dem gegenseitigen Bespritzen mit Wasser.

Die Eigenart des Kurnaitheaters

Spielgelegenheiten. Wenn der Birrark, der wandernde
Spielmeister, in einem Lager erscheint und die Stäbe aneinanderschlägt,

356



sind die Kurnai wie verzaubert : die Männer beginnen zu tanzen und
die Frauen auf ihren Fellen zu trommeln. Ein solches Spiel- und Tanzfest

ist zu jeder Stunde möglich und erwünscht.
Das große Fest der Kurnai ist die Jugendweihe, zu der alle
Stammesangehörigen aus Nord und Süd zusammenströmen, die Knaben zu
Männern und die Mädchen zu Frauen weihen und sie damit auf die
Ehe vorbereiten. Im nächtlichen Feuerschein tanzen bald die
Gastgeber, bald die Gäste ihre Rollenspiele.

Der Spielplan. Man könnte die Theateraufführungen der Kurnai
in zwei Gruppen, selbständiges und angewandtes Theater, zusammenfassen.

Das selbständige Theater sind die Tierspiele, deren Erfinder
[»Dramatiker«] und Spielleiter die Birrark sind. Es sind mimische
Tiertänze - nur einmal ist ausdrücklich ein Känguruhtanz erwähnt -, die
der Birrark im Geisterreich über dem Himmelsgewölbe kennenlernt
und die Kurnai lehrt, wobei die Männer tanzen und die Frauen
trommeln. Der Mimus der Kurnai dürfte den Tierspielen der Tasmanier
entsprechen.
Als angewandte Theater sind die Kultspiele der Kurnai anzusprechen.
Die wichtigsten Zeremonien der Jugendweihe nehmen die Form des

Rollenspiels an. Es sind Mysterien, die darstellen und bewirken.
Dargestellt werden die Stammeltern durch das große und kleine Schwirrholz;

dargestellt werden im Duraspiel die Mädchen als Frauen, die die
»Männer« auf ihren Haushaltbeitrag hinweisen. Bewirkt wird durch
die Knetung des Leibes durch das »Höchste Wesen« die Schaffung
neuer Stammväter [und Stammütter] ; bewirkt wird durch das Opossum-

und Känguruhspiel die Lösung der Knaben von den
Speiseverboten; bewirkt wird durch die maskierten Männer, deren Rollen
schwer deutbar sind, die Lösung der Knaben von den Müttern. Diese

Wirkung wird nicht durch Zauber, sondern lediglich durch mimische
Darstellung erreicht, durch Wiederholung eines Urzeitgeschehens.

Schauspiele und FIörspiele bestehen auch bei den Kurnai
nebeneinander. Die Überzeugung, daß das kultische Hörspiel älter ist als
das kultische Schauspiel ergibt sich auch aus der Tatsache, daß die
meisten Kultspiele im Rahmen der Jugendweihe - fünf von acht -
Hörspiele sind. Hier zeigt sich aber überdies eine merkwürdige
Verbindung von Schau- und Hörspielen. In der mimischen Hauptzeremonie

der Jugendweihe, der Erschaffung neuer Stammväter, ist das
Höchste Wesen für die Männer sichtbar und darum »kostümiert«
[Schauspiel], für die Knaben ist es nur hörbar und fühlbar: sie hören

357



seine Worte und fühlen seine knetenden Hände [Hör- und »Tast«-
Spiel], sehen es aber nicht. Von den beiden Tierspielen der Jugendweihe

ist das Opossumspiel für die Prüflinge wahrscheinlich, das

Känguruhspiel sicher ein Hörspiel.

Art der mimischen Darstellung. Die alltäglichen Tierspiele
sind Tanzspiele im Kreis, die kultischen Tierspiele realistische
Hördarstellungen. Mimus und Mysterium sind im Darstellungsstil also

völlig verschieden. Die übrigen Mysterien zeigen bald realistische
Mimesis [Kneten der Knaben], bald rhythmische Bewegungen [Ankündigung

der Lösung der Knaben von den Müttern].

Spielraum der Tierspiele ist der kreisrunde Tanzplatz. Die
Kultspiele der Jugendweihe werden auf verschiedenen Plätzen aufgeführt:
auf dem Dyerailgrund oder irgendwo abseits im Busch. Gespielt wird
stets im Freien.

Dekorationen werden oft, irgendwelche Requisiten fast immer
verwendet. Für die Hauptzeremonie der Jugendweihe wird eine Laubhütte

gebaut, unter der die Prüflinge drei Nächte lang als »Tote« oder
»Schlafende« auszuharren haben. Für das Opossumspiel wird ein
Baum gefällt, der Zweige und Blätter beraubt, in den Boden gesteckt,
mit einem Blätterbüschel geschmückt : eine urzeitliche Theaterdekoration,

ein »Versatzstück«. Die meist gebrauchten Requisiten sind
beblätterte Zweige, von denen die Jugendweihe ihren Namen Dyerail
hat. Blätterlose Zweige werden einmal, bei der Lösung der Knaben
von den Müttern, über die Knaben hinweggeworfen, ein andermal
durch Zusammenschlagen als Klangstäbe verwendet.

Kostüme. Daß die Kurnai sich für die alltäglichen Tierspiele
»kostümieren«, zum mindesten aber festlich schmücken, ist wahrscheinlich.
In den Schauspielen der Jugendweihe sind sie stets »kostümiert«:
mit Schwarz bemalt, mit Rindenstreifen um den Körper, Grasbüscheln
auf dem Kopf und in der Nasenscheidewand geschmückt.

Musik. Außer den Klangstäben werden als Musikinstrumente
verwendet: Fellstreifen, die die Männer in der Anfangszeremonie der
Jugendweihe auf den Boden schlagen, zusammengerollte Felle, auf die
die Frauen trommeln, Grabstöcke, mit denen die Frauen auf den
Boden klopfen. Dazu kommen als urtümliche Mittel der Rhythmisierung
Aufschlagen der Hände auf den Körper und Stampfen der Füße auf
den Boden. Die »Lieder« bestehen aus rhythmisch hervorgestoßenen

358



Ausrufen undAnrufungen des männlichen und weiblichen Geschlechtstotems

als Sinnbilder von Stammvater und Stammutter. Diese Art der
Lieder, in denen Ausrufe oder einzelne Worte »gesungen« werden,
entspricht dem »Gesang« der Tasmanier und Feuerländer.

Spielleitung. Dramatiker und Spielleiter der Tiertanzspiele ist der
Birrark. Ob er auch in der Jugendweihe leitend mitwirkte, ist nicht
mehr feststellbar, da Howitt zur Zeit, als er die Jugendweihe der Kur-
nai erlebte, keinen Birrark mehr am Leben fand und auch nicht nach
seiner Mitwirkung in der Jugendweihe sich erkundigte. So treten in
der Jugendweihe als Zeremonienmeister die beiden Häuptlinge des

Stammes auf. Eine wichtige Aufgabe hat außerdem die Gwerail-Rukut
zu übernehmen: sie leitet die »Hauptprobe« und schreitet dem Zuge
der Frauen und Männer voran, um die Knaben in magischen Schlaf
zu versenken.

Anteil der Geschlechter. Publikum. Tänzer sind in den
Tierspielen die Männer, die Frauen schlagen die Felle. Hier wäre also eine
vollkommene Arbeitsteilung erreicht, die den akustischen Part der
Aufführung den Frauen, den optischen den Männern zuweist. Sie
entspricht den Möglichkeiten des Urtheaters, in dem es kein Publikum im
Sinne des Theaters der Hochkulturen gibt, sondern nur Mitwirkende :

die einen tanzen, die andern musizieren. Als »Zuschauer« bleiben nur
die Alten und die Kinder übrig, die wohl früh genug ihre ersten
Tanzschritte versuchen.
Auch in den Mysterienspielen fallen die Rollen auf die Männer. Doch
sind die Frauen bei fast allen Zeremonien anwesend. Erst wenn es gilt,
die Knaben zu neuen Stammvätern zu weihen, entfernen sich die
Frauen, wohl um die Mädchen zu neuen Stammüttern zu machen.
Hier schiebt sich das fremde Instrument der Schwirrhölzer ein, die vor
den Frauen geheimgehalten werden und sie damit zwingen,
fernzubleiben. Nicht anwesend sind die Frauen außerdem bei den kultischen
Tierspielen, die die Knaben von den Speiseverboten lösen, weil sie

irgendwo abseits im Busch aufgeführt werden. Im ganzen aber muß
man sagen: Das Gleichgewicht der Geschlechter ist bei den meisten
Aufführungen durch Zuteilung besonderer Aufgaben und Rollen
weitgehend bewahrt, ein weiteres Zeugnis dafür, daß das Theater der Kur-
nai - mit Ausnahme der Schwirrholzspiele - als eigentliches Urtheater
gelten darf.

359



4- DIE KULIN

Kulin heißt Mensch

Die Kulin sind die westlichen Nachbarn der Kurnai. Kulin heißt
Mensch. Soweit wie diese Bezeichnung reichen die Kulinsprachen und
Kulinstämme46. Sie bilden mit dem Kurnai die älteste Sprachgruppe
Australiens. Das Kulingebiet in Viktoria grenzt im Süden ans Meer,
im Osten an die australischen Alpen, im Norden an den Murray-River.
Im Nordwesten und Westen sind die Grenzen fließend, da hier die
Narrinyeristämme über das linke Murrayufer weit nach Viktoria
herübergreifen. Die ältesten Sprach- und Kulturgebiete liegen in Ost- und
Mittelkulin. Die wichtigsten Stämme sind die an der südöstlichen Küste,

im Hinterland von Melbourne wohnenden Wurrunjeri, »die das

Zweiklassensystem Falke-Krähe mit Vaterfolge besitzen«47. Davon
bewohnen den südöstlichen Falkenteil die Bunurong, den nordwestlichen

Krähenteil die Wawurong. Aus dem Gebiet der Wurrunjeri stammen

fast alle bekanntgewordenen Mythen.
Die Kulinstämme in Viktoria sind nicht so abgeschlossen wie die Kurnai.

Vielen Strömungen sind ihre gesellschaftlichen und religiösen
Einrichtungen ausgesetzt gewesen; ein Beispiel dafür sind die vielfältigen

Bestattungsformen: nebeneinander bestehen Erdbestattung,
Plattformbestattung, Verbrennung, Doppelbestattung [nach Verwesung
des Fleisches Ausgraben des Skeletts, Tragen als Amulett, Rotmalung
der Knochen, zweites Begräbnis] und Kannibalismus. - 1863 zählte
man noch tausendachthundert Kulin, 1900 waren die meisten
ausgestorben.

Gott tanzt

Die Wurrunjeri besaßen einige mythische Spiele, in denen ihr Glaube
an Gott und Jenseits in kultischen Aufführungen dargestellt wurde.

Die Erschaffung der ersten Menschen. Der Bericht über
das Spiel von der Erschaffung der ersten Menschen wird nur verständlich,

wenn man die Mythe kennt, die R. Brough-Smyth bei den Bunurong

aufzeichnete48:

Bundjil, das Höchste Wesen, bildete aus Lehm zwei Männer. Er formte
zuerst ihre Füße, dann die Beine, den Rumpf, die Arme und schließlich

das Haupt. Er freute sich über sein Werk, schaute es lange an und
tanzte rundum. Dann nahm er faserige Rinde und machte Haare daraus.

Das glatte Haar setzte er auf das Haupt des Hellhäutigen, das

krause Haar auf das Haupt des Dunkelhäutigen. Wieder schaute

Bundjil auf sein Werk, betrachtete es mit Wohlgefallen und umtanzte

360



es zum andernmal. Bundjil legte sich auf die Lehmkörper, blies seinen
Atem in ihren Mund, in ihre Nase und in ihren Nabel. Als er sehr stark
blies, regten sie sich. Und er tanzte zum drittenmal um sie herum. Er
machte sie sprechen und hieß sie aufstehen. Und sie erhoben sich als

junge Männer. - Die Frauen fand Paliyan, der manchmal als Bruder,
manchmal als Sohn Bundjils bezeichnet wird, aus Lehm in einem
Wasserloch vorgeformt. Er trug sie zu Bundjil, der in ihre Nüstern, in ihren
Mund und in ihren Nabel hauchte und sie damit zum Leben erweckte.
Nun gab Bundjil jedem Manne eine Frau, legte den Männern Speere
und den Frauen Grabstöcke in die Hände. - Am zweiten Tag zeigten
Bundjil und Paliyan den Schwarzen, wie sie Känguruh und Emu Speeren

und Wurzeln suchen müßten. Am dritten Tage aber kam ein großer

Sturm und trug Bundjil und Paliyan hinweg. - Dieses Motiv, wie
die Gottheit - Paliyan ist der Stammvater - im Sturme daherbraust
und davonfliegt, wird oft auch mimisch dargestellt19.
Den Bericht über die dramatische Darstellung der Erschaffung der
ersten Menschen verdanken wir R. Howitt50. »Der Alte Mann, so

nennen sie Bundjil, ihren Gott, hielt jetzt eine Hand an die Sonne und
machte sie warm. Als die Sonne die Erde wärmte, öffnete sie sich wie
eine Tür, und dann kamen viele Schwarze aus der Erde hervor. Und
dann sangen die Schwarzen viel wie die Weißen am „großen Sonntag";

das soll heißen, daß ein Tag heilig gehalten wurde zur Erinnerung

an die Schöpfung. Der Tanz an jenem Tage war von einer
besonderen Art, Geyip genannt. Sie hielten Gorrobori ab vor Bildern, die
merkwürdig in Rinde geschnitzt waren.«
Dieser Bericht gibt freilich kein deutliches Bild der Aufführung. Wird
der Schöpfungsmythus gesungen und dazu getanzt, wie die Schwarzen
aus der Erde herauskommen Oder tanzen die Schwarzen nur um die
in Rinde geschnitzten Bilder Wird damit der Tanz nachgebildet, den
Bundjil um die aus Lehm geformten Männer tanzte, erstens, nachdem
er die Gestalt der Männer geformt, zweitens, nachdem er ihnen das
Haar angeklebt, und drittens, nachdem er sie mit seinem Odem belebt
hatte
In ebenso undeutlichen Umrissen zeigt sich der Tanz zur Versöhnung
der bösen Schlange Maindie81.

Das Maindiespiel. Maindie, sagen die Eingeborenen aus dem
Melbournegebiet, also aus der Heimat der Wurrunjeri, ist eine große
Schlange, die den Menschen Krankheiten und Tod bringt, aber nur
tvenn Bundjil es befiehlt. Maindie stellt also eine Verkörperung von
Krankheit und Tod dar, die Bundjil den Menschen zur Strafe schickt.
Der Glaube, daß Gott die Übertretung seiner Gebote mit Krankheit

361



und Tod, mit Blitzschlag und fallenden Bäumen bestraft, findet sich
auch im Ituriurwald und im Feuerland. Edward Stone Parker sah eine
Zeremonie zur Abwehr und Versöhnung der bösen Schlange Main-
die52. »Rohe Bildnisse, bestehend aus einer großen und zwei kleinen
Figuren, ausgeschnitten in Rinde und bemalt, waren an einem
abgeschlossenen Fleck aufgestellt. Der Ort stand unter strengster
Unzugänglichkeit. Die Männer und die Frauen waren in Zweige gekleidet
und trugen in der Hand einen Stab mit einem Büschel Federn an der
Spitze. Man ließ die Männer und dann die Frauen in Einzelreihen und
in einem sehr gewundenen Gang - mimische Darstellung der Schlange?

— auf den Fleck zutanzen und ihn mehrmals umkreisen. Dann
näherten sich alle der Hauptfigur und berührten sie ehrfurchtsvoll mit
der Hand.«
Wieder erscheinen als Gegenspieler keine lebendigen Darsteller,
sondern lediglich »rohe Bildnisse«, ein größeres und zwei kleinere, die
vielleicht Bundjil und die Stammeltern darstellten ; denn da die Schlange

Maindie nur aufBefehl Gottes in Aktion tritt, müssen die Menschen
Gott um Abwehr von Krankheiten und Tod bitten.

Spiel von Tod und Auferstehung. Die Kulin glauben, die Seelen

der Guten gehen nach dem Tode in den Himmel zu Bundjil, die
Seelen der Bösen aber fahren in die Unterwelt und, in Südwestviktoria

fügt man hinzu, dort werden sie durch ständiges Feuer bestraft.
Tod und Auferstehung wurden von den Kulin am Loddon-River in
einem Geistertanz »Yepene amaidit« dargestellt, den sie von den
Bewohnern von Nordwestviktoria übernommen hatten. Auch darüber
berichtet 1854 Edward Stone Parker53.
Die Kulin halten in jeder Hand einen Zweig, schwenken ihn im
gleichen Rhythmus hin und her über jede Schulter, tanzen eine Zeitlang
in Reihen und Halbkreisen und sammeln sich zuletzt zu einem
kreisförmigen Haufen. Langsam sinken sie auf den Boden und vergraben
ihre Häupter unter den Zweigen. Nach dem Zeugnis des alten
Eingeborenen, der als Spielleiter wirkte, wurde damit das Herannahen
des Todes dargestellt, durch die bewegungslose Haltung aber, in der
sie danach eine Zeitlang verharrten, daß sie gestorben seien. Dann
begannen die alten Männer plötzlich einen wilden Tanz, schwenkten
»wütend« ihre Zweige über die am Boden liegenden Männer und
jauchzten. Die »Toten« sprangen auf ihre Füße, [tanzten und] schlössen

sich jauchzend den Alten an. Das sollte, wie die Gewährsleute
erklärten, das Wiederaufleben der Seele nach dem Tode darstellen.
Die Geister der Verstorbenen leiden im Himmel keinen Mangel, weil
es Känguruhs und anderes Wild in Fülle gibt. Sie führen ein fröhliches,

362



unbeschwertes Leben, singen und tanzen : das wird in vielen australischen
Stämmen erzählt. Wenn die Sänger oder Medizinmänner neue Spiele
erfinden wollen, steigen sie in den Himmel empor und lernen von den

Seligen neue Lieder und Tänze. So ist es verständlich, wenn das Spiel
von Tod und Auferstehung in einen rauschenden Tanz ausmündet,
wie ihn die Spielleiter selber im Himmel gesehen haben.

Spiele der Jugendweihen

Die Ostkulin sind die unmittelbaren Nachbarn der Kurnai. Erwähnen
wir die wichtigsten theatermäßigen Zeremonien der Knabenweihe, die
Wonggamuk heißt54. Der »künstliche Sturm« wird dargestellt von
Jünglingen, die rauschende Blätterzweige tragen. Im Sturm entschwand
das Höchste Wesen Bundjil von der Erde zum Himmel [Seite 361].
Hört der Kulin im Rauschen der Zweige Bundjil? Die Sänger und
Spielleiter werden zu neuen Werken inspiriert durch die Gottheit
selber. Howitt55 erwähnt ein von Wemberi gedichtetes Lied, in dem er
den Tod seines Bruders beklagt, der durch böse Magie im Dullurland
jenseits des Geelong gefallen war.

Wir gehen zu allen Gebeinen,
zu ihnen allen, die weiß schimmern
im Lande Dullur.
Das Brausen und Rauschen Bundjils, unseres Vaters,
singt in meiner Brust.

Rauschend und brausend erscheint die Gottheit. Ist mit den rauschenden

Zweigen, die die Jünglinge schwingen, seine Herabkunft zur
Jugendweihe dargestellt Es wäre denkbar, denn in der nächsten Zere-
rnonie werden die Knaben gegürtet und bemalt : sie erhalten die
Männerkleidung. Also hat Gott sie zu Männern geweiht. Nun wird dem
Jüngling ein Fell über den Kopf geworfen. Erscheint ein Wesen, das er
nicht sehen soll? Was die Männer tun, vollzieht das für die Knaben
Unsichtbare Wesen: Asche und Funken werden aus Rindenschaufeln
über die Prüflinge versprüht. Später stehen die Knaben mit jedem
Fuße in einem Erdloch. Während ein Schwirrholz erbraust, werden
ihnen ein oder zwei obere Frontzähne ausgeschlagen. Das Schwirrholz
deutet hier in einem Hörspiel denjenigen an, der das Zahnausschlagen
vornimmt und damit aus dem Grabe der Knaben die Auferstehung
der jungen Männer ermöglicht. Da nur ein Schwirrholz tönt, stellt es

entweder den Stammvater oder das Höchste Wesen dar. Später folgt
die Demaslderung des Schwirrholzes durch Vorzeigen und die übliche
Drohung bei Verrat: der Schwirrholzgeist also war es, der den Knaben

363



die Zähne ausschlug und sie damit zu Männern machte. Die Weihe
der Knaben zu Jägern - die Voraussetzung zur Erhaltung einer
Familie - erfolgt durch den Gang mit alten Männern auf die Jagd und
die Aufführung von Tier- und andern [obszönen] Spielen. Die
Tierspiele sprechen für eine kultische Jagd, die »obszönen« Spiele für
Mannbarkeitsfeiern. Auch das Wasserspritzen im Fluß und Wassertrinken,

die Schlußzeremonie der Kurnaijugendweihe, fehlt nicht. Das
Ausräuchern der Prüflinge, das bis zum jüngsten Stamm der Australier

nachwirkt, zu den Aranda, findet sich schon hier. Die Wonggamuk-
knabenweihe hat die verschiedenartigsten Zeremonien von andern
Stämmen übernommen. Die eigentliche Mannbarkeitsweihe erfolgt
mindestens dreimal: das Höchste Wesen erscheint im Sturm, weiht die
Jünglinge, worauf sie die Männerkleidung und -bemalung anlegen;
im Funkenregen werden die Knaben zu sprühenden Sonnen: die
Sonnenmythologie des totemistischen Kulturkreises wirkt auf die Knabenweihen;

durch Zahnausschlagen werden die Knaben dem Stammvater
angeähnlicht : die Mondmythologie des mutterrechtlichen Kulturkreises

wirkt auf die Knabenweihen.

Die Wonggoa- oder WonGUPKAKnabenweihe, die bei einigen
Gruppen der Ostkulin gefeiert wird, entspricht in fast allen Teilen der
Wonggamukfeier, doch wird der Ritus der Zeigung des Schwirrholzes
reicher ausgeführt.

Bericht von R.H. Mathews50

» Mehrere Männer schlagen mit
Rindenstreifen aufden Boden und ahmen
damit den herankommenden Donner
nach.«
» Mehrere Schwirrhölzer erklingen
mit zunehmender Wucht.«

»Die Felldecken werden den Knaben
vom Haupte genommen, und sie werden

geheißen, die Männer mit den
Schwirrhölzern anzuschauen. Jeder
Pate sagt zu seinem Novizen: „Das
ist dein Großvater."«
»Die Männer treten nun hervor und
legen jedem Prüfling ein Schwirrholz
unter den Arm. Sie drohen [mit Tod]
für den Verrat der Geheimnisse, die

Bemerkungen

Donner ist meist die Stimme Gottes,
hier also Bundjils, die mit Schlagen
von Rindenstreifen auf den Boden
nachgeahmt wird57.
Donner als Stimme Gottes und
Schwirrhölzer als Stimmen der
Stammeltern oder des Stammvaters
sind hier deutlich geschieden.
Die Felle, mit denen die Knaben
verhüllt sind, ermöglichen das Plörspiel-
Die Schwirrhölzer werden »demaskiert«

und als »Großvater«, das ist

»Stammvater«, bezeichnet.

Das Gleichgewicht der Geschlechter
ist gestört. UneingeweihteundFrauen
dürfen nicht wissen, daß die brausenden

Töne nicht vom Stammvater sel-

364



sie in der Knabenweihe gesehen und
gelernt haben.«
»Am nächsten Morgen werden die
Prüflinge auf einen freien gereinigten
Platz geführt.«
» Mitten auf dem Platz liegt ein Stück
Baumrinde, in das die rohe Zeichnung

eines Mannes in halber Lebensgröße

geschnitzt ist. Sie stellt Dara-
mulun dar, eine mythische Gestalt,
die mit der Knabenweihe in Verbindung

steht.«

»An der Spitze der menschlichen
Gestalt liegen zwei wirkliche Schwirrhölzer,

das eine größere, Muddyigung
genannt, das andere, Yirraga-min-
nung, soll die Frau des Muddyigung
sein.«
»Die Männer tanzen [um Rindenfigur

und Schwirrhölzer] rund herum
und singen : „Daramulun Ngunning-
a — wa Nundhunnu, yeh yeh yeh !"
Danach wird denJünglingen bei Verrat

dieser Geheimnisse wiederum Tod
und schreckliche Krankheit
angedroht.«

»Zuweilen wird Daramulun dargestellt,

indem lose Erde aufgehäuft und
geformt wird. In einigen Gegenden
sieht man auch noch andere Darstellungen,

einige aus Erde aufgehäuft,
andere in Rinde geschnitten.«

ber, sondern nur vom Schwirrholz
herrühren.
Der Kultplatz wird eigens hergerichtet.

Daramulun ist das Höchste Wesen
und zugleich der Stammvater bei den
Yuin. Daß nicht nur die Stammeltern,
sondern auch Gott selber kommt, um
die Knaben zu Männern zu weihen,
war dem »Donner« zu entnehmen,
den die Männer durch Schlagen von
Rindenstücken auf den Boden
nachahmten.

Die beiden Schwirrhölzer deuten fraglos

auf die Stammeltern. Da sie neben
Daramulun liegen, sind also sowohl
die [von den Yuin übernommene]
Gottheit als auch die beiden Stammeltern

an der Weihe anwesend.
Aus dem Lied, dessen Übersetzung
nicht bekannt ist, geht hervor, daß
Daramulun angerufen wird. Die Knaben

werden also in erster Linie der
Gottheit [allerdings der Yuin!]
geweiht, oder die Zeremonien werden
nicht ohne seine Anrufung durchgeführt.

Manchmal wird also nicht nur Gott,
oft werden auch andere Wesen, vor
allem wohl die Stammeltern, bildlich
dargestellt. Die bildlichen Darstellungen

weisen auf höhere Kulturschichten.

Pygmäen und Feuerländer besitzen

sie noch nicht.

Die Westkulin in Westviktoria liegen am weitesten ab vom altertümlichsten

Stamm der Australier, den Kurnai, und sind stark den Strömungen

der höher entwickelten Stämme in West- und Mittelaustralien
ausgesetzt. Im Mittelpunkt ihrer Knabenweihen, der Dolgaritze.ve.mo-
tiie58, stehen Haarausrupfen und Rotfärben. Der Hauptszene geht
auch hier der »künstliche Sturm, verursacht von schnell laufenden
Jünglingen mit rauschenden Zweigen«, voraus: Gott selber erscheint
zur Jugendweihe. Während des Ausrupfens der Haare ertönt das
Schwirrholz. Dann folgen Rotfärbung und Bekleidung. Das Rotfärben

365



und Haarausrupfen der Prüflinge ist eine kultisch-theatralische
Zeremonie, die »aus der Sonnenmythologie des totemistischen Kulturkreises

hervorgegangen ist, indem der junge Initiant der jungen strahlenlosen

[darum: Haarausrupfen], rotglänzenden Morgensonne angeähn-
licht werden soll. Diese Form der Initiation besteht tatsächlich bei den
im Westen der Kulin benachbarten Stämmen der Narrinyeri [die
bereits nicht mehr den eigentlichen Urkulturvölkern Australiens
zuzuzählen sind]. Wo diese Form bei den Kulin sich findet, [ist sie Fremdgut

und] steht mit der bei ihnen herrschenden Religion in keiner lebendigen

Verbindung50.«
Adler- und Krähenspiele - die Spiele der beiden Klassentotems -
bekunden die Aufnahme des Neugeweihten in seine Stammeshälfte, und
nun erst erfolgt die » Demaskierung « der beiden Schwirrhölzer, von
denen das kleinere als die Frau des größeren bezeichnet wird, womit
erwiesen ist, daß die Schwirrhölzer die Stammeltern darstellen.
Tierspiele, die noch erwähnt werden, machen aus den Knaben offenbar
» geprüfte Jäger «.

Die Eigenart des Kulintheaters

Tierspiele werden, wie von allen australischen Stämmen, auch von
den Kulin leidenschaftlich gern getanzt. Bemerkenswert sind die drei
Mythenspiele: die Erschaffung der ersten Menschen, die Versöhnung
der bösen Schlange Maindie, das Spiel von Tod und Auferstehung:
tiefste Geheimnisse, die die Kulin beschäftigen und erregen, werden in
mimischen Darstellungen in der Form der Corrobori aufgeführt.
Die Knabenweihen sind die großen Feste, zu denen viele
Stammesangehörige zusammenströmen, sich an Spiel und Tanz erfreuen und
ihre Künste der Jugend weitergeben. Die Zeit der Knabenweihe wird
damit auch zur Theaterschule. Vor allem aber weist die Knabenweihe
mit ihren mannigfaltigen Veranstaltungen zahlreiche theatralische
Gestaltungen auf, die jeweils die Höhepunkte der Weihen besonders

einprägsam formen, und zwar in Schauspielen und Hörspielen. »Kultische

Jagden« machen die jungen Männer zu Jägern, »obszöne Spiele«

bestätigen offenbar ihre körperliche Reife. Daß ursprünglich oft
nicht nur Männer, sondern auch Mädchen spielten, beweist der Emutanz

am Reifefest einer Häuptlingstochter der Wurrunjeri, die als

Theaterkostüm einen Schurz aus Emufedern trug60.
Die sakrale Grundlage des Theaters der Kulinstämme ist nicht zu
übersehen. Gott gab den Männern nicht nur die Speere und den
Frauen den Grabstock, er inspiriert die Sänger und Spielleiter auch zu
Lied, Tanz und Spiel. Howitt hat einst einen Sänger nach dem Ur-

366



sprang seiner Lieder gefragt. Der Eingeborene antwortete, er habe den

Gesang von seinem Großvater erhalten, »der ihn erhielt von seinen

Eltern, die ihn erhielten von den Leuten der alten Zeiten, die ihn
erhielten von Bundjil«61.

5. DIE YUIN

Der zaubernde Häuptling

Die Yuin sind die östlichen Nachbarn der Kurnai. Der größte Teil der
Yuin wohnt an der Küste vom Kap Howe - in der Nachbarschaft der
Kurnai — in östlicher Richtung bis nach Port Macquarie; ein kleiner
Teil der Yuin bewohnt einen Landstreifen, der über die Alpen hinweg
bis auf die Hochebene ins südöstliche Viktoria hineinreicht. Die
Nordgrenze bildet der Shoalhavenfluß.
Das Yuin steht den Kulin-Kurnai-Sprachen nahe62. Die gesellschaftliche

Gliederung zeigt Spuren des Geschlechtstotemismus und eine

Neigung zu individuellem Totemismus. »Die beiden Inlandstämme
der Südyuin, die Ngarigo und Wolgal, und wahrscheinlich auch die
schon früh ausgestorbenen Theddora hatten ein Zweiklassensystem
Falke-Krähe mit Mutterfolge und einer Anzahl Totemclans, die in die
beiden Heiratsklassen eingeteilt waren63«. Die Küstenyuin, die
altertümliche Uberlieferungen bewahrt haben und hier allein dargestellt
Werden, kennen das Zweiklassensystem nicht; sie sind vaterrechtlich
geordnet.
Die Bezeichnung Gommera schließt die drei Ämter des Häuptlings,
Medizinmanns und Zauberers in sich. Damit besitzt der Yuinhäuptling
eine größere Machtfülle als die Häuptlinge der Kurnai und Kulin. Die
Zauberhäuptlinge verstehen sich auf glückspendenden und
schadenbringenden Zauber, den sie durch D'oia, Zaubermittel [Quarzkristalle,

Schaumbildung im Mund, kleine Schlangen, die sie aus dem Mund
hervorzaubern und so weiter], auf Freunde und Feinde übertragen.
Die Zauberhäuptlinge können an einem Faden, so dünn wie ein
Grashalm, bis zum Himmel hinaufklettern : sie haben ihre Macht von Da-
famulun, dem Höchsten Wesen. Wenn jemand stirbt, ist es Aufgabe
her Zauberhäuptlinge, herauszufinden, ob natürlicher Tod oder Tod
durch Zauberwirkung vorliegt. Tod durch Zauber ruft der Blutrache.
Die Kenntnis der Yuinstämme ist A. W. Howitt zu danken, vor allem
seinem wichtigsten Werk, »The Native Tribes of South East Australia«,
London igo464.

367



Schwirrholz - Stimme Gottes

Das Höchste Wesen der Yuin war ursprünglich Mirirul. Da Mirir Himmel

heißt, ist er damit als himmlisches Wesen gekennzeichnet. Die
Erinnerung an Mirirul ist fast verblaßt. An seine Stelle trat Daramu-
lun, der ursprünglich Stammvater war, auf den aber mit der Zeit alle
Eigenschaften des Höchsten Wesens übertragen wurden. Gott und
Stammvater sind somit zu einer einzigen Gestalt verschmolzen. Dara-
mulun ist der Gründer und Wächter der sittlichen und sozialen
Gesetze des Stammes. Er bestraft die Übertretung seiner Gebote durch
Krankheit und Tod. Er hat die Yuin »alle Künste« [!], also auch
Theater und Gesang gelehrt65. Er hat das Kuringal, die Knabenweihe,
eingesetzt und erscheint als »Maskengestalt«, um die Weihe -
Hauptzeremonie ist das Zahnausschlagen - selber vorzunehmen. »Wenn die
Menschen sterben, so werden sie hinaufgebracht zu einem großen
Baum, wo Mirirul sie erwartet und richtet. Die Guten nimmt er auf in
den Himmel. Die Bösen sendet er an einen andern Ort, wo sie bestraft
werden. Der große Baum ist der Himmelsbaum, wo all die Sterne hängen,

derselbe, den bei der Knabenweihe der scheinbegrabene Gommera

aus dem Grabe hervorstehen läßt06.«
Der Donner ist die Stimme Gottes, die zur Förderung von Wachstum
und Fruchtbarkeit den Regen herbeiruft. Das Erbrausen des Schwirrholzes

ahmt das Donnerrollen nach: bei den Yuin ist das Schwirrholz
somit die »akustische Maske« der Gottheit. »Er war es, der zuerst das

Schwirrholz machte, dessen Ton seine Stimme darstellt67.«
Daramulun wird in Reliefs aus aufgehäufter Erde während der
Knabenweihe dargestellt, den Prüflingen gezeigt und von den
Zauberhäuptlingen angerufen und umtanzt. Eine Pluldigung an das Höchste
Wesen: Gottesdienst. Daß der Stammvater Züge eines Mondwesens
annahm, die auf die Gottheit übertragen wurden, wird bei den
Knabenweihezeremonien noch zu zeigen sein.

»Verabscheuungswürdige Tänze«

Unterhaltende Tanzspiele werden während der Knabenweihe alle Tage

aufgeführt: abends - oft während mehrerer Wochen -, bis alle

Stammesgruppen sich am Festplatz eingefunden haben; im Lager der

geweihten Männer; oft im Lager der zu weihenden Knaben; manchmal

im Lager der Mütter und ihrer Begleiterinnen. Meist werden
Tierspiele dargestellt. Bei den Nordkuri, die mit den Yuin verwandt sind,

werden getanzt: Känguruh, Iguana, Soldatbird, Fliegender Fuchs,

Native Bär, Rock-Wallaby, Wombat und andere Tiere. Mathews fin'

368



det, daß diese Tänze oft von verabscheuungswürdigen Gesten begleitet

werden68. Die nordwestlichen Kuri tanzen den Fliegenden Fuchs,
das Opossum, das Wombat, das Bandicoot, das Wallaby. Eines der
Männerlager im Wald wird als Ruingat, »Spielplatz«, bezeichnet.
Vor der Rückkehr zu den Müttern wird ein Krähen- und ein Dingospiel

aufgeführt. Bei den mit den Yuin-Kuri nicht verwandten, ihnen
aber benachbarten Kumbainggeri werden im Lager der Knaben während

zehn bis vierzehn Tagen neben Tierspielen auch »Szenen des
täglichen Lebens«, also Mimodramen, vorgeführt69. Was die Mütter und
ihre Begleiterinnen in ihrem Lager tanzen, wird nicht gesagt. Bei den
Nordkuri führen die Frauen ihre Tänze im Innern des Großkreises auf,
während die Männer in Schlangenlinien auf sie zutanzen und sie
umkreisen70. Die Frauen der Nordkuri haben neben ihrem Lager einen
besonderen Tanzplatz sorgfältig gesäubert und in der Mitte ein großes
Feuer angezündet; darum nennen sie ihren Spielkreis »Feuerplatz«.
Hier versammeln sie sich jeden Abend zum Singen und Tanzen, wobei
sie mit Blätterbüscheln geschmückte Grabstöcke tragen71. Die Nacht
vor der Rückkehr der Knaben wird durchgetanzt72.
Nach der Weihe werden die Knaben eines Stammes der Mittelkuri am
Barringtonfluß für acht bis zehn Tage in ein Lager geführt, »wo sie

ihre einheimischen Lieder und Tänze lernen, die ihnen von Bayemai,
„ihrem großen Schöpfer" gegeben sind«73. Theater- und Tanzunterricht

erweist sich also auch hier als Bestandteil der Jugendweiheunterweisungen,

und wie in andern Stämmen ist Gott selber es, der die
Menschen die Kunst des Tanzes und der Rollendarstellung lehrte.

Knabenweihe durch J^ahnausschlagen

Je weiter man sich von der Urkultur entfernt, um so stärker treten zwei
Merkmale in Erscheinung: erstens nimmt die Rollendarstellung
immer breiteren Raum ein, und zweitens tritt die Jugendweihe immer
mehr zurück zugunsten der Knabenweihe. Die Kurnai hatten noch
eine ausgesprocheneJugendweihe; bei den Kulin ist sie noch erschließbar,

aber bereits im Verfall; bei den Yuin sind die Mädchen
ausgeschlossen, die Mütter wirken in einigen Zeremonien noch mit, um die
Lösung der Knaben von den Müttern darzustellen, geweiht aber werden

nur noch die Knaben. Damit verschwindet oft auch das
Stammelternpaar aus den kultischen Darstellungen, und übrig bleiben dann
oft nur noch der Stammvater und das Höchste Wesen, die bei den
Yuin zu einer einzigen Gestalt verschmolzen sind.
Die Knabenweihe der Küstenyuin 74 heißt Kuringal. Kuring heißt : Wald,
Busch; Kuringal also Buschzeremonie.

24 369



Es gibt zwei Formen der Knabenweihe. Die kürzere und einfachere
Zeremonie, die den Yuin ursprünglich zugehört, heißt Kadya-Wallung; sie

dauert zwei Tage. Die umfangreichere Zeremonie heißt Bunan; sie dauert
drei bis vier Tage und ist von den Wiradyuri und Kamilaroi stark
beeinflußt, wenn nicht überhaupt übernommen.

Die Kulträume. Zur Knabenweihe versammeln sich dieTeilnehmer
des gesamten Stammes. Wenn Knaben der Katungal, der Küstenyuin,
geweiht werden sollen, werden dazu auch die Männer der Baiangal,
der Waldyuin, eingeladen. Die Paten der Knaben stammen stets aus
der Gegengruppe.
Jeder Knabe, der geweiht werden soll, erhält zwei Paten [Kabo] als

persönliche Lehrmeister und Helfer, die aus der Gruppe stammen, in
die er einst hineinheiraten wird. Die Knaben dürfen nicht sprechen;
sie müssen sich durch Zeichen mit ihren Paten verständigen.
Der Ort der Stammesweihe liegt in der Stammeshälfte, deren Knaben
geweiht werden. Dafür wird ein Platz gewählt, der genügend Wasser,
Wald und Wild aufweist, um etwa zweihundert Menschen ein paar
Tage lang ernähren zu können.
Der Kultraum für die Kadya-Wallung-Zeremonie besteht lediglich in
einem kreisrunden, gesäuberten Platz. Für die Bunanzeremonie werden

drei Kulträume hergerichtet: zwei Kreise und ein Pfad, der sie

verbindet. Die Räume werden gerodet und gereinigt. Der große Kreis
mißt im Durchschnitt vierunddreißig Fuß [10,32 Meter], der kleine
zweiunddreißig Fuß [9,76 Meter]; die Größe paßt sich der Zahl der
Teilnehmer an. Ein Erdwall von einem Fuß Höhe faßt die Kreise ein,
die dreihundertfünfundsechzig Schritte voneinander entfernt sind. Die
Wipfel der Bäume werden über den beiden Kreisen zu einer
Laubkuppel, über dem Verbindungsweg zu einem Laubdach gewölbt. Sind
nicht genügend Äste vorhanden, dann werden sie in der Umgebung
geschnitten und in die Erde gesteckt, um damit die Laubgewölbe zu
ermöglichen. Die Kulträume bestehen somit aus Laubarchitekturen.
Rechts und links vom Laubengang sind aus Erdaufhäufungen Reliefs

geschaffen. Dargestellt werden der Stachelameisenbär, dessen Stacheln
durch Stöcke angedeutet sind; Murunbul, eine braune Schlange aus

Lehm; ein Känguruh; ein Fisch und schließlich der tanzende Dara-
mulun, umgeben von den Waffen und Werkzeugen, die er erfand und
den Vorvätern der Yuin gab. Die Gestalt Daramuluns ist als Erdrelief
auch inmitten des Kleinkreises gebildet: eine urzeitliche Tempelanlage.

In neunundzwanzig Bäume sind geometrische Zeichen in die
Rinde geschnitten. Erdplastiken und Rindenzeichnungen werden Muttina

genannt.

37°



Die einfache und altertümliche Kadya-Wallung-Zeremonie begnügt
sich mit mimischen Darstellungen; sie steht damit der Urkultur nahe.
Die umständliche Bunanzeremonie stellt in den Dienst ihrer Veranstaltungen

außer der mimischen Darstellung noch Architektur, Plastik,
Zeichnung.
Dauerhafte Stoffe sind für diese Kunstwerke nicht verwendet; doch
sah Mathews noch acht oder zehn Jahre nach der Knabenweihe, die
er nur vom Hörensagen kannte, indes Howitt sie persönlich erlebt
hatte, die in die Bäume geschnittenen Zeichen und die verwitterten
und zum Teil schon fast verschwundenen Erdbilder. Wie im Feuerland

die Jugendweihe- und die Männerhütte der Witterung überlassen

werden, bleiben auch bei den Yuin die Heiligtümer dem Verfall
ausgesetzt.

Empfang der Gäste, Reinigung der Knaben im Feuer, Lösung der
Knaben von den Müttern spielen sich für Kadya-Wallung- und für
Bunanzeremonie in gleicher Art ab.

BEGRÜSSUNG DER ANKOMMENDEN GASTGRUPPEN DURCH DAS

»Schlangenspiel«. Die Gastgeber haben das Lager bezogen und
erwarten, oft während Wochen, das allmähliche Eintreffen der
verschiedenen Gruppen, die das Fest besuchen. Wenn die erste Gruppe
der »Fremden« zu erwarten ist, geht ein junger Mann, dem diese

Rolle übertragen wurde, aufdas Lager zu, bleibt bei einem Stück Holz
plötzlich stehen und ruft: »Gori! Gori! Eine Schlange! Eine Schlange!«

Überrascht laufen andere Männer dazu: »Wo ist sie?« Er
antwortet »erschrocken«: »In diesem Holz! Kai! Kai!« Alle Männer
reihen sich hinter ihrem Anführer an. Jeder trägt in jeder Hand einen
Zweig : die Buschzeremonie beginnt. Einige tragen statt Zweigen Bume-

rangs. Die Männerreihe läuft im Gänsemarsch in einer gewundenen
Linie, die die Windungen einer Schlange nachahmt, wie Howitt
ausdrücklich bemerkt, durch das Lager, schlägt abwechselnd den Zweig
in der linken und in der rechten Hand auf den Boden, und alle rufen
dazu: »Hai! Hai!« [oder: »Huh! Huh!«]75 Die »Männerschlange«
hält an jedem Lager und besucht jede Hütte, läßt den Laut pr pr
hören, hebt einen Zweig [oder Bumerang] zum Himmel und den
andern zur Erde : der zum Himmel erhobene Zweig weist auf den, dessen

Namen man nicht nennen darfund der kommen wird, um die Knaben
zu Männern zu weihen. So erhalten die Frauen Nachricht vom
bevorstehenden Beginn der Knabenweihe.
In der Form des »Schlangentanzes« kommt jede neue Gruppe ins Lager

und begrüßt jede Hütte. Gastgeber und Gäste begeben sich in den
Großkreis. In die Mitte treten die Mütter mit den Prüflingen. Zuerst

371



umtanzen die Gäste Frauen und Knaben und rufen dabei die Namen
und Orte, Berge und Flüsse ihrer Heimat. Dann tanzen die Gastgeber
um Frauen und Prüflinge und rufen auch die Namen ihrer Heimaten
aus. Darauflegen die Männer ihre Zweige auf die Erdumwallung des

Großkreises. Die Frauen setzen sich auf die Umwallung mit dem Rük-
ken gegen den Eingang zum heiligen Pfad, der in den Kleinkreis führt.
Die Frauen trommeln auf Felle und singen dazu das »Zahnlied«,
damit die Zähne ihrer Söhne sich leicht lösen in der schmerzhaften
Zeremonie. Während die Frauen singen, begleiten die Gastgeber die neu
eingetroffenen Männer den Pfad entlang, zeigen ihnen die Erdbilder
und Rindenzeichnungen. Die wichtigsten Erdreliefs werden umtanzt.
Im Kleinkreis umtanzen die Häuptlinge das Erdbild Daramuluns,
während die übrigen Männer die Umwallung umstehen. Dann kehren
alle Männer mit dem Ausruf pr pr in den großen Kreis zurück, wo die
Frauen nun ihr Lied beenden. Die Versammlung löst sich auf. Die
Neuankömmlinge beziehen ihr Lager in der Richtung ihres Stammesgebietes.

Abends veranstaltet der einladende Stamm ein Corrobori-
tanzfest zu Ehren der neuen Gäste.
Dieses Begrüßungszeremoniell wiederholt sich bei der Ankunft jeder
neuen Gruppe. Wenn nachts aus dem Lager der jungen, schon geweihten

Männer das Schwirrholz tönt - Gott, der kommen wird, um die
Knaben zu weihen, kündigt sich im Hörspiel an -, singen die Frauen
das Zahnlied. Fröhliche Tänze, erregendes Brausen des Schwirrholzes,
als Antwort die Lieder der Frauen: Nacht für Nacht, bis alle Gruppen
sich versammelt haben.

Reinigung der Knaben in Feuer und Rauch. Eines Tages, im
Morgengrauen, treten aus allen Hütten mit brennenden Holzfackeln
die Männer, gehen auf den Großkreis zu und werfen die Fackeln zum
heiligen Feuer zusammen. Die Lohe steigt zum Himmel. Die Feier
beginnt.
Die Paten bereiten ihre Schützlinge um ein kleines Feuer herum, hundert

Yards vom Lager entfernt, auf die ersten Zeremonien vor. Sie malen

den Knaben Flecke aus weißem Lehm auf Schultern, Arme und
Brust und weiße Streifen quer über die Beine. Um die Stirne winden
sie den Knaben ein Band aus weißen Grasfäden.
Die Knaben reiten auf den Schultern eines ihrer Paten in den Großkreis

hinein. Vor ihnen schreiten die übrigen Paten, hinter ihnen die
Frauen. Die Knaben sitzen auf der Erdumwallung und starren schweigend

ins Feuer. Sie halten einen Frauengrabstock zwischen den Füßen.
Ein Netzbeutel, wie Frauen ihn verfertigen, hängt daran und enthält
die von Freunden gestiftete Männerkleidung: eine lange Schnur aus

372



Opossumhaaren, die später um die Hüfte geschlungen wird, den
Männerschurz, ein Stirnband, einen Nasenknochen, der später durch die
Nasenscheidewand gezogen wird.
Die Gommera schüren das Feuer; die Knaben müssen die sich immer
steigernde Hitze mannhaft ertragen; sie werden »geröstet«; sie werden

im Feuer gereinigt, daß sie rein die Zeremonien begehen. Außerhalb

der Umwallung steht hinter ihrem Sohn die Mutter. Verwandte
haben sie festlich bemalt. Auch sie starrt, wie der Sohn, in die schmerzende

und reinigende Glut. Die übrigen Frauen und Kinder sehen die
Reinigungszeremonie aus einiger Entfernung mit an.
Die Männer umkreisen das Feuer. Jeden Schritt begleitet ein Schrei.
Sie fallen zu Boden, die Köpfe zum Feuer gewendet, und bleiben
unbeweglich liegen.

Entführung der Knaben durch die Stammeltern. Der
Häuptling schlägt mit einem Stück Baumrinde auf den Boden. Die
Männer erheben sich, betäubt von der Glut. Auf Geheiß der Alten
legen sich Frauen und Kinder auf die Erde. Sie werden mit Fellen und
Büschen bedeckt. Beginnt ein Hörspiel Zwei Schwirrhölzer erbrausen.
Vielleicht vergaß man, was die zwei Stimmen bedeuten. Daramulun
ist Gott und Stammvater zugleich. Eines der Schwirrhölzer ist er: als

Stammvater; das andere somit die Stammutter. Die Männer schlagen
an ihre Waffen. Die Paten führen die Knaben aus dem Großkreis den
Prozessionsweg entlang zum Kleinkreis. Die Frauen und Kinder sehen

nicht, was geschieht. Sie hören den Lärm. Sie hören die Schritte. Sie
hören die Stimmen der Schwirrhölzer, die sich entfernen : die Stammeltern

sind erschienen und haben die Knaben entführt. Wenn die alten
Männer Decken und Laubwerk wieder wegnehmen und die Frauen
und Kinder sich erheben und umschauen, sind sie allein. Sie haben
ein Hörspiel erlebt. Die geisterhaft schwirrenden Stammeltern haben
Männer und Söhne entführt. Frauen und Kinder begeben sich ins

neue Lager, das irgendwo im Busch für sie errichtet ist.

Die Kadya-Wallung-Prozession. Für die Kadya-Wallung-
Zeremonie wird kein Prozessionsweg mit Boden- und Baumfiguren
Und kein Kleinkreis angelegt. Der Weg führt durch den Wald über
Hügel und durch Täler zum neuen Lagerplatz. Unterwegs wird den
Knaben während verschiedener Halte Unterricht in Form mimischer
Darstellung erteilt.
Die alten Männer eröffnen die Prozession. Die Knaben folgen; sie tragen

auf dem Kopf Felldecken: sie sehen somit nur vor sich auf den
Boden. Jeder wird von zwei Paten begleitet, die ihn am Oberarm fest-

373



halten; sie tragen das eigene und das Bündel der Knaben. Die übrigen
Männer bilden den Schluß. Der Häuptling gibt das Zeichen zum
Abmarsch. Es geht einen steilen Waldhügel hinauf dem Gebirge zu. Oft
wird haltgemacht, um in mimischen Spielen bestimmte Belehrungen
besonders eindrücklich darzustellen.
An acht Halten werden acht Lehrspiele vorgeführt. Vielleicht waren
es auch mehr, aber die Forscher haben nur acht erwähnt. Manches
von dem, was mimisch dargestellt wird, haben die Knaben anzunehmen;

dann rufen die Männer: »Ngai! Gut!« Manches aber, was
vorgeführt wird, dürfen die Knaben, wenn sie geweiht und Männer
geworden sind, nicht tun; dann rufen die Männer: »Yah!« Das Wort
verneint alles, was in einer Szene gesagt und gemimt wird. Das heißt:
Was du hier dargestellt siehst, darfst du nicht tun. Die Spiele sind oft
schwer zu deuten. Wir führen sie dennoch hier an in der Hoffnung,
daß ihre Deutung mit der Zeit gelingt.
Das erste Spiel: Die Zeit kindlicher Spiele ist vorbei! Die Knaben
sitzen in einer Reihe. Alte Männer führen das Lehrspiel auf. Sie setzen
sich und »bilden mit vielen kindlichen Gesten aus der feuchten Erde
einen Kuchen«. Männer umtanzen die Knaben. Alte Männer treten
auf die Knaben zu und sprechen zu ihnen: »Schaut euch das an!
Schaut auf diese alten Männer! Wenn ihr später - als geweihte Männer

- in das Lager zurückkehrt und so etwas tut und mit den Kindern
spielt: Yah!« Das heißt: Das ist euch fortan verboten.
Das zweite Spiel: Die Ochsen. »Einige alte Männer kommen aus dem
Gebüsch hervor. Sie halten Zweige rund um den Kopf. [Andeutung
der Ochsenhörner ?] Sie stellen eine Schar Ochsen dar und versuchen
mit dummen Possen die Knaben zum Lachen zu bringen.« Die Knaben

aber müssen auf Geheiß der Paten zuschauen, ohne eine Miene zu
verziehen. - Ochsen sind die Tiere der weißen Eindringlinge, die
vielleicht oft im kindlichen Spiel dargestellt wurden. Die Tasmanier stellten

Ochsengespanne in Kohlenzeichnungen dar; ein alter Fischtanz
wurde in einen »Pferdecorrobori« umgedeutet [Seite 324]. Eine fremde
Welt greift ins Leben der Schwarzen ein: das soll nicht sein. Mögen
die unmündigen Kinder »Ochsen spielen«, der junge Mann weiß nun,
daß sich das nicht gehört.
Das dritte Spiel: Ochsen unter dem Joch. Die Männer reiben sich mit
Kohlenstaub ein und behaupten, »Zugochsen mit dem Joch auf dem
Rücken zu sein und reizen die Knaben durch spaßhafte Ausrufe und
Aufforderungen«. Doch fügen sie gleich hinzu: »Yah!« Dies zu tun,
ist euch verboten. Soll das heißen: wenn ihr in den Dienst der Weißen

tretet, nehmen euch die Weißen unters Joch wie sie ihre Ochsen unters
Joch zwingen?

374



Das vierte Spiel : Belehrung über Schwarzzauber. Knaben und Paten
stehen in einer Reihe. Die Männer tanzen in einem Kreis und rufen
das Wort für »Beine« aus. Sie umkreisen tanzend die Knaben und
Paten. Im Kreis tanzt ein Zauberer, bis ein D'oia [Zaubermittel]
zwischen den Zähnen sichtbar wird. »Die Paten erklären dabei den Knaben

die großen und tödlichen Kräfte der Zauberer, deren
Unterweisungen sie stets folgen müssen.«
Das fünfte Spiel : Belehrung über Weißzauber. Alte Männer treten aus
dem Wald. Sie sind gebeugt und stützen sich auf Stöcke und umkreisen
die Knaben. Dann bilden sie einen eigenen Kreis, in dessen Mitte ein
zweiter Zauberer sein glückbringendes Zaubermittel hervorbringt. Die
Männer stürzen auf die Knaben los und rufen: »Ngai! Gut!« Sie

bewegen ihre Arme und Hände gegen die Knaben hin, als ob sie ihnen
etwas zuführen wollten. Die Knaben bewegen auf Geheiß der Paten
die Hände so, als ob sie etwas wie mit einem Strick an sich heranzögen :

die magischen Kräfte werden vom Zauberer und den Männern auf die
Knaben übertragen, damit Daramulun sie lieben wird. Im Schwirrholz

ertönt seine Stimme. Erst wenn die geheimnisvollen Kräfte Dara-
muluns auf die Knaben übergingen, sind sie vollwertige
Stammesmitglieder.

Das sechste Spiel : Abkehr von fraulichen Aufgaben. Männer sitzen am
Boden. Sie stellen Frauen dar und trommeln auf zusammengerollte
Felle und tun, als sängen sie ein Lied. Trommeln ist Sache der Frauen :

von Frauenaufgaben sollen die künftigen Männer die Hände lassen;
zu tun wie Frauen, ist der Männer nicht würdig.
Das siebente Spiel : Die Känguruhratte. Einige Männer haben sich mit
Gras bedeckt [»kostümiert«]. Sie kriechen auf dem Boden herum und
stellen Känguruhratten dar. »Sie führten vor den Knaben einen Tanz
auf im Kreise, in dem [zum drittenmal] ein Zauberer seine Mittel
produzierte, wobei der Name des betreffenden Tieres gesungen wurde.«
Das Lehrspiel will offenbar zeigen, daß die Gommera die Macht
haben, nicht nur Böses, sondern auch Gutes zu wirken, hier : Känguruhratten

für die Jäger anzulocken. Tatsächlich glaubt man von den
Medizinmännern in Feuerland und von den Zauberern in Australien, daß
sie sogar die Kräfte besitzen, Wale anzulocken und zu töten, um ihren
Stammesgenossen einen besonders ergiebigen Schmaus zu ermöglichen.
Das achte Spiel : Durch Laubbogen kriechen. Die alten Männer beugen

kleine Bäume herab, daß sie wie niedrige Bogen den Pfad
überspannen. Die Knaben müssen unter den Bögen durchkriechen. »Dies
Wurde gemacht, um den Knaben Gehorsam einzuprägen.« [ ]
Nach der Prozession, in deren Halte die Aufführungen eingeschoben
waren, wurde das Lager errichtet.

375



Die Bunanprozession. Für die Bunanprozession, die zweite und
umständlichere Form der Knabenweihe, wird ein besonderer
Prozessionsweg angelegt, der in den kultischen Kleinkreis führt. Als am Ende
der Feuerzeremonie die zwei Schwirrhölzer erbrausten, hatten sich die
Paten mit den Knaben auf den Prozessionsweg begeben. Außer
Sehweite werden ihnen Felldecken über die Köpfe geworfen. Man prägt
ihnen ein, daß sie weder lachen noch sprechen noch sich erschrecken
lassen dürfen. Die Erdbilder auf dem Boden und die Rindenzeichnungen

an den Bäumen werden ihnen gezeigt und erklärt. Die wichtigsten
Figuren werden von den Männern umtanzt. Vier Zeremonien werden
an den Halteplätzen beschrieben75.
Die erste Vorführung: Guraua [Loch, Grab], Spiel am Grabe. Ein
Gommera tanzt, indem er seine Beine abwechselnd von der einen zur
andern Seite wendet und gleichzeitig seine Arme hin und her schwenkt.
»Er scheint von einer Art Irrsinn besessen«, gerät also wohl in Ekstase,
während zwischen seinen Zähnen sein D'oia, ein Quarzkristall, als das

ihm eigentümliche und tödlich wirkende Zaubermittel erscheint.
Belehrt die Vorführung die Knaben, daß die Zaubermittel der Gommera
die Kraft besitzen, einen Menschen ins Grab zu bringen
Die zweite Vorführung: Djunnung-ga-bac. Alle Männer stehen um
ein Erdrelief herum, dessen Stöcke die Stacheln des Stachelameisen-
bärs bedeuten. Den Laut »Wisch«, den sie dabei ausstoßen, lassen sie

sonst hören, wenn sie das Tier aufscheuchen und aus der Erde graben.
Ein Gommera tanzt um das »Stachelschwein« und läßt sein D'oia,
einen weißen Schaum, über die Lippen treten : es wirkt tödlich, wenn
der Zauberer es einem Menschen anbläst oder in die Speise mischt.
Die dritte Vorführung: Murumbul wird vor einer aus Lehm geformten

braunen Schlange gezeigt. Wieder tanzt ein Gommera um das

Erdbild, läßt aus seinem Munde eine kleine lebende braune Schlange
zur Erde fallen, ergreift sie, hält sie hoch und versorgt sie in seinem
Beutel. Auch dieses Schlangen-D'oia wirkt tödlich.
Die vierte Vorführung: Daramulun. Er ist in einem überlebensgroßen
Erdrelief als Tänzer dargestellt, umgeben von den Waffen und
Werkzeugen der Yuin. Um die Erdfigur tanzen alle Gommera und rufen
Daramulun an. Jeder würgt sein besonderes D'oia aus sich heraus. Soll
damit angedeutet werden, daß die Zauberer ihre Kräfte von
Daramulun erhalten
Auch Känguruh, Fisch und andere Wesen werden dargestellt und
umtanzt. In neunundzwanzig Bäume sind geometrische Figuren
eingeschnitten.

Während in der altertümlichen Form der Prozessionsspiele, der Kadya-
Wallung-Zeremonie, unter acht Spielen nur dreimal die Gommera

376



ihre Zaubermittel hervorbringen, einmal für Schwarzzauber, zweimal
für Glückzauber, stehen die vier erwähnten und wahrscheinlich auch
die andern Spiele, die während der Bunanzeremonie aufgeführt werden,

im Dienste der Einschüchterung der Knaben durch tiervorbringen
von Schadenzaubermitteln, wobei als höchste Autorität für die Machtfülle

der Zauberhäuptlinge das Höchste Wesen selber angerufen wird.

Die Aufführung im »Daramuluntempel«. Die Bunanprozession

mündet in den Kleinring. In der Mitte findet sich ein Erdrelief,
das Daramulun darstellt. So wirkt der Kleinkreis als Daramuluntempel.

Die Knaben stehen mit den Fellen über dem Kopf außerhalb
des Erdringes. Einige Männer treten in den Kreis. Einer legt einen

Quarzkristall auf die Figur Daramuluns : er ist der Spender aller
Zauberkräfte. Die Männer tanzen um das Bild der Gottheit, strecken die
Arme zu ihm aus und rufen : » Daramulun Daramulun « Die Knaben
machen die Bewegungen nach. Männer und Knaben holen mit ihren
Bewegungen die Kräfte Gottes an sich heran.
Nach dieser Begrüßung der Gottheit werden die Knaben tiefer in den
Wald hineingeführt. Noch immer tragen sie die Felldecken über dem

Kopfund sind damit gezwungen, vor sich hin aufden Boden zu blicken.

Tierspiele während der Prozession auf den Lagerplatz.
Die Männer bemalen sich pechschwarz mit Kohle und Fett. Wen also
stellen sie dar? - Unterwegs zum Lagerplatz biegen sie junge Bäume
zum Boden und legen Baumstämme als Hindernisse in den Weg. Die
Prüflinge werden geheißen, die Hindernisse nicht zu überschreiten,
sondern sich demütigend zu beugen und unter ihnen hindurchzukriechen.

Wieder wird einige Male haltgemacht. Tierspiele werden
aufgeführt. Das Spiel vom fliegenden Fisch: »Mehrere Männer hängen
sich, einer an den andern, von einem Ast hernieder; wenn die Prüflinge

dann hinschauen, springen sie auf ihre Füße und führen einen
Tanz auf.« In andern Vorstellungen werden Bienen und Heuschrecken
dargestellt.
Die Gommera scheinen nicht mehr aufzutreten : ihre Aufgabe war es,

in steter Steigerung auf den anbetenden Kulttanz im Daramuluntempel

vorzubereiten: nun kommt offenbar der heitere Mimus zu
seinem Recht.

Das neue Lager am Ende der Prozessionen. Beide Arten der
Prozession, Kadya-Wallung und Bunan, führen ins neue Lager. Von
nun an stimmen die Zeremonien wieder überein. Der neue Lagerplatz
mißt sechzig Fuß oder mehr im Durchmesser. In seiner Mitte liegt der

377



ein Fuß hohe Erdhaufen. Darauf wird ein Feuer angezündet. Rund
um diesen Platz lagern die Männer in der Richtung ihrer Heimat.
Die Paten und die Prüflinge lagern in einer halbkreisförmigen, aus
Zweigen errichteten Hütte. Davor brennen ein oder mehrere Feuer.
Die Knaben legen sich auf Zweige und Büsche; noch immer ist ihr
Kopf mit Felldecken verhüllt. Einige der Paten bewachen sie. Sprechen

ist verboten. Wenn sie etwas wünschen, müssen sie sich durch
Zeichen verständlich machen.
Die Laubhütte, in der die Knaben liegen, erinnert an die Hütte der
Kurnai, in der sie in magischen Schlaf versenkt die Ankunft Mungan
ngauas, des Schöpfers, erwarten.

Die Hauptzeremonie: Die Knaben werden durch das
Höchste Wesen zu neuen Stammvätern geweiht. Wenn
Männer und Knaben ausgeruht haben, erbraust plötzlich das [ein!]
Schwirrholz. Die Männer erheben sich und heißen die Knaben
aufstehen. »Das Brausen des Schwirrholzes stellt, wie Howitt sagt, das

Rollen des Donners dar, und der Donner ist die Stimme Daramuluns,
und deshalb ist sein Ertönen etwas überaus Heiliges. Ein Barde77 der
Yuin sagte: „Donner ist seine" - dabei zeigte er nach oben -, „des
Himmels Stimme, die den Regen herabruft und alles neu aufwachsen
läßt78."« Das Höchste Wesen selber, das die Hauptzeremonie
vornehmen wird, meldet sein Nahen.
In der Nähe des Lagerplatzes bestand eine Schlucht. Hier hatte man
einen Platz für die Zeremonie des Zahnausschlagens vorbereitet : »Alle
Sträucher waren ausgerissen, die Steine aufgesammelt, und selbst die
Grasbüschel bei den Wurzeln ausgepflückt, auf einem Platz von
fünfundzwanzig Quadratfuß.« In einer Reihe waren so viele Doppellöcher
gegraben worden, als Prüflinge vorhanden waren. Im Norden des

Kultplatzes hatte ein Gommera - die Zauberhäuptlinge sind also auch
die Künstler - die Gestalt eines tanzenden Mannes in den Stamm eines

gewaltigen Faserrindenbaumes geschnitten: es ist Daramulun, der die
Knabenweihe begründete und alles weiß, was hier geschieht.
Andere Männer lösen vom Faserrindenbaum Streifen von Rinde los.

Daraus fertigen sie »Kultkleider« an. Die Rindenstreifen werden zehn
Männern quer über den Körper, die Arme und Beine gebunden, ein
Streifen wird wie eine Krone um das Haupt gelegt. Merkwürdige
Gesichtsmasken entstehen. Mit einem Rindenstreifen wird das Fleisch
der Oberlippe nach oben, mit einem andern das Fleisch der Unterlippe
nach unten gezogen. So werden Zähne und Zahnfleisch sichtbar.
Diese zehn mit Rindenstreifen kostümierten Männer knien dem Rin-
denfaserbaum, in den die Gestalt Daramuluns eingeschnitten ist und

378



vor dem die Doppellöcher in den Boden gegraben sind, in einer
Entfernung von sieben Fuß dicht nebeneinander auf den Boden. Die beiden

Flügelmänner halten einen Streifen Rinde in der Hand, mit dem
sie auf einen vor ihnen aufgeschichteten Erdhaufen schlagen können.
Die Vorbereitungen sind beendet. Wieder braust das Schwirrholz. Die
Paten kommen mit den verhüllten Knaben den Waldweg herab auf
den Kultplatz in der Schlucht. Die Knaben werden in die Erdlöcher
gestellt. Die Felldecken werden weggezogen, und sie erblicken die zehn
ihnen gegenüberknienden, grauenvoll maskierten Männer. Dann werden

die Häupter der Knaben wieder bedeckt.
Einige Männer stehen im Osten, andere im Westen des Platzes, der
Häuptling stützt sich etwas abseits auf seinen Stock, indes der
Gommera, der das Zahnausschlagen vorzunehmen hat, sich hinter einem
Busch verborgen hält.
Nun hebt der Häuptling seinen Stab. Die große Zeremonie beginnt.
Der Ostmann der zehn Maskierten erhebt seinen Rindenstreifen und
schlägt damit auf den kleinen Erdhügel, daß es wie ein dumpfer
Flintenschuß knallt. Es senkt und erhebt seinen Oberkörper der erste, der
nächste und schließlich der zehnte im Westen, der das Rindenstück
hebt und auf den Erdhügel schlägt. Alle stoßen langanhaltende Laute
aus wie sch oder usch. So rauscht die Bewegung von Osten nach Westen

und wieder zurück nach Osten eine Zeitlang hin und her.
Was bedeutet das Schau- und Hörspiel Daramulun kommt im Schiff
auf den Brandungswogen daher. »Das „Boot" ist nichts anderes als

die Mondsichel als Kahn gedeutet, wie schon in der Kulin-Kurnai-
Mythe der Stammvater Loun-Borun mit seinem Boot erscheint79.«
Wie in der Gestalt Daramuluns zwei Wesen zusammenfließen, Gott
und der Stammvater, begegnen sich hier auch zwei akustische
Darstellungsweisen: das Schwirrholz deutet auf Gott, die Wellendarstellung

mit den Sch-Lauten auf die Wogen, auf denen der Mondkahn
mit dem Stammvater fährt, der hier als Mondwesen erscheint.
Das Mondboot ist also über das Meer herangefahren. Es stößt ans
Ufer. Die zehn Maskierten tanzen auf die Knaben zu und rufen:
»Wirri-wirri-wirri! Schnell-schnell-schnell!« Plötzlich tritt aus den
Büschen tanzend ein Gommera auf. In der einen Hand hält er einen
hölzernen Hammer, in der andern ein acht Zoll langes meißeiförmiges
Stück Holz. »Da er der Repräsentant Daramuluns ist, war er nur in
eine vollständige Tracht von Kohlenstaub gekleidet.« Soll die Schwarzfärbung

andeuten, daß das Höchste Wesen eigentlich als unsichtbar
gedacht werden müßte
Während die Augen der Knaben bedeckt sind, tanzt der Daramulun-
darsteller zwischen den Knaben und den zehn maskierten Tänzern

379



durch, die » Schnell-schnell-schnell « rufen. Auch die übrigen Männer

beginnen zu tanzen. Für die Knaben spielt sich ein erregendes
Hörspiel tanzender »Geister« [der Maskierten] und der Männer ab.
Sie hören den Wirri-Gesang. Sie hören die stampfenden Füße. Sie
hören den keuchenden Atem. In ihrer Phantasie erblicken sie wieder die
Maskierten, die die entblößten Zähne fletschen.
Zwei Paten halten den ersten Knaben fest. »Daramulun« übergibt
Hammer und Meißel dem Nächststehenden, ergreift mit beiden Händen

den Kopf des Knaben, setzt seinen untern Schneidezahn an den
linken obern Schneidezahn des Knaben und preßt ihn mit Gewalt
nach oben. Wieder nimmt er seinen Tanz auf, ergreift die Werkzeuge,
setzt an den Zahn den Meißel und schlägt acht Male darauf. Der Zahn
hat sich endlich gelöst. »Daramulun« ergreift ihn und gibt ihn einem
alten Manne. Mit bewunderungswürdiger Ruhe erträgt der Knabe
die Schmerzen. Er wird abseits geführt und auf den Boden gelegt. Wie
die Kurnaiknaben das Höchste Wesen und die knetenden Hände
erleben, erfahren es die Yuinknaben im schmerzlichen Zahnausschlagen.
Auch sie sehen das Höchste Wesen nicht, denn ihre Augen sind mit
einer Decke verhüllt, und wenn sie es sehen, erblicken sie eine völlig
geschwärzte und damit unkenntlich gemachte Gestalt. Aber sie hören
die Stimme Daramuluns ; denn während des Zahnausschlagens braust
in der Nähe das Schwirrholz.
Nachdem die Knaben sich erholt haben, werden sie von den Paten vor
den Baum geführt, in dessen Rinde das Bild Daramuluns eingeschnitten

ist. Da die Knaben nun zu Männern geworden sind, offenbaren
ihnen die Paten die Lehre vom Höchsten Wesen: es wohnt über den
Himmeln und überwacht das Leben der Yuin. Wenn ein Mann stirbt,
kommt Daramulun ihm entgegen und sorgt für ihn. Er begründete die
Knabenweihe, lehrte die Väter, wie sie durchgeführt werden solle, wie
man Waffen herstellt und alles, was zum Leben nötig ist. Die Gommera
erhalten alle Macht von ihm. Er ist der große [Himmels-] Häuptling, der
alles tun und überall hingehenkann. [Er istallmächtig und allgegenwärtig.]

Er gab den Yuin Stammesgesetze, die sie vom Vater auf den Sohn
vererben. Der Verrat der Geheimnisse wird mit dem Tode bestraft.
Während die Knaben ins Lager zurückgeführt werden, nehmen sich
die Männer die Rindenstreifen vom Leib, bergen sie in die Fußlöcher
und schütten sie mit Erde zu.
Am Lagerfeuer werden den Knaben Männerkleider und
Männerschmuck angelegt. Wieder werden sie mit Decken verhüllt und
belehrt, nun seien sie keine Knaben mehr, sondern Männer.
Was bedeutet die Zeremonie des Zahnausschlagens? Wir haben das

Totem als »Maske« bezeichnet, als wahrnehmbares Zeichen für ein in

380



Wirklichkeit nicht oder nicht mehr greifbar vorhandenes Wesen. Eine
der »Masken« - man könnte auch sagen, der Symbole - des Stammvaters

ist in Südostaustralien die Fledermaus. In der Hauptzeremonie
der Knabenweihe der Yuin kommt das Höchste Wesen, um die Knaben

zu Stammvätern eines neuen Geschlechts zu weihen. Daramulun,
der tanzende, also höchst vergnügte Gott, bricht den Knaben einen
obern Schneidezahn aus und macht sie damit zu »Fledermäusen«, das

heißt, er verwandelt sie in die Totem-»Maske« des Stammvaters.
»Denn die Fledermaus hat stets im Oberkiefer weniger Schneidezähne
als im Unterkiefer; manche Arten haben im Oberkiefer zwei, im
Unterkiefer aber vier bis sechs Schneidezähne. Indem der Kandidat
jetzt oben einen Schneidezahn weniger besitzt [in Westviktoria auch
zwei Schneidezähne weniger], so wird er seinem alten männlichen
Geschlechtstotem [= Stammvatertotem] Fledermaus ähnlich gemacht80.«
Da stets das Höchste Wesen selber als Begründer der Knabenweihe
genannt wird, ist es verständlich, daß es auch als »Maskengestalt«
erscheint, um die Hauptzeremonie selber vorzunehmen.
»Auch das Schweigen der Kandidaten und das Gebot, alle Bedürfnisse
den Paten durch Zeichen auszudrücken81, führen wir auf die Stimm-
losigkeit der Fledermaus zurück, und ebenso das Gebot, die Arme stets
an die Hüfte und Oberschenkel gedrückt zu tragen auf die Art, wie die
Fledermaus ihre Flügelarme trägt82.« Auch hier also ist der mimische
Brauch, der vielleicht kaum mehr verstanden wurde, konservativer als
der neuaufgenommene Gedanke und das Wort der neuen Lehre. Wie
in unzählbaren europäischen Volksbräuchen ist der Glaube geschwunden,

das mimische Brauchtum aber vererbt sich weiter von Geschlecht
zu Geschlecht. Der Stammelterntotemismus also, der bei den Kurnai
auch in Glaube und Weltanschauung noch lebendig war, ist aus der
Fledermausmimesis der Knabenweihe der Yuin noch ablesbar. Auch
andere Züge des Brauchtums, wie etwa die oft ertönenden zwei Schwirrhölzer

und die Maskengestalt der Ngalalbal zeigen, daß ursprünglich
nicht nur der Stammvater, sondern beide Stammeltern in Glaube und
Brauch der Yuin lebendig waren.

Die Aufführungen im heiligen Lager. Während einigen Tagen

werden im heiligen Lager, das nach dem Zahnausschlagen von
den Männern und den Neugeweihten bezogen wird, Aufführungen
aller Art veranstaltet, die jeweils von sechs Uhr abends bis gegen drei
Dhr morgens dauern. Darsteller sind abwechselnd die Männer der
Küstenstämme und der Bergstämme. Frauen scheinen nicht zugegen
ZU sein. Oft ertönt das Schwirrholz, wenn Müdigkeit die Männer
übermannt: Daramulun treibt die Säumigen wieder zur »Arbeit« an.

381



Fünf Gruppen von Spielen sind feststellbar: Zauberspiele der
Gommera, unterhaltender Mimus, Totemspiele, Lehrspiele für die
Neugeweihten, Mysterienspiele.
Zauberspiele, in denen die Gommera in Ekstase tanzend - sich somit als

»höhere Wesen« fühlend - das ihnen eigene Zaubermittel aus dem
Munde hervorbringen: ein Quarzkristall, einen schwarzen Stein,
»Fleisch« oder »Eingeweide« von Tieren und anderes mehr, mit dem
sie Glück und Unglück zaubern können, werden oft vorgeführt, um die
Macht der zauberkräftigen Fläuptlinge den Männern und den
Neugeweihten immer von neuem aufs eindringlichste einzuprägen.
Heilungsspiele sind Mimodramen, in denen ein Gommera in einer
Pantomime die Heilung eines kranken Kindes darstellt. Damit ist wohl die
Nebenabsicht der Propaganda für einen ehrgeizigen Medizinmann
verbunden.
Zu den unterhaltenden Mimodramen gehören auch die Spiele vom alten
Mann, der von einer Schar Opossum gehänselt und gequält wird : ein
komisches Jagdspiel vielleicht, in dem der alte und der Jagd nicht
mehr gewachsene Jäger von den Tieren zum besten gehalten wird: ein
Urspiel vom komischen Alten
Totemspiele sind bei den Yuin erwähnt. Zwei Arten von Totemtänzen
werden vorgeführt. Die »bildlosen« Totemtänze waren »einige bloß
magische Tänze zu den Namen des Totems«. Die Tiertänze sind
theatralischer Art, denn das Gehaben des Tieres wurde pantomimisch
dargestellt: Hund, Krähe, Rock-Wallaby. Die Yuinmänner stellen
wohl wie die Aranda und Loritja jeweils nur ihr eigenes Totemtier dar.
Lehrspiele, die mimische Vorführung von Handlungen, die zu erstreben
oder zu meiden sind, wurden bereits während der Prozession ins neue
Lager gezeigt. Was zu erstreben ist, wird mit » Nga Gut « empfohlen,
was zu meiden ist, mit »Yah! Nein!« abgelehnt. Drei neue Beispiele
dafür:
» Meidet kindisches Spiel « Alte Männer führen gemeinsam einen
kindischen Tanz auf, lösen sich aus dem Tanz, verüben noch kindischere
Streiche und fallen schließlich lachend und kreischend übereinander
her. Dazu bemerkt der Lehrmeister: »Wenn ihr ins Lager zurückkehrt
und solches tut: Yah!«
»Verführung von Frauen.« Ein Mann liegt als Frau verkleidet am
Feuer und schläft. Einige Männer halten sich im Schatten der Bäume
verborgen. Einer schleicht hervor, schaut vorsichtig um sich, ob
vielleicht irgendjemand ihn sehen könnte, geht auf die »Frau« zu,
versucht, sie aufzuwecken und verrät mit eindeutigen Zeichen seine
Absicht. Die »Frau« aber erwacht nicht, und der Mann setzt sich
verärgert am Rande des Platzes nieder. Ein Mann nach dem andern tritt

382



hinter dem Baum hervor, versucht sein Glück bei der schlafenden
»Frau«. Ohne Erfolg. Schließlich erhebt sich die »Frau« und führt
einen Tanz auf, den die enttäuschten Männer mittanzen. — Die Paten
wenden sich in allen Phasen des Spiels an die Knaben; ihre Mahnungen

enden jeweils mit einem eindringlichen Yah! Das dürft ihr nicht!
Zum Schluß wendet sich auch der Oberhäuptling an die Knaben und
spricht: »Schaut auf mich! Wenn ihr irgend etwas dieser Art tut,
sobald ihr ins Lager kommt, werde ich euch töten. Später, wenn ihr älter
seid, werdet ihr eine eigene Frau erhalten.«
»Das sodomitische Spiel.« »Die pantomimischen Aktionen und Worte
ließen keinen Zweifel, daß sie die Verfehlungen darstellten, für welche
die Städte der Ebene [Sodoma und Gomorrha] durch Feuer vom Himmel

zerstört wurden.« Nach der Aufführung wies der Häuptling auf
einen der hervorragendsten Gommera und sprach zu den Knaben:
»Wenn du etwas Derartiges tust, sobald du ins Lager zurückkehrst,
wird er [jener Gommera] es sehen und dich töten.«

Mysterienspiele. Der Daramuluntanz wird während der
Feierlichkeiten oft vorgeführt: am Prozessionsweg und im Kleinkreis wird
er um die Erdfigur getanzt. Auch im heiligen Lager wird er, unter
Anrufung des göttlichen Namens, oft wiederholt. Daß die Erdfigur an
Stelle eines mimischen Tänzers tritt, ist wahrscheinlich. Jedenfalls
tanzt der Gommera, der seinen Körper mit Kohle geschwärzt hat,
während der Zeremonie des Zahnausschlagens den Daramulun. Es

gibt also nicht nur einen Huldigungstanz, in dem Daramulun angerufen

wird. Daramulun selber wird ebenfalls als Tänzer dargestellt. Als
Tänzer ist er auch in den Erdbildern festgehalten.
Ngalalbal ist eine mythische Gestalt, die nicht völlig klar erfaßbar ist.
Bald erscheint eine, bald erscheinen zwei Gestalten dieses Namens.
Bald gilt Ngalalbal als Mutter, bald als Frau Daramuluns. Des Rätsels
Lösung dürfte darin liegen : Ngalalbal ist die Stammutter und darum
die Frau Daramuluns, in dem Gott und Stammvater ja zusammengeflossen

sind. Daramulun und Ngalalbal wären danach Stammvater
Und Stammutter aller Yuin. Dem Schwanken der Meinungen haben
die Spielleiter der Yuin in einem salomonischen Urteil Rechnung
getragen: sie lassen in ihren Mysterienspielen zwei Ngalalbal auftreten.
Ein alter Sänger beginnt ein klagendes Lied auf hohen Tönen. Dann
gleitet die Melodie zu tieferen Tonlagen herab. Die übrigen Männer
stimmen ein : ein Chorlied erklingt, das immer mehr anschwillt.

»Ngalalbal! Ngalalbal! Wohin gehst du,
kommend aus weiter Ferne «

383



Während des Liedes gleiten zwei Gestalten aus dem schwarzen Schatten

des Waldes auf das Licht des Feuers zu, schweben schweigend und
fast regungslos vorüber und verschwinden dann wieder aus dem Feuerschein

auf der andern Seite ins Waldesdunkel. Jede Gestalt ist von
Kopf bis Füßen gekleidet wie die Novizen, und jede hält vor das
Gesicht mit der konkaven Seite nach außen einen gekrümmten Stock, der
einen Bumerang darstellt. Die Tradition sagt, die beiden Ngalalbal,
die Mütter Daramuluns, seien mit einem Bumerang bewaffnet
gewesen. Wenn die beiden Gestalten verschwunden sind, wird »ein
magischer Tanz zu dem Worte Ngalalbal aufgeführt«.
Das gleiche Schwanken wie in der Gestalt der Ngalalbal - ist es eine
sind es zwei? - zeigt sich bei den Küstenyuin in der Verwendung der
Schwirrhölzer. Meist erklingt nur ein Schwirrholz, und dann wird
gesagt, es stelle die Stimme Daramuluns dar. Dreimal aber werden
ausdrücklich zwei Schwirrhölzer erwähnt : während der Lösung der Knaben

von den Müttern [Seite 373]83, während der Rückkehrprozession
[Seite 386]84 und während der Vorzeigung der Schwirrhölzer [Seite
389]85. Also sind die »akustischen Masken« der Stammeltern noch
faßbar. In der Knabenweihe der benachbarten und verwandten Süd-
kuri wurde den Knaben eine riesige, aus aufgehäufter Erde gebildete
Figur Daramuluns gezeigt und daneben die kleinere Figur seiner Frau.

TAFEL xxv

australien • Oben: Die Knabenweihe der Kemmirai in Neusüdwales gipfelt im
Ausschlagen eines Zdhnes. Der Hauptzeremonie voraus gehen Belehrungen in mimischer

Form. Collins sah die Knabenweihe ijgg auf der Spitze von Farm-Cove und berichtete

darüber in »An Account of the English Colony in New South Wales«, London 1804.

Darin acht Kupferstiche. Das »Hundespiel« verleiht den Knaben die Herrschaft über die

Hunde. Links die fünfzehn zuschauenden Knaben, im Kreis auf allen vieren gehend, den

Bumerang als Schwanz in den Gürtel gesteckt, die Männer, die die Hunde darstellen.

Im Hintergrund die beiden Spiel- und Zeremonialleiter.
Unten: Kemmirai in Neusüdwales. Das Känguruhspiel gibt den Knaben das Recht, nach

erfolgter Reifefeier das Känguruh zu jagen. Die Knaben sitzen als »Publikum« im

Halbkreis links, die Männer rechts stellen das » Orchester « dar: sie schlagen mit
Holzstäben den Takt auf den Boden und singen dazu. Im Rhythmus der Musik nahen zwei

Schauspieler, sie sind müde, hinken, bleiben stehen, gehen weiter, bis sie die Reihe der

Knaben erreicht haben. Der erste trägt aufder Schulter ein erlegtes Känguruh, das er sich

als echtes Theaterrequisit aus Gras hergestellt hat. Der andre trägt auf der Schulter ein

Bündel Zweige, in der Nasenscheidewand kleine Äste und Blumen: er stellt den Busch

dar, wo sich die Känguruhs finden. »Känguruh« und Buschwerk werden den Knaben zu

Füßen gelegt. So sollen die Knaben einst, wenn sie Jäger geworden sind, das Wild den

Alten vor die Füße legen. Hunde- und Känguruhspiel sind » wirkendes« Theater, also

nicht zweckfreies mimisches Spiel.

384







Am Abend sangen einige alte Barden - also auch hier besteht wie bei
den Kurnai das Amt des Sängers - ein Lied, in dessen zwei ersten
Strophen Daramulun und in dessen dritter Strophe Ngalalbal angerufen
wurde 86.

Aus dem gelegentlichen Ertönen von zwei Schwirrhölzern an der
Knabenweihe der Küstenyuin und aus den beiden Erdrelieffiguren und
dem Kultlied der Südkuri ist zu schließen, daß die beiden im Lichte
des nächtlichen Feuers erscheinenden Gestalten ursprünglich die
Stammeltern, also Daramulun und Ngalalbal, darstellten. Dafür spricht
ein weiteres Motiv. Es wird ausdrücklich betont, daß »beide« Ngalalbal

»von Kopf bis zu den Füßen gekleidet waren wie die Novizen«
[die durch die Zeremonie zu Stammvätern neuer Geschlechter geweiht
werden] und »einen gekrümmten Stock, einen Bumerang darstellend«,
trugen. Diese Frauen also trugen Männerkleider und Männerwaffen!
Aber damit wären wir beim andern Extrem angelangt: die beiden
Ngalalbal wären danach Männer Nimmt man nun an, daß eine der
Gestalten Daramulun darstelle, dann sind Männerkleidung und
Bumerang verständlich ; dann freilich müßte man für die zweite Gestalt
Frauenkleidung und Grabstock erwarten. Die Schwierigkeiten lassen
sich nicht vollständig lösen, doch scheint die Annahme, daß die beiden
Gestalten ursprünglich das Stammelternpaar vorstellten, nicht ganz
unbegründet.
Schließlich erwähnt Wilhelm Schmidt: »Ngalalbal als zwei weibliche
Wesen rührt davon her, daß bei den Wiradyuri-Kamilaroi ein Emu
die Gemahlin Baiames [des Höchsten Wesens] ist und ein anderes Emu

TAFEL XXVI

australien • Oben: Kemmirai in Neusüdwales. Das Känguruhjagdspiel. Die
zuschauenden Knaben müssen auf die Aufführung des Jagdspiels eine Stunde lang warten.
Die Schauspieler bereiten sich hinter einem Hügel - vorn im Bild - vor: sie setzen sich

lange Kräuterbüschel in den Gürtel: die Känguruhschwänze. Rechts vorn gibt der
»Musiker« für die Känguruhtänzer den Takt an, indem er mit der Keule auf seinen Schild

schlägt. Vierzehn Männer hüpfen im Gänsemarsch heran, bald auf den Beinen kauernd,
bald sich aufrichtend, bald sich mit den Pfoten kratzend. Pjwei Männer im Hintergrund
links sind die Jäger, die den Fährten der Känguruhs folgen, sie überfallen, durchbohren

und erlegen. Durch die Vorführung der Känguruhjagd werden die Knaben zu Jägern
geweiht.

Unten: Der Kuritanz in Südostaustralien. Nach einem Aquarell von George French Angas
*845. Aus: »The Australian Theatre by Paul McGuire«, Melbourne 1348. Im Kreise

lagert das »Publikum«. Feuer und Vollmond erhellen die Szene. Rechts und links schlagen
Männer die Klangstäbe aneinander, während das Volk singt. Im Kreis die geschmückten

Tänzer. Ein charakteristisches Bild australischen Urtheaters.

as 385



das Jagdtier, das Daramulun speert87.« Da dieser Vorstellungskreis
nicht der eigenen, sondern einer fremden Mythologie entstammt, ist es

erklärlich, daß sich Mißverständnisse ergaben, die Ngalalbal bei den
Yuin als oft nur undeutlich erkennbares Wesen erscheinen lassen.

Mit einem Krähentanz werden die Aufführungen im heiligen Lager
nach einigen Tagen abgeschlossen. Am heiligen Feuer entzündet einer
der Paten drei Fackeln aus trockener Rinde. Sie werden drei Knaben
übergeben mit dem Auftrag, damit für die Probezeit im Busch ihr
Feuer zu entzünden. Dann wird das Lagerfeuer mit Erde und Asche
gelöscht.

Die Aufführungen während der Rügkkehrprozession.
Der Fläuptling führt die Prozession an. Die Männer folgen. Knaben
und Paten gehen am Schluß. Zwei [!] Schwirrhölzer erbrausen. Oft
wird ein Fiait eingeschaltet, um Aufführungen zu veranstalten.
Die erste Station: Der Daramulun-Ngalalbal-Huldigungstanz. Zwei
Schwirrhölzer lassen es ahnen, Lied und Tanz beweisen es: es wird
zwei Gestalten gehuldigt, Daramulun und Ngalalbal. Die Vorbereitungen

: Zwei Männer reinigen einen kleinen ebenen Platz und graben
mit spitzen Stöcken die lebensgroße Relieffigur Daramuluns aus der
Erde. Alles spricht dafür, daß hier der Stammvater deutlicher in
Erscheinung tritt als die Gottheit: durch Holzstücke sind die Zähne
besonders deutlich gekennzeichnet88; Zähne und Zahnlücken beweisen
die Weihe des Mannes, die Anähnlichung an den Stammvater
Daramulun; Quarzstücke als D'oia erweisen den Dargestellten als Zauberer

: Zauberwerkzeuge braucht nicht Gott, wohl aber der Mensch, der
sie von Gott empfing; der erste Mensch aber war Daramulun; »das
männliche Glied war übermäßig vergrößert«: das spricht mehr für
den zeugenden Stammvater als für den Menschen erschaffenden Gott.
»Die Männer verkleideten sich mit Zweigen über ihren Köpfen und
bildeten eine enge Querreihe vor den Füßen der Figur.« Hinter den
Männern stellten die Paten die Neugeweihten auf.
Der Tanz: Fünfmal tanzen die mit Zweigen geschmückten Männer
um die Erdfigur herum und singen dazu im Tanzrhythmus den Namen
Daramulun. In einem zweiten Tanz wurde der Name Ngalalbal
angerufen. Die Nebeneinanderstellung dieser beiden Namen in Tanz und
Lied scheint ein deutlicher Hinweis darauf, daß hier ursprünglich eine

Huldigung an das Stammelternpaar gemeint war. Die zwei auf dem
Wege zu diesen Tänzen erbrausenden Schwirrhölzer bestätigen diese
Annahme. Nun werden die Neugeweihten vor die Erdfigur geführt.
»Das ist Biâmban [der »Himmelshäuptling«], der überall hingehen
und alles tun kann.« Damit ist unzweifelhaft die Gottheit gemeint,

386



denn Gott ist allgegenwärtig und allmächtig. Das alte Brauchtum, das
sich mit größerer Beharrlichkeit zu halten vermochte - selbst Lieder
erhalten sich in altertümlichen Sprachen, die nicht mehr verstanden
werden! -, spricht für die Darstellung des Stammvaters in der
Erdfigur und für die Huldigung an beide Stammeltern in Tanz, Anrufung
und Ertönen von zwei Schwirrhölzern. Die Lehre, die vorgetragen
wird, Gedanke und bewegliches Wort sprechen für die Gottheit: für
den zum Höchsten Wesen erhöhten Stammvater. — Die Zweige, mit
denen die tanzenden und singenden Männer sich geschmückt hatten,
werden zum Schluß auf die Erdfigur geworfen. Dann geht der Zug
weiter.
Die zweite Station: Das Spiel von Tod und Auferstehung. Die
Vorbereitungen: Ein Grab wird ausgehoben. Rindenstücke werden in
Faserstreifen zerschlagen. Sechs Männer werden von Kopf bis Fuß
damit so eingekleidet, daß von ihrem Körper nichts mehr zu sehen ist.
Ein Strick aus Bastfasern, der an den Hinterkopfhaaren befestigt wird,
verbindet vier Männer miteinander. Jeder trägt ein Stück Rinde von
zwölf Zoll Länge und vier Zoll Breite in der Hand. Die beiden übrigen
Männer stellen zwei alte Medizinmänner dar, die sich unter der Last
der Jahre auf Stöcke stützen.
Blätter sind ins Grab gestreut. Ein Mann namens Yibai [Falke] legt
sich hinein. Das Haupt liegt wie das eines Toten auf einer gerollten
Felldecke. Die Hände sind über der Brust gekreuzt und halten die
Wurzeln eines jungen Gibungbaumes, der aus dem Grabe herausragt,
das mit Rasenstücken, Pflanzen und Blättern wie ein Grabhügel
bedeckt ist. Ein Grab also ist als »naturalistische Dekoration« errichtet.
Die Neugeweihten, die mit den Paten und den nicht als Schauspieler
Beschäftigten das »Publikum« bilden, werden an einer der Längsseiten

des Grabes aufgestellt.
Und nun beginnt mit Musik das Spiel. »Ein Barde [!], der auf einen
Baum geklettert war, stimmte einen melancholischen Gesang an auf
die Worte Burrin - burrin Yibai [= Faserrinde Falke]. Dieser Sang
soll von alters her überliefert sein und auf Malian, den Falken, und
Daramulun anspielen [Subclan Yibai, Totem Malian].« Der Barde
auf dem Baum stellt also Daramulun in der Totemgestalt des Falken
dar.
Während der Barde auf dem Baum langsam und klagend sein Lied
singt, erscheinen die sechs Schauspieler : voraus die vier Aneinander-
gebundenen, hinter ihnen die zwei Greise. Sie kommen zwischen Bäumen

und Felsen hervor. Durch Aneinanderschlagen der Rindenstücke
markieren sie den Rhythmus und schwenken ihren Körper im Schreiten

von der einen zur andern Seite. Die Gruppe stellt eine Schar von

387



Medizinmännern dar, die von zwei Gommera zum Grab des Medizinmannes

Yibai-Malian pilgern und gleichzeitig Daramulun unter
seinem Synonym anrufen. Sie stellen sich den Neugeweihten gegenüber
auf der andern Seite des Grabes auf.
»Nun begann plötzlich ein Zittern des aus dem Grabe hervorstehenden

Bäumchens. Die Paten machten die Knaben darauf aufmerksam
mit den Worten: „Schauet her!" Es zitterte immer mehr, wurde hin
und her geschüttelt, und dann fiel der ganze Aufbau des Grabes
auseinander, und während des erregten Tanzes der sechs Schauspieler
und des Singens zu Yibai stand der angebliche Tote auf und tanzte
einen magischen Tanz im Grabe, wobei er die D'oia [Zaubermittel] in
seinem Munde vorzeigte [er ist also ein Zauberer], die er von
Daramulun selbst empfangen haben sollte.« Nach der Aufführung warfen
die Schauspieler ihre Rindenkostüme und das Bäumchen ins Grab und
schütteten Erde darüber: der »Vorhang ist gefallen«!
Was bedeutet das Spiel? Zeigt es nur die Macht der Medizinmänner,
die dank der von Daramulun erhaltenen Zaubermittel sogar von den
Toten auferstehen? Oder stellt das Lehrspiel die Auferstehung der
Menschen nach dem Tode dar, und wäre dann der Tanz des
Auferstandenen der Freudentanz im Jenseits, wo die Seher der Kurnai die
Geister der Toten tanzen sahen? Oder endlich, ist hier der Sternenbaum

dargestellt, der verblaßt, wenn die Sonne aufgeht? Wilhelm
Schmidt89 weist darauf hin, daß das Begräbnisspiel »auch bei den

Wiradyuri-Kamilaroi-Stämmen und den Aranda und Loritja seine

Spuren hat« und lunarmythologischen Charakter trägt90. »Dieses
Bäumchen [das der Tote im Grabe in der Hand hält und schüttelt]
stellt den Himmelsbaum der Sternenwelt vor: wenn der Mond im
Grabe liegt, unsichtbar ist, so stehen die Sterne im hellen Glänze am
Himmel ; erscheint er aber wieder am Himmel, so verlieren sie im Maße,

als er heranwächst, ihren Glanz und verschwinden schließlich im
Glanz des Vollmondes.«
Wie dem auch sei : mag das Leben des Menschen mit dem Mond,
seinem Schwinden und Wiederauferstehen in Beziehung gebracht sein
oder nicht: die Aufführung ist eines jener Lehrspiele, die den
Neugeweihten den Stammesglauben, die Wiederauferstehung nach dem
Tode, in mimischer Darstellung vermitteln.
Die dritte Station : Die Fischfangzeremonie. Alle begeben sich an einen
Teich. Die Männer rufen: »Wir gehen Fische fangen - Yah!« Die
Verneinung bedeutet, daß in Wirklichkeit keine Fische gefangen werden.

Die Neugeweihten werden an den Teich geführt und von den
Männern mit Wasser bespritzt: alle waschen sich das Kultkleid aus
Kohlenstaub ab. Nun sind sie »vollendet« gemacht worden, um Dara-

388



mulun zu gefallen. - Die Prozession zieht weiter; nun aber gehen die
Neugeweihten voran.
Die vierte Station: Die »Demaskierung« der zwei Schwirrhölzer. Auf
dem Gipfel des Berges werden die zwei91 Schwirrhölzer aus ihren
Futteralen herausgezogen und laut geschwungen. Der Oberhäuptling
zeigt den Geweihten die Schwirrhölzer und spricht: »Sie sind es, die
das Geräusch verursachten, das ihr hörtet. Verschweigt, was ihr
vernahmt, vor Frauen und Kindern « Mit dem Verlust des Stammelternpaares,

dem Verlust des Höchsten Wesens Mirirul und durch den
Aufstieg des Stammvaters zum neuen Höchsten Wesen erklärt sich in einigen

Zeremonien der Verlust der beiden Schwirrhölzer und seine Um-
deutung zum Donner als Stimme Gottes. Daß ursprünglich aber auch
bei den Yuin das Stammelternpaar durch zwei Schwirrhölzer
dargestellt wurde, steht wohl außer Zweifel.
Von nun an werden die Knaben nicht mehr von ihren Paten geführt:
sie gehen als neue Stammesmitglieder mit den andern Männern.
Bei der fünften Station werden den Neugeweihten die Decken
endgültig von den Häuptern genommen. Sie werden als Männer
geschmückt. Mit gelbem Ocker werden Linien und Flecke auf ihren
Körper gemalt und drei Bänder quer über das Gesicht gezogen. Die
Beine werden von den Knien nach unten völlig gelb bemalt. Der Gürtel

wird um die Lenden gewunden, die beiden Burrain vor- und
rückwärts angehängt, Bänder um Kopf und Arme gelegt: die Weihe ist
vollendet. Das [ein !] Schwirrholz braust und meldet den Müttern die
vollzogene Weihe der Söhne.

Abschied von den Müttern und Probezeit im Wald. Jede
Mutter, deren Sohn die Weihe empfing, hatte als Begleiterin eine Patin,

die Mutter eines schon früher geweihten Sohnes. Mutter und Patin
bewohnten während der Weihen ein eigenes Lager, das nur noch alte
Frauen betreten durften. Stets hielten sie glimmende Stäbe in der
Hand und sangen morgens und abends die Bunanlieder. Nun
versammeln sich Frauen und Patinnen, bemalen sich »in den buntesten
Farben« und tragen ein bemaltes Rindenstück in der Hand. Der Zug
der Männer naht dem Mütterlager. Die Paten tragen die neugeweihten
Knaben auf ihren Schultern. »Die übrigen Männer drängen sich mit
hocherhobenen Zweigen und Büschen um sie herum, um sie einzuhüllen

in einen sich bewegenden Wald.« Die Paten setzen die Knaben auf
den Boden, jeden vor seine Mutter. Jede Mutter schlägt ihrem Sohn mit
dem Rindenstück leicht auf Rücken und Schultern. Dann nimmt der
Pate den Knaben wieder auf die Schultern und läuft mit ihm in den
Wald zurück zum letzten Lagerplatz. Die übrigen Männer folgen.

389



Fünf bis sechs Monate dauert die Probezeit der Neugeweihten im Walde.

Sie haben bestimmte Speiseverbote zu beobachten, von denen sie

allmählich gelöst werden. Sie müssen jede Verbindung mit den Frauen
meiden, auch mit dem Emu, das als Frau Daramuluns, als des Stammvaters

gilt. Die Knaben erhalten von ihren Paten ihren Totemnamen,
der geheimgehalten wird. Nun ist auch die Zeit gekommen, wo der
Neugeweihte im Rat der Männer erscheinen, aber noch nicht sprechen
darf.

Die Eigenart des Yuintheaters

Das Repertoire der Yuin zeigt sehr vielfältige Aufführungen. Fünf
Gruppen von Spielen lassen sich unterscheiden: der unterhaltende
Mimus, das Totemspiel, das Lehrspiel, das Zauberspiel, das Kultspiel.

Der Mimus. Da sind einmal die unterhaltenden Tiertanzspiele, die die
Männer darstellen und die Frauen mit Trommeln und Singen begleiten,

und zum andern die Mimodramen, die Ereignisse des Alltags in
heitern Szenen zeigen.
Die Totemspiele sind mimische Vorführungen von Familien- oder
Gruppen totems. Keines der Totemspiele ist genau beschrieben, so daß
nicht ersichtlich wird, ob sie sich von den unterhaltenden Tierspielen
unterscheiden oder nicht.
Die Lehrspiele sind eine besondere Errungenschaft der Yuin, die von
den Kurnai und Kulin nicht, von den Wiradyuri und Kamilaroi aber
in noch viel entfalteterer Art zur Darstellung gelangen. In gemimten
Bilderbüchern werden den Knaben die Glaubens-, Sitten- und
Stammesgesetze vorgeführt. Was erstrebenswert ist, wird mit einem
eindringlichen Ngai! Gut! zur Nachahmung empfohlen, was sündhaft
und verboten ist, mit einem energischen Yah! Nein! abgewiesen.
Die Zauberspiele werden von den Gommera aufgeführt. Die Frage ist
dabei: Treten die Gommera als Zauberer auf, oder deutet die Ekstase,
in die sie geraten, auf die Darstellung eines höheren Wesens, das durch
seine Zaubermittel Gutes oder Böses wirkt
Als Kultspiele bezeichnen wir Aufführungen, die Kulte in mimischer
Form sind. Im Mittelpunkt dieser Darstellungen erscheint das Höchste
Wesen, das in einem schwarzen »Kultkleid« - in schwarzer Körper-
bemalung - persönlich das Zahnausschlagen vornimmt, die Knaben
dem Geschlechtstotem, der Fledermaus, anähnlicht und sie damit zu
Stammvätern neuer Geschlechter weiht. Die Eindrücklichkeit der Szene

ist gesteigert durch die Vorführung der gespenstisch kostümierten
zehn Männer - es sind wohl gerade so viele, als Prüflinge vorhanden
sind -, deren Zähne durch Heraufbinden der Oberlippen und Herab-

390



binden der Unterlippen bloßgelegt sind. Sollen damit die Urväter der
Knaben dargestellt werden, die durch die Vorführung ihrer
Zahnlücken sich als echte Ahnen der Knaben erweisen
Die Totem-, Lehr-, Zauber- und Kultspiele sind »angewandtes« Theater:

Theater im Dienste der Gesellschaft, der Schule, des Kults, der
Häuptlingsmacht. Die unterhaltenden mimischen Spiele und
Mimodramen gehören zum zweckfreien Theater.

Schau- und Hörspiele. Zur Steigerung der Wirkung von
Aufführungen wird von der Möglichkeit des Hörspiels oft Gebrauch
gemacht. Die Köpfe der Knaben sind vom Anfang bis zum Ende der
Weihen mit Felldecken verhüllt: sie hören alle Vorgänge rund um sich
herum, aber nur in besonders feierlichen Augenblicken dürfen die Hüllen

fallen; dann sehen sie Schauspiele aller Art: die ihre D'oia aus sich

herauswürgenden Zauberhäuptlinge, vor dem Zahnausschlagen ihre
Urahnen, auf dem Wege vom Groß- in den Kleinkreis die aus Erde
aufgehäuften oder in Baumstämme eingeschnitzten Kultbilder, die von
den Gommera umtanzt werden. Auch die Frauen werden gelegentlich
zu Teilnehmerinnen an Hörspielen: zu Beginn der Zeremonien, wenn
die Knaben von den Müttern gelöst werden, erbrausen zwei Schwirrhölzer

und wecken in den verhüllten Frauen und Kindern die
Vorstellung, daß die Stammeltern Männer und Knaben zu den Weihen in
den Wald entführen; wo ein einziges Schwirrholz ertönt, erweist es sich
als akustische Maske der Gottheit, wo zwei Schwirrhölzer erbrausen,
sind die Stammeltern gegenwärtig. Eigentliche dramatische Hörspiele
indes, wie die Feuerländer sie in den Geisterspielen der Männerfeste
vorführen, haben sich bei den australischen Stämmen, wie es scheint,
nicht entwickelt.

Spielräume werden für alle Aufführungen mit großer Sorgfalt
hergerichtet. Man begnügt sich aber nicht damit, Spielplätze zu roden
und zu reinigen, sie werden architektonisch gestaltet. Der Grundriß
der zwei Haupträume wird kreisrund angelegt und mit einer Erd-
umwallung plastisch betont. Die Baumwipfel werden zu Kuppeln
gewölbt. Der Weg, der die beiden Kreisräume verbindet, wird mit Bäumen

oder eigens in den Boden gesteckten Ästen eingewölbt. So müssen
mindestens diese drei Räume als Architekturen bezeichnet werden:
als »Festspielhäuser« eines Urvolkes, die noch primitiver wirken als

die aus Stämmen errichteten »Festhütten« der Yâmana und Selk'nam
im Feuerland. Einen eigenen Tanzkreis haben sich auch die Mütter
mit ihren Begleiterinnen in der Nähe ihres Lagers angelegt, in dem sie

allnächtlich tanzen, singen und Feuerbrände schwingen.

391



Kunstwerdung. Zu den Kuppelbauten kommen die reliefartigen
Erdbilder am Kultweg, die Daramulunerdfigur im Kleinkreis und die
in neunundzwanzig Bäume mit der Axt eingehauenen Zeichen, deren
Bedeutung wir nicht kennen. Besonders sorgfältig ist auch der Raum
für das Zahnausschlagen gewählt und hergerichtet. Im Mittelgrund
steht der große Rindenfaserbaum mit der in den Stamm eingeschnittenen

Daramulungestalt. Das Erdbild am Kultweg und im Kleinkreis ist
hier zum Standbild geworden. Ein Vorgang von unerhörter Eindringlichkeit

spielt sich hier ab: die Kunst erhebt sich aus der Erde zum
Himmel.
Und wie Daramulun sich von der Erde aufrichtet, so wachsen aus
ihren zwei Fußlöchern die Knaben zum andernmal aus der Erde heraus.

Das Zahnausschlagen deutet auf ihre zweite Geburt. Sie entsteigen

der Erde, wie einst der Stammvater unter den Händen des Schöpfers

dem Erdklumpen entstieg.
Mimische Darstellung ist die erste, das Erdrelief die zweite, das Standbild

die dritte Phase in der Entwicklung der Künste in Australien. Bei
den Yuin stehen alle drei im Dienste des Kulttheaters.

Feuer und Light. Die unterhaltenden Spiele finden nachts im
Schein des brennenden Feuers statt. Feuer ist Licht. Das Feuer ist auch
hier der Scheinwerfer der Wildnis. Feuer aber werden für die verschiedenen

Kultakte auch tags angezündet. Dann wird der brennende
Holzstoß zum heiligen Feuer. Die Knaben werden zu Beginn und nach
Beendigung der Weihe im Feuer »geröstet«. Das Feuer wärmt und
leuchtet nicht nur, es reinigt auch, nicht den Körper, sondern die
Seele. Das Feuer ist damit von einem materiellen zu einem sittlichen
Gut geworden. Die Materie vergeistigt sich. Die Mütter halten während

der Knabenweihe glimmende Stäbe in der Hand und schwingen
sie in die Richtung, in der ihre Söhne durch eine schmerzliche
Zeremonie zu Männern werden. Die Männer tragen zu Beginn der
Zeremonie aus allen Hütten eine brennende Fackel in den Großkreis und
werfen sie zur auflodernden Flamme zusammen, als wollten sie sagen:
Die entflammten Herzen aller Stammesgenossen werden zum Beginn
der Feier zu einer einzigen Lohe zusammengefaßt. Und die Männer
zünden am Feuer im heiligen Lager, das nach der Zahnzeremonie für
die Knaben errichtet wird, drei Rindenfackeln an, mit denen das

Feuer für die Probezeit im Wald angefacht werden soll: die drei geistigen

Flammen, die religiöse, die sittliche, die soziale Lehre, die an den
Jugendweihezeremonien aufleuchten, sollen in die Probezeit der Knaben

hinübergetragen werden. Diese Deutung mag willkürlich erscheinen

- daß das Feuer für die Yuin aber zum Gegenstand verschiedener

392



zeremonieller Handlungen wird, zeigt doch zum mindesten, daß es

zum Symbol höherer Mächte geworden ist.

Requisit und Kostüm. Mancherlei »Requisiten« haben für die
Kultaufführungen ihre besondere Bedeutung. Da sind einmal die
D'oia, die Zaubermittel, die die Zauberhäuptlinge aus ihrem Mund
hervorwürgen und mit denen sie zaubernd Segen und Fluch über ihre
Stammesgenossen, über Freunde und Feinde bringen können. Da sind
außerdem die Kuring, die belaubten Zweige, von denen die Knabenweihe

den Namen Kuringal, Zweig- oder Busch- oder Waldzeremonie,
erhalten hat. Da die Südostaustralier stets im Wald oder Busch leben,
müssen die beblätterten Zweige wohl noch eine besondere Bedeutung
haben. Ist das alle Jahre sich erneuernde Grün das Sinnbild des sich
stets erneuernden Lebens Ist der Zweig damit Sinnbild der Wiedergeburt:

der Knabe stirbt, der Mann aufersteht? Mit Zweigen
geschmückte Männer tanzen um die Erdfigur Daramuluns. Da der
Ngalalbaltanz folgt und zwei Schwirrhölzer sausen, ist Daramulun als

Stammvater gemeint. Haben die Zweige also eine besondere Beziehung

zum Stammvater Sind sie das Symbol des sich durch ihn stets
erneuernden Lebens, und bilden dann die Rindenfaserkleider, die die
vier Männer im Spiel von Tod und Auferstehung tragen, einen
bewußten Gegensatz zu den Laubgewändern
Auch die »Kostümierung« durch Bemalung hat ihre symbolische
Bedeutung02. Hier ist Farbe überall mehr als Schmuck und Sinnenfreude.
Sie ist stets Symbol im Zusammenhang mit einer zeremoniellen Handlung.

Der Tote erbleicht. Weißfärbung kann Tötung oder Anähn-
lichung an ein Mondwesen bedeuten. Die Knaben der Yuin werden
für die Weihe weiß gefärbt. Der »Knabe stirbt«. Wenn er als Geweihter

zurückkommt, trägt er drei ockerfarbene Streifen im Gesicht und
von den Knien an abwärts ockergelb bemalte Beine. Er ist als Mann
neugeboren worden. Rot ist die Farbe des Blutes und des Lebens.
Rotfärbung ist Verlebendigung oder Anähnlichung an die rotstrahlende
Morgensonne. Tod und Leben oder mond- und sonnenmythologische
Vorstellungen können der Grund der Bemalungen sein. Schwarzfärbung

aber, in der Daramulun auftritt, ist vielleicht das Auslöschen der
optischen Erscheinung eines Wesens, das man sich als unsichtbar denkt.
Schwarz ist danach nicht der Tote, schwarz ist der Unsichtbare.
Schwarze Farbe kennzeichnet bei den Yuin ein körperloses geistiges
Wesen, dessen Stimme im Schwirrholz ertönt.

Gesichtsmasken aus festen Stoffen sind nicht vorhanden. Der Weg
zur Maske ist aber angedeutet durch die Gesichtsbemalung und durch

393



die Gesichtsverzerrung, die durch das Herauf- und Herabbinden der
Ober- und Unterlippen der zehn Männer entsteht.

Die Leitung der Lehrspiele und Mysterien liegt in den Händen der
Häuptlinge, die bei den Yuin stets zugleich Zauberer und Medizinmänner

sind. Ob sie auch als Barden, das heißt im Hinblick auf die
Birrark der Kurnai als Dichter und Sänger, als Tanz- und Spielmeister
gelten können, ist ungewiß. Jedenfalls aber ist das Amt des Barden
auch bei den Yuin mehrmals ausdrücklich bezeugt.

Anteil der Geschlechter. Männer und Frauen haben während
der Vorführung der Tierspiele ihre besonderen Aufgaben zu erfüllen:
die Männer mimen und tanzen, die Frauen trommeln und singen. Bei
der Knabenweihe sind die Frauen nur bei der Anfangs- und
Schlußzeremonie dabei : zu Beginn, wenn die Knaben von den Müttern
losgerissen, und zum Schluß, wenn sie ihnen als Neugeweihte gezeigt
werden - das Ungeheuer hat sie nicht verschlungen, sie leben! - und
sie sich durch den Schlag mit einem bemalten Rindenstück von den
Söhnen für immer verabschieden, das heißt, sie aus dem Familienverband

entlassen.
Und doch ist bemerkenswert, daß die Mütter auf ihre Art die
Zeremonien begleiten. Sie leben abseits von den übrigen Frauen und den
Kindern in einem eigens für sie angelegten Lager, schwingen glühende
Scheiter in die Richtung der Knaben, führen eigene Tänze auf und
singen die Bunanlieder: aus der Ferne bangen und leiden die Mütter
mit den Söhnen.

Die Theaterschule ist ein Bestandteil des Jugendunterrichts, der
unter der Leitung der Häuptlinge oder Barden steht.

»Publikum«. Bei den Mimodramen der abendlichen Unterhaltungen

vor Beginn der Zeremonien wirken die Frauen nach dem Grundsatz

der »Arbeitsteilung« als Musikantinnen mit. Das ist die Übung
des Urtheaters. Von den meisten Aufführungen der Knabenweihe aber
sind sie ausgeschlossen; nur an den Schwirrholz-Hörspielen haben sie

Anteil. Die Lehr- und Mysterienspiele, die für die Knaben, die jungen
Männer, die Paten veranstaltet werden, haben sich durch die Herausbildung

der Knaben- und Stammesweihe aufKosten der gemeinsamen
Jugendweihe zum »Gesellschaftstheater« in seiner primitivsten Form,
zum Männertheater, entwickelt, das sich in unsern Breiten in
zahlreichen mimischen Volksbräuchen, besonders der Fasnacht, oft bis
heute zu erhalten vermochte.

394



Die Felldecken, mit denen die Augen der Knaben verhüllt werden,
haben eine vielfache Wirkung. Sie bedeuten für den Knaben eine
Umstellung vom Sehen zum Hören: sie ermöglichen die Aufführung von
Hörspielen ; sie erhöhen durch Ausschaltung der gesamten sichtbaren
Umwelt die Konzentration und steigern damit die Kraft der inneren
Schau. Die Felldecken über dem Kopf- gelegentlich werden die Knaben

auch geheißen, sich umzudrehen - erfüllen auch die Aufgabe eines

Theatervorhangs, der die unsichtbare Vorbereitung und das
Verschwinden einer Spielszene ermöglicht. Auch die Frauen und Kinder
werden in einigen Szenen zu bloßen Zuhörern gemacht: sie müssen
sich auf den Boden werfen, werden mit Decken und Laub verhüllt und
von den Männern scharf bewacht. Auch hier wird damit die
Aufführung von Hörspielen ermöglicht und zugleich die Phantasietätigkeit

gesteigert.

6. DIE KAMILAROI

Die theaterfreudigsten Australier

Die Kuhn, Kurnai und Yuin bewohnen die Küstengebiete
Südostaustraliens, die Wiradyuri-Kamilaroi das dahinter liegende Binnenland.

Die Grenzen bilden im Süden der Murrayfluß, im Westen die
Flüsse Darling, Barwon und Gulgoa, im Norden die Quellflüsse des

Culgoa und im Osten die Höhenzüge des Küstengebirges. In den
Grenzgebieten sitzen auch noch einige Restbestände älterer Stämme.
Das Gesamtgebiet bildet sprachlich eine Einheit, doch läßt sich deutlich

die Südgruppe mit dem Wiradyuri und die Nordgruppe mit dem
Kamilaroi unterscheiden93. Eine ebenso große Einheit wie in der Sprache

zeigt sich in den gesellschaftlichen Ordnungen und Gliederungen.
»Das ganze Gebiet wird beherrscht von einem Vierklassensystem. Das
eine Klassenpaar ist Hippi [Hipai, Ipai, Yibai Falke] - Kumbo
[Wumbo, Kumbe, Wumbe Krähe]. Das andere Klassenpaar ist
Muri [= Känguruh] - Kubbi [= Opossum]. Im ganzen Gebiet
herrscht Mutterfolge94.«
Die großen Ubereinstimmungen im Gesamtgebiet ermöglichen es, das

Theater einer einzigen Gruppe, als Pars pro toto, herauszugreifen, und
zwar entscheiden wir uns für die Nordkamilaroi, die die mimischen
Darstellungsmittel für den Jugendweiheunterricht am vielfältigsten
ausgebildet haben. Die zahlreichen Berichte verzeichnet und interpretiert
Wilhelm Schmidt95; der wichtigste über die Kamilaroi stammt von
R. H. Mathews96.

395



Gott und Stammvater

DasHöchsteWesen der Wiradyuri-Kamilaroi heißt Baiame97. Der
Name bedeutet »Schöpfer« oder »Großer«. Die Frauen und
Uneingeweihten nennen ihn »Unser Vater«. Er schuf Sonne und Sterne,
Flüsse und Bäume und auch sich selbst. »Er wird - bei den Kamilaroi -
betrachtet als Belohner und Bestrafer der Menschen, entsprechend
ihrem Betragen. Er sieht alles und weiß alles, wenn nicht direkt, so

durch die untergeordnete Gottheit Turramulan [Daramulun, Stammvater],

der der Bora [Knabenweihe] vorsteht08.« Baiame hat die Bora
selber eingesetzt, als er zu Beginn der Schöpfung unter den Menschen
weilte. Er steht, berichtet R. H. Mathews, den Zeremonien der Bora
vor".
Für die Theaterforschung ist es von Bedeutung zu wissen, wie die
Eingeborenen sich Gestalt und Stimme Baiames vorstellten. Die Euahlay
im Norden des Kamilaroigebietes sagen, er wohne »in einer unermeßlichen

Entfernung nach Nordosten hin... im Himmel... sitzend auf
einem Throne aus durchscheinendem Kristall von gewaltiger Größe,
der vom Meer bis zu den Sternen sich erhebt«. Er sieht aus wie ein
»übernatürlicher menschlicher Körper... Um Baiame und seinen
Thron sind zahlreiche Strahlen von Regenbogenfarben... 10°« W. Ridley

berichtet 1875, die Kamilaroi sagen, »sie sehen ihn niemals, aber
betrachten den Donner als seine Stimme«101. Ein anderer Kamilaroi
erklärte Ridley: »Ich habe Baiame nicht gesehen; ich habe ihn gehört
oder gefühlt.« Auch die Südwiradyuri betrachten den Donner als

Stimme des erzürnten Gottes, der zwar ein wohlwollendes, aber ge-
fürchtetes Wesen sei102. In diesen Berichten ist der Donner nicht mit
dem Schwirrholz in Verbindung gebracht. Mathews aber erzählt von
Gewährsleuten der Wongabon und Wiradyuri: »Baiame ging weg
nach Norden und bildete ein Lager in der Einsamkeit des Waldes. Von
den Ästen der größeren Bäume hängen Schwirrhölzer hernieder, die
immerfort am Tönen sind103.«

Während der Knabenweihe wird Baiame als überlebensgroßes
Erdrelief gebildet. Er ist in den Kultspielen somit hörbar und sichtbar
dargestellt zu erwarten.
Baiame wird in einer Mythe der Kamilaroi und der Euahlay bezeichnet

als »Ursprungsquelle von allen Totems und von dem Gesetz, daß
Menschen desselben Totems einander nicht heiraten dürfen, wie weit
entfernt auch ihreJagdgründe sein mögen. Er [selber] hatte ein Totem
für jeden Teil seines Körpers, sogar ein eigenes für jeden Finger und
jede Zehe. Und wenn er durch neue Gegenden ging, so gab er jeder
Verwandtschaft eines Stammes eines von diesen Totems104.«

396



Daramulun ist der vom Höchsten Wesen erschaffene erste Mensch
und Stammvater der Wiradyuri-Kamilaroi und als solcher Mittler
zwischen Baiame und den Menschen. Der Name bedeutet »Bein an
einer Seite«, »Einbeiniger«. Er wird in der Knabenweihe von zwei
Männern dargestellt, die auf einem Bein stehen oder tanzen und das
Schwirrholz schwingen. Da zwei Männer das Schwirrholz schwingen,
muß im zweiten Darsteller die Stammutter verkörpert sein. Daramulun
ist der erste Mensch und damit der erste Sterbliche. Der Mond, dessen

schmale Sichel am Himmel erscheint, wächst, sich rundet, abnimmt
und für drei Tage » im Grab « verschwindet, ist zum Abbild oder Urbild
des werdenden, wachsenden und sterbenden Menschen geworden.
Der erste Mensch Daramulun wird zum Mondwesen erhöht. Der
Mond wird damit zur »Maske«, zum Sinnbild des Stammvaters. Der
erste Mensch hat sich in den Mond verwandelt. Das ist der gleiche
psychologische Vorgang, der zur Bildung von Totems führte. Nun
Werden für den Mond - und damit für den ersten sterblichen
Menschen, den er darstellt - irdische »Masken« gesucht und in Wesen
gefunden, die aus der Erde wie aus einem Grabe auferstehen [im Zauberer,

der aus dem Grabe aufersteht, im Stachelschwein, im Iguana],
oder in Wesen, die der Gestalt des abnehmenden Mondes gleichen.
Der Mensch sucht das Bild des menschlichen Lebens überall, am Himmel

und auf Erden. Und da er schließlich im geheimnisvoll fernen
schimmernden Monde das Urbild des schicksalhaften Werdens und
Vergehens sehen muß, stellen die »Mondkulturen« die Menschen unter

das Zeichen des Mondes. Dem Gesetz des Mondes unterstellt sein
aber bedeutet ewige Wiederkunft und damit stets sich erneuerndes
Leben. Am klarsten und ungebrochensten lebt die Mondmythologie
bei den Yuin. Dort hat sie ihre Heimat, in der das Mondschicksal und
damit das Schicksal Daramuluns und der Knaben, die zu neuen
Stammvätern geweiht werden, dreimal dargestellt wird : in der
Auferstehung aus dem Grabe, im stachelschweinartigen Ameisenfresser
ünd in der braunen Schlange [Seite 387].
Bei den andern Stämmen ist die Grab- und Auferstehungsszene oft
verstümmelt. In der Knabenweihe der Kamilaroi kehrt das Grab wieder;
ahe Kleider werden in einen Rindensarg gelegt, um die Auferstehung
Vorzuführen. »Bei den Aranda wird angeblich der Initiant von dem
Schwirrholzgeist enthauptet, in Fäulnis übergehen gelassen und dann
Wieder zum Leben erweckt; bei den Loritja wird der Schwirrholzgeist
selbst getötet, in einer Felsenhöhle begraben und mit Steinen
bedeckt105.« Stets geht es darum, durch ein Kultspiel den Knaben dem
Llondrepräsentanten anzuähnlichen und ihn damit zum Stammvater
eines neuen Geschlechts zu weihen.

397



Die Yuin stehen um das Erdbild des Stachelschweins herum und geben
Töne von sich, wie wenn sie es aus der Erde ausgraben würden. Der
stachelschweinartige Ameisenbär »wühlt im Boden nach Ameiseneiern
und ist sicher wegen des Emporkommens aus der dunklen Erde als

Auferstehungssymbol gewählt«106. Bei den Kamilaroi findet sich diese

Darstellung nicht, bei den Euahlay aber wird Gayandi, der
Schwirrholzgeist [also der Stammvater], »zur Strafe für seine rohe Behandlung

der Knaben in dieses Tier verwandelt und hält sich mit Vorliebe
auf dem Initiationsplatz auf. Bei den Aranda hat der Schwirrholzgeist
[Stammvater] Tuanjiraka einen Schild, der mit Stachelschweinfell

umzogen ist, mit dem er den wiedererweckten Initiant vor die Stirn
stößt; das gleiche ist bei dem Maiutu-Schwirrholzgeist der Löritja der
Fall107.«

Schlangen. »Bei den Yuin ließ einer der Medizinmänner eine kleine
Schlange aus seinem Munde hervorkommen. Bei den Wiradyuri ist
sowohl eine Schlange in Windungen um einen Baum geschnitten als

auch die große Erdfigur einer Schlange hergerichtet. Bei den Kamilaroi
sind zwei Erdfigurschlangen parallel nebeneinander, aber die Köpfe

nach verschiedenen Richtungen hin dargestellt. Bei den Aranda und
Löritja haben die beiden Schwirrholzgeister Schlangen um Hals und
Brust gewunden108.« Schlangen sind Sinnbilder der Mondsichel. Wenn
zu Beginn der Knabenweihe der Kurnai und Yuin Männer im
Gänsemarsch und in Schlangenwindungen herankommen, so stellen sie
damit die Gestalt [die hintereinandermarschierenden Männer bilden
eine Schlange] und auch die Bewegungen der Schlange und damit
symbolisch den Stammvater als Mondrepräsentanten dar, in den die
Knaben verwandelt werden sollen100. Von den Südwiradyuri, wo Da-
ramulun stark zur Geltung kommt, heißt es : »Bei dem Lager des

Gaststammes angekommen, stoßen die Männer einen Ruf aus... und
beginnen nun in einem schlangenförmigen Gänsemarsch auf den Großring

zuzuschreiten. Der Häuptling marschiert an der Spitze; er trägt
in der linken Hand eine Lanze mit der Spitze nach links, an welcher
das in Felle gewickelte Schwirrholz herunterhängt, das ihm vom
Einladungsboten überbracht worden ist110.« Die mimisch dargestellte
Schlange ist damit deutlich als »Maske«, als Sinnbild des Stammvaters
gekennzeichnet! Viele Kultspiele kreisen in immer neuen Bildern um
den Hauptgedanken der Knabenweihen : die Knaben sollen Stammväter

neuer Geschlechter werden111.
Bei den Kamilaroi steht neben dem Stammvater auch seine Gemahlin-
Sie ist akustisch durch das kleine Schwirrholz dargestellt und erscheint
überdies in den Mythen. Die Erinnerung an die Stammeltern, nicht

398



nur an den Stammvater, wie die Knabenweihe erwarten lassen könnte,
ist also noch nicht erloschen. Freilich könnte es sein, daß die Stammmutter

aus Gedächtnis und Kult oft verschwunden wäre und nur ihre
»akustische Maske«,oft vielleicht kaum mehrverstanden, übrigblieb112.
Wie sehr das Theater als beglückendes Erlebnis im Mittelpunkt aller
Wünsche dieser Eingeborenen steht und wem es zu verdanken ist, geht
aus zwei der ältesten Zeugnisse über das Höchste Wesen und den
Stammvater hervor. Der anglikanische Missionar R.Tylor berichtet
1839 von den Nordwiradyuri aus der Umgebung von Wellington Valley,

»daß die Eingeborenen an drei „Götter" glauben: einen, der alle
Dinge macht; ein anderer ist sein Sohn [die Sonne], und der dritte
[der Stammvater] sagt ihnen, wann sie ihre Corrobori halten sollen,
bestimmt ihre Zeremonien und lehrt sie ihre heiligen Gesänge«113. Der
Stammvater Daramulun wird hier als Dramatiker und Spielleiter der
Corrobori, und zwar wohl der Mysterien, der Lehrspiele und des

unterhaltenden Mimus angesprochen114. J. Manning weiß von den

Südwiradyuri zu berichten, daß Daramulun seine Theaterkenntnisse
nicht aus sich selber fand, sondern unmittelbar dem Höchsten Wesen,
Baiame, verdankt: »Mudyigalli war der erste erschaffene Mensch [also
Daramulun, der Stammvater, und damit Abbild des Mondes!], der
aus der besonderen Bildung Gottes hervorging. Er lebt in seinem eigenen

Paradies auf Erden und hat allein die Vollmacht, den Himmel
Baiames zu besuchen. Von seiner glückvollen Gegend... steigt er zum
Himmel auf ein hohes und steiles Gebirge hinan. Eine Leiter oder eine
Treppe von Stufen führt vom Gipfel dieses Berges zum Eingang des

Himmels, wo er, angekommen in der Gegenwart Gottes, seine
Sendung an Vater [Baiame] und Sohn [Sonne] ausführt und von ihnen
Gesetze für die Menschen empfängt, besonders [ ] solche, die Bezug
haben auf die Veränderung von Anordnungen über das heilige Corrobori.

,115«

Damit sind ohne Zweifel die Mysterien- und Lehrspiele für die
Knabenweihen gemeint. Bei den Kurnai stiegen die Birrark, bei den Kulin
Und Yuin die Medizinmänner in den Himmel empor, um neue
Gesänge und Tänze kennenzulernen. Bei den Wiradyuri steigt der Stamm-
Vater selber - und wie anzunehmen ist, der Initiationsleiter, der bei
den Knabenweihen den Stammvater darstellt oder vertritt, zum Höchsten

Wesen hinauf, um neue Instruktionen über das »heilige Corrobori«

zu erhalten: also auch hier ist die Kunst des Theaters göttlichen
Ursprungs.

Tod und Jenseits. Ein mimisches Element enthält das Zeremoniell
beim Begräbnis eines Kamilaroi : im Augenblick, in dem die Leiche ins

399



Grab gesenkt wird, stoßen alle Anwesenden den Laut Whirr aus, » der
das Emporrauschen der aus dem Körper befreiten und nun gen Himmel

aufsteigenden Seele darstellen soll«116.

Die Kamilaroi glauben, die Guten gehen nach dem Tode in den Himmel

zu Baiame, die Bösen hören auf zu sein. Genauere Angaben liegen
über die Südwiradyuri vor. Die Seelen ihrer Toten stehen nach dem
Begräbnis - die Regel ist das Erdbegräbnis, angesehene Persönlichkeiten

werden in hohlen Bäumen beigesetzt - wieder auf. Grogorogalli,
der Sohn Gottes [die Sonne], bringt ihnen von Baiame »Wasser« -
Lebenswasser, das lebendig macht - und führt sie vor Gottes Thron,
wo sie einen zweiten Tod sterben und ihre sterbliche Natur ablegen.
Eine halbe Stunde später erheben sie sich zum andernmal wie
Wiedergeborene : nun sind sie unsterblich. Gott richtet die Seelen. Die Guten
kommen in den Himmel [Ballima], die Bösen sollen im Feuer brennen.
Frauen gelangen nicht in den Himmel der Männer, sondern, bei einigen

Stämmen, in einen eigenen Himmel im Westen. Ganz im Einklang
mit den mondmythologischen Vorstellungen vom Entschwinden und
Wiederkehren des Mondes ist dieser zweimalige Tod, dem eine
doppelte Auferstehung folgt. Was aber tun die Geister der Toten - also

nur der Männer! - im Himmel? »Das Jauchzen der Seligen, so sagte
man mir, kann man hören in einer Entfernung wie die von Sydney
nach Port Philipp... Ihre Genüsse seien beständiges Tanzen und
wonnevolles Jauchzen. Grogorogalli [Sohn Gottes Sonne] besucht sie

oft und nimmt teil an dem unaufhörlichen Glücksjubel...117«

Fröhliche Kurzweil der Tierspiele

Auch im Gesamtgebiet der Wiradyuri-Kamilaroi finden die unterhaltenden

mimischen Tänze statt. So heißt es von den Nordwiradyuri :

»Die Tier- und andere Spiele, die an den einzelnen Stellen morgens
und abends aufgeführt wurden, waren Holzeule, Stachelschwein, Opossum,

Schwarzschwan, ein Windsturm ; bei letzterem gehen die Männer

hintereinander her, schreiend und Bäumchen abbrechend und

TAFEL XXVII

australien • Südaranda. Die beiden Schauspieler stellen die beiden Ntjira-
[Grassamen-] Schwestern von Pot'Arugutja auf ihrer Wanderung nach dem Osten dar. Der

Kopfschmuck symbolisiert das Ntjiragras im Samenstadium. Die beiden Schauspieler
kommen auf den singenden Chor zu, heben die Beine im Takt des Gesanges hoch und

stampfen wuchtig auf die Erde. Die Mimesis bedeutet das Ausstampfen der Sämereien.

Die Schauspieler verkörpern Totemurwesen [»Götter«] in der Maske des Grassamens-

400







Sträucher ausreißend118.« Die Kostümierung für das Spiel von der
Nachteule wird bei den Südwiradyuri beschrieben: Einige Männer
malen sich weiße Ringe um die Augen und kleben sich Federn an den
Hinterteil119.
Von den abendlichen »Tierpantomimen« der Südwiradyuri während
der Knabenweihen schreibt Mathews, sie seien voll der abscheulichsten

obszönen Gesten120. Vielleicht handelt es sich hier oft gar nicht
um unterhaltenden Mimus, sondern um Lehrspiele, die vorführen,
nicht was zu erstreben, sondern was zu meiden ist, denn »wenn die
Kandidaten mit ihren Paten und den Kuringal [Leitern der Weihen]
im Marsche sind, so reden die Männer immer das Gegenteil von dem,
was wirklich ist: wenn es kalt ist, so sagen sie, es sei warm; wenn sie

einen kleinen Vogel sehen, so sagen sie, er sei groß. Jedesmal stoßen sie

dann einen Ruf aus [»Nein!«], und alle Männer lachen...121«

Knabenweihe durch »Verbrennung«

Zahl der Teilnehmer. Die Nordkamilaroi - nur von ihnen ist
hier jeweils die Rede - nennen ihre Knabenweihe Bora oder Burra122.
Bur ist der Männergürtel, der den Knaben nach der Weihe zum
Zeichen ihrer erreichten Mannbarkeit umgelegt wird. An einer der
Knabenweihen, die Mathews beschreibt, nahmen sechsundneunzig Männer,

fünfundachtzig Frauen und neunundvierzig Kinder teil; die Zahl
der Prüflinge ist nicht angegeben. An einer andern Bora betrug die
Gesamtzahl hundertfünfzig, darunter vierundzwanzig Prüflinge,
wovon fünf Halbblut, denen volle Rechte zuerkannt wurden.

TAFEL XXVIII

Australien • Oben: Das Regenkultspiel der Südaranda. Das Fadenkreuz, das der

mittlere Schauspieler, der Regenvorfahr von Mborawatna, trägt, stellt eine Regenwolke

dar. Alle Schauspieler tragen unter ihren Armbändern und aufdem Kopfe geschabte

Holzspäne. Sie werden mit Blut beträufelt, um viel Regen zu erbitten: Blutopfer als Kult im
Rahmen des Spiels. Die Darsteller tanzen mit langsamen Schritten am Singchor vorbei,
der das »Publikum« des Kultspiels darstellt. Der 'Tanzschritt besteht in hartem

Aufstampfen aller auf den Boden. Wenn das Chorlied verklungen ist, setzen sich alle. Die
Umarmung beschließt die Aufführung.

Unten: Südaranda. Die Emus von Ilbunka Woputa. Ein lahmer Emuvorfahr wird von

Zwei jungen Emumännern heimgebracht. Der Lahme, der auf dem Boden sitzt, bewegt

sich mit Hilfe von zwei Stäben mühsam vorwärts. Die zwei jungen Emus bewegen die

Hände umeinander herum, um den Alten anzuspornen. Nachdem die Darsteller unter

>>größter Anstrengung« die zwei Meter bis zum singenden Chor [dem Publikum] zurück¬

gelegt haben, werfen sie sich zur Erde. Umarmung beendet das Spiel.

a6 401



Die Schauplätze der Knabenweihe sind zwei Kreise, die durch
einen Pfad miteinander verbunden sind, und außerdem mehrere im
Busch liegende, nur flüchtig hergerichtete Spielräume.
Der Großkreis [Bura] in der Nähe des allgemeinen Lagers mißt etwa
siebzig Fuß [21 Meter] im Durchmesser und ist mit einem acht bis

neun Zoll [22 Zentimeter] hohen Erdwall umgeben. Ein Zaun aus in
den Boden gesteckten Zweigen umgibt den Großkreis. In seiner Mitte
steht ein zehn Fuß hoher Pfahl mit Emufedern an der Spitze: ein Symbol

der Sonne, die vom Großkreis, wo die Knaben geweiht werden,
ausgeht und dem Pfad entlang nach Westen in den Kleinkreis führt123.
Eine Öffnung im Großkreis führt in westlicher Richtung auf einen
nicht besonders hergerichteten Buschweg, der in den Kleinkreis [Gu-
naba] mit fünfundvierzig Fuß Durchmesser führt. Auch er ist mit einer
Erdumwallung und mit einem Zaun aus belaubten Zweigen eingefaßt.
In der Mitte stehen zwei mit Blut bemalte Baumwurzeln [Wadden-
guli]. Einige Erdhaufen stehen im Kleinkreis, in denen Stöcke stecken:
die Berge, auf denen die Sonne wohnt und von denen aus sie am Morgen

zuerst erscheint124.

Längs des Weges sind Figuren und etwa vierzig Zeichen in den Boden
geschnitten: drei Zoll tief und zwei bis drei Zoll breit. Unter den

Figuren finden sich zwölf junge Männer, die mit Baiame im ersten Lager

weilten: eine mythische Szene also, die daran erinnert, daß das

Höchste Wesen selber die erste Knabenweihe durchführte.
Mit Holzscheiten, über die Erde gehäuft wurde, war als Bodenrelief
der fünfzehn Fuß [4,57 Meter] hohe Baiame, der Leiter der Zeremonien,

dargestellt: auch hier also bestätigt sich, daß die Knaben jeweils
nicht vom Stammvater, sondern vom Höchsten Wesen selber geweiht
wurden. Ihm gegenüber ist auf der andern Seite des Pfades als lebensgroße

weibliche Figur Baiames Gemahlin Gunnanbili gebildet, etwas
abseits davon hinter einem Baum sieht man Bubardi und Numbardi,
»Unser Vater« und »Unsere Mutter«: die Ureltern. Weitere Gestalten

am Weg auf den Kleinkreis zu sind ein Emu mit einem Speer im
Leib, zwei Schlangen, ein Ochse samt einem Ochsenschädel mit Hörnern

und einem Stock als Schwanz, ein Grab mit alten Kleidern darin.
Aus Rinde ausgeschnitten und an Bäume gelehnt oder geheftet wurden:

in Lebensgröße ein Mann und eine Frau, »beide stellen Männer
und Frauen des Stammes dar«; drei kleine Windschirmhütten; an
einen Baum geheftet die Gestalt eines Iguana; an einen andern zwei
männliche Gestalten, die eine mit einer Emufedernkrone auf dem
Haupte, die andere mit einem Schild in der Hand, es sind die beiden
Söhne Baiames, Gobbarailbah und Byallaburra; am östlichen Ende
des Pfades an einem Baum die Sonne, am westlichen der Mond.

402



Dazu kommen an beiden Seiten des Pfades natürliche Büsche mit
Darstellungen von Vogelnestern, in denen Steine als Eier liegen; zu beiden
Seiten außerdem ein halbes Dutzend Raupennester, die Raupen aus
Blättchen der indianischen Feige gebildet: das sind die Gaben Baiames
an die Eingeborenen. In der Nähe der Gestalt Baiames die
Nachahmung eines Falkennestes, aus dem Baiame einst, wie eine Mythe
erzählt, den Falken verjagte. Auf dem Pfad brannte vierzig Yards [3660
Meter] von der Gestalt Baiames entfernt und zweihundertsiebzig Fuß
[82,45 Meter] vor dem Kleinkreis »Baiames Feuer«, das nie auslöschen
durfte. Zwei Männer halten dabei stets Wache.
»Ein Eingeborener sagte, daß der Boraplatz Baiames erstes Lager, die
Menschen, die damals mit ihm waren, und die Gaben, mit denen er
sie beschenkte, darstelle; die Figuren am Boden und die markierten
Bäume waren Embleme dieses Lagers. Sie sagen auch, daß Baiame den
Großkreis beabsichtigte als Erholung für die Frauen und Kinder,
weshalb er auch größer sei als der andere, der nur für wenige passe126.«
Es ist nun aber auffallend und kennzeichnend, daß die wesentlichen
Weihezeremonien, wie das Zahnausschlagen der Yuin und die
»Verbrennung« der Kamilaroi, nicht in den Kulträumen, sondern auf
eigens hergerichteten Plätzen im Busch vor sich gehen. Klein- und
Großkreis mit dem Weg dazwischen und den mythischen Darstellungen

sind somit Erinnerungsräume und Erinnerungsbilder zur Ermöglichung

eines eindrücklichen und lebhaften Anschauungsunterrichts
der Religion, der Mythologie, der Gesellschaftslehre des Stammes, die
für die bereits eingeweihten Männer als eine Art »Fortbildungskurs«
angelegt sind126.

» Die Eingeborenen sagten Mathews, daß in früheren Zeiten die
Knabenweihe viel feierlicher und mit mehr Aufwand von bildlichen
Darstellungen vorgenommen wurde127.«

Ankunft der Stammesgruppen im Boralager. Wenn eine
neue Stammesgruppe ankommt, versammeln sich die Eingeladenen
im Großkreis. Männer und Frauen haben sich rote Streifen ins Gesicht
gemalt, sitzen auf der Umwallung mit den Füßen nach außen. Die
Prüflinge sind rot bemalt und sitzen auf der Umwallung mit den
Füßen nach innen. Dann nahen die Gäste : die Männer treten in den Kreis
Und tanzen, dann tanzen die Gastgeber und schließlich alle zusammen.

Endlich treten auch die Frauen in den Kreis, mit großen Zweigen,

von denen sie die Blätter abstreifen und über die tanzenden Männer

streuen. Das Schwirrholz tönt: Baiame ruft. Die Männer der
Neuankömmlinge bewegen sich mit ihren Prüflingen auf den Kultweg, wo
alle Darstellungen betrachtet werden. »Bei Baiames Feuer wird halt-

403



gemacht, und die Medizinmänner führen ihre Zauberstücke vor.« Am
zweiten Tag wiederholt sich die Feier, führt diesmal aber von Baiames
Feuer bis in den Kleinkreis, wo zwei Männer der Gastgeber sich mit
Blut bemalt auf die Baumwurzeln gestellt haben und Zauberstücke
vorführen. Alle betreten den Kreis und umtanzen die zaubernden
Männer. Auf dem Rückweg finden bei Baiames Feuer Vorführungen
und Tänze statt, im Großkreis werden einige »Rundtänze« getanzt,
dann kehren alle ins Lager zurück.
»Diese ganzen Zeremonien, in denen der Unterricht der Prüflinge
einen bedeutenden Platz einnimmt, werden Tag für Tag mit kleinen
Veränderungen drei Wochen hindurch wiederholt128.«

Die Trennung der Söhne von den Müttern trägt den
Charakter eines Hörspiels. Sie wird im gesamten Gebiete der Wiradyuri-
Kamilaroi aufgleicheWeise durchgeführt129. Wenn abends das Schwirrholz

tönt und die Männer einen Scheinstreit beginnen, ist es das

Zeichen, daß am nächsten Morgen die Bora beginnt. Alle, Männer, Frauen
und Kinder verlasen das Lager und verbringen die Nacht rund um
den Großkreis, wo »geschlechtliche Ausschreitungen« mit allen Frauen
und Mädchen erlaubt sind. Die Prüflinge dürfen sich daran nicht
beteiligen. Da im Rahmen der Weihen keine Willkürlichkeiten vorkommen,

muß dafür ein besonderer Grund vorhanden sein. Bei den Kur-
nai zeigte sich, daß dieses Verhalten in Ereignissen der Urzeit begründet

liegt, die in Mythen erzählt werden [Seite 332].
Am Morgen tönt wieder das Schwirrholz. Die Knaben werden bemalt,
mit einer Felldecke verhüllt und auf die Umwallung des Großkreises

gesetzt: alle sitzen in der Richtung ihrer Heimat. Die Mütter liegen
außerhalb des Kreises hinter ihren Söhnen am Boden. Auch sie sind
mit Fellen und überdies mit Laubwerk bedeckt, ebenso die übrigen
Frauen und Kinder: das kultische Hörspiel beginnt.
»Nun gibt der Häuptling ein Zeichen130, und zwei [!] Männer kommen

vom Kleinkreis heran, schwingen das Schwirrholz und stellen sich

zu beiden Seiten des Großringes auf. Drei oder vier andere Männer
kommen mit den Rindenstücken, gehen in den Ring hinein, schlagen
einmal auf den Boden und kehren dann leise zum Kleinring zurück.
Den Frauen wird gesagt, daß das Aufschlagen der Rindenstücke vom
Trampeln des „Bösen Geistes" herrühre, der daherkomme, die Knaben

mitzunehmen, und der Klang des Schwirrholzes sei seine
furchteinflößende Stimme. Zu gleicher Zeit beginnen die übrigen Männer
ihr lautes Geschrei. Nun kommen die Paten; ein jeder faßt seinen

Schützling beim Arm und führt ihn geräuschlos aus dem Großkreis zu
dem Pfad hinaus... Während des ganzen Lärmens, das veranstaltet

404



wird, um das leise Wegführen der Kandidaten den Frauen noch
unhörbarer zu machen, schleudern die Männer die Habseligkeiten der
Frauen, die herumliegen, durcheinander, werfen einige in den Ring
und hängen andere an jungen Bäumen auf. Den kleinen Kindern, die
ja nicht zugedeckt sind, geben sie ein paar Tupfen Weißton auf den

Körper, und eines oder das andere setzen sie gar rittlings in einen
Baum.« - Da die Initiationszeremonie im Verbrennen besteht, könnten

die weißen Flecke auf der Haut der Kinder Aschenreste des feuernden

Daramulun bedeuten. Die Knaben werden den Kultweg entlang
zum Kleinkreis geführt.

Die Vorführungen auf dem Wege zum neuen Lager sind
oft schwer verständlich. Es sind Lehrspiele, die manchmal vielleicht
Teile aus Daramulun- oder Baiamemythen darstellen.
Das erste Lehrspiel : Binialowi. Die Aufführung findet da statt, wo die
bildlichen Darstellungen am Kultweg beginnen. Die Knaben müssen
flach auf die Erde liegen, das Gesicht nach unten richten und die Arme

eng an den Körper legen. Indessen bereiten die Männer ihre Szene

vor: sie legen sich weiße Rindenstreifen quer über das Gesicht,
diagonal über den Leib und rund um Arme und Beine. Die Paten
klatschen in die Hände, damit die Knaben das Herannahen der »Geister«
nicht hören. Dann müssen sie aufstehen und die gräßlichen Gestalten
anschauen, die die Arme auf und ab bewegen, tanzen und dazu »pirr«
rufen. Die Knaben wenden sich ab - »der Vorhang fällt« -, die Paten
klatschen in die Hände, und die als Binialowi bezeichneten Darsteller
gehen leise davon.
Das zweite Lehrspiel: Buddenbelar. Aus dem Gebüsch tauchen zwei
Männer, die Buddenbelar, auf. Jeder trägt in der rechten Hand einen
Bumerang, in der linken eine brennende Fackel und läßt dazu die
Laute ah-h-an hören. Sie stürzen auf die Knaben zu, werfen die Bu-
merangs über ihre Köpfe und verschwinden wieder im Gebüsch. Der
erste Hinweis auf die Verbrennung der Knaben [Seite 412].
Das dritte Lehrspiel: Millunga. Das Schwirrholz tönt. Die Knaben
Werden vor Baiames Feuer geführt und geheißen gegen die Sonne zu
schauen. Wenn sie geblendet sind und nicht mehr richtig sehen können,

müssen sie auf die Millunga schauen, auf Männer, die mit ihrem
Gesäß auf den Fersen hocken und die Ellbogen an die Knie pressen.
Sie sind schwarz bemalt, zerren das untere Augenlid mit den Fingern
nach unten und starren die Knaben an. »Das sind Daramuluns Männer«,

wird den Knaben gesagt, »sie werden kommen und euch an
Jenem Feuer verbrennen.« - »Jenes Feuer« ist Baiames Feuer, in dessen

Glutkreis diese Szene sich abspielt. Das Feuer Baiames ist die Son-

4°5



ne, in der die Knaben verbrannt werden, um als Phönixe, als Männer
aus der Asche aufzuerstehen. — Der Zug geht weiter.
Das vierte Lehrspiel : Dzurrabulbul. Männer kriechen dicht aneinan-
dergedrängt heran. Sie tragen blätterreiche Zweige in den Händen,
die sich wie im Sturm hin und her bewegen. Ein Mann schlägt seine
Keule auf den Boden und sagt erklärend: »Dzurrabulbul.« Die Männer

werfen die Zweige fort, springen auf, schreien und hüpfen, bewegen
im gleichen Rhythmus die Arme auf und ab. Weiter geht der Zug.
Das fünfte Lehrspiel : Daramulun. Das Schwirrholz braust hinter den
Knaben. Bei einem Wasserloch müssen sie ihren Schmuck ablegen.
Die Männer führen einen Corrobori [ ] auf, wobei alle im gleichen
Rhythmus auf einem Bein herumhüpfen. Der Einbeinige ist Daramulun,

der Mondrepräsentant. Weiter! Hinter den Knaben her tönt
gelegentlich das Schwirrholz. Manchmal kneifen die Männer einen Hund
ins Ohr, daß er aufheult und die Knaben meinen, der schreckliche
Daramulun komme hinter ihnen her. Die Knaben, die zum erstenmal
an den Zeremonien teilnehmen, werden am Kleinkreis vorbei sofort
ins neue Lager geführt. Wer zum zweitenmal die Knabenweihe
durchmacht, darf das »Allerheiligste« betreten131.
Das sechste Lehrspiel: Baiame? Bei den Yuin spielt ein Baum eine
besondere Rolle im Zusammenhang mit einem Grab, aus dem ein
Mann von den Toten aufersteht. Der Mann ist der Mond, der drei
Nächte lang unsichtbar im »Grabe« liegt. Der Baum, den er im Grab
in den Händen hält und dessen Krone über den Grabhügel hinausragt,
ist der Sternenbaum, der sternbesäte Himmel. Wenn der Mond im
»Grabe« liegt, sind die Sterne - ist die Baumkrone - sichtbar. Wenn
der Mond aus dem Grabe aufersteht, gerät der Himmelsbaum ins
Wanken: die Sterne verblassen, der Baum fällt ins Grab, der Mann-
Mond erhebt sich. Ein mondmythologisches Spiel
Bei den Kamilaroi spielt der Himmelsbaum eine andere Rolle132. Ein
ausgerissener Baum ist umgekehrt in den Boden gesteckt; die Krone
liegt im finstern Grab: die Sterne sind unsichtbar; die Wurzeln ragen
in die Lüfte: es ist Tag. Der Baum ist mit Blut bestrichen: die Morgenröte

erscheint; die Sonne geht auf. Rund um den umgekehrten Baum
stehen Erdhügel, die Berge darstellen: das Morgenrot überglänzt die
Berge. Im Wurzelwerk des Baumes steht ein Zauberer, der seine Kunststücke

vorführt. Aller Zauber kommt von Gott. Der Zauberer hat
durch seine Zaubermittel Macht über Tod und Leben, wie Gott. Es ist
also wahrscheinlich, daß der Zauberer das Höchste Wesen selber
darstellt. Eine Mitteilung von den der Urkultur nahestehenden Ghepara
stützt diese Annahme: der Zauberer, der im Wurzelwerk steht, stellt
Maamba, das Höchste Wesen, dar133. Das ist durchaus sinnvoll: denn

406



wer anders als Gott sollte nach dem Glauben der Eingeborenen über
dem Taghimmel thronen? Nachdem die Zauberer ihre Kunststücke
gezeigt haben, wird der Himmelsbaum verbrannt. Die Sonne ist
aufgestiegen und hat die Nacht völlig verschlungen. Es wäre immerhin
auch damit zu rechnen, daß die Zauberer die Sonne darstellen könnten;

doch da sie nicht mit der Sonne, sondern durch ihre Zauberei mit
dem Höchsten Wesen in Verbindung stehen, ist das wohl weniger
wahrscheinlich. Dafür spricht auch, daß im Kleinkreis der Yuin Dara-
mulun als Höchstes Wesen als Erdrelief dargestellt ist. Ein bedeutender

Unterschied zwischen Yuin und Kamilaroi besteht: der Kleinkreis
der Yuin steht mit Daramulun und der Mondmythologie, der der
Kamilaroi mit Baiame und der Sonnenmythologie in Beziehung.

Lehrspiele im neuen Lager. Das neue Lager wurde an einem
Wassertümpel in einer wildreichen Gegend errichtet. Ein hufeisenförmiger

Windschirm von dreißig Fuß Länge, zwanzig Fuß Tiefe und
vier Fuß Höhe wurde gebaut und davor ein Feuer entfacht. Hier
finden weitere Lehrspiele statt.
Das siebente Lehrspiel: Känguruh. Die Männer schneiden Gras und
Binsen, binden sie zusammen und stecken sie als Känguruhschwänze
in ihren Gürtel. Sie führen einen Känguruhtanz auf. » Die Eingeborenen
erzählten, daß Baiame und seine beiden Söhne einmal auf der Jagd
gewesen seien, zwei Känguruhs gefangen und ihnen die Schwänze
abgeschnitten hätten. Bei der nächsten Bora hätten die Söhne mit diesen
Schwänzen wie Känguruhs getanzt, und dieser Brauch sei seitdem auf
jeder Bora befolgt worden.« Die Erklärung des Känguruhspiels ist ein
deutlicher Hinweis darauf, daß wahrscheinlich alle diese Aufführungen
Teile der Baiamemythen darstellen. Da diese Mythen wenig oder gar
nicht bekannt sind, ist die Deutung dieser Lehrspiele oft so schwierig.
Das achte Lehrspiel : Heuschrecken. Männer klettern die Bäume hinauf,

dann wieder herunter und kriechen auf Händen und Füßen. Sie
ahmen mit allen Bewegungen die Heuschrecken nach. »Zwei alte
Männer — die Lehrmeister — fragen sich wieder einander, was das sei,
wobei der eine mit der Wurfkeule auf den Boden schlägt und ausruft:
Ngadâlla Heuschrecke «
Das neunte Lehrspiel: Boballai. Es wird sehr oft aufgeführt mit der
eindringlichen Mahnung, was gezeigt werde, sei strenge zu meiden.
Das Boballai scheint ein »sodomitisches Spiel« zu sein. Während der
Vorbereitung müssen die Knaben sich einige Augenblicke umdrehen.
Mathews beschreibt es: »Neun bis zehn Männer legten sich dicht
nebeneinander aufKnie und Ellbogen nieder; dann legte sich ein halbes

Dutzend [Männer] in gleicher Weise auf diese und der Rest in

407



gleicher Weise auf die zweiten. Grunzende Laute werden von den
Männern ausgestoßen, solange sie auf dem Haufen lagen. Die meisten
dieser Stellungen und Gesten waren sehr obszön und einige von ihnen
widerwärtig. Dieses Tableau wird am Schluß der meisten Pantomimen
und Tänze im Busch aufgeführt... Nach den gewöhnlichen Fragen
zwischen den beiden alten Männern kam die Antwort des einen:
„Böballai babiabbi"; der Sinn der Worte ist unbekannt.«
Das zehnte Lehrspiel: Warringun. Einige Männer hüpfen niedergekauert

und die Arme schüttelnd am Feuer vorüber. Der Führer und
der letzte Mann halten einen Faden in den Händen, den die übrigen
Männer durch den Mund gehen lassen und die beiden Eckmänner hin
und her ziehen. Der alte Mann nannte die Vorführung Warringun.

D e r S i e b e n -Ta g e - S p i e lp la n. Wie diesen ersten Tag im Lager der
Knaben, mit Jagden am Vormittag und Aufführungen abends und in
der Nacht, verbringt man etwa sieben Tage. In der letzten Nacht wurde
Baiames Lied gesungen : wie am Ende des Kultweges im Kleinkreis Bai-
ame erscheint, wird er am Ende der Lageraufführungen angerufen.
An den Höhepunkten der Zeremonienreihen also steht jeweils Baiame.
Mathews134 hat den ganzen Spielplan für sieben Tage mitgeteilt. Jeden
Tag finden drei Aufführungen statt, denen sich meist das Böballaispiel
anschließt. Dabei ist nun freilich zu fragen, ob damit jedesmal das

»sodomitische« Spiel gemeint sei und nicht vielmehr einLehrspiel, das

zeigen soll, was die Knaben künftig außerdem zu meiden haben.
Die erste Aufführung findet vormittags, meist irgendwo unterwegs auf
dem Gang zur Jagd statt; die zweite folgt nach der Rückkehr von der
Jagd vor Sonnenuntergang im Lager, die dritte nach dem Abendessen
in der Nacht im Licht der brennenden Scheiterhaufen. Die Morgen-
und Abendvorstellungen sind die Tierspiele, bei denen in Stimme,
Gang und Gewohnheiten Tiere nachgeahmt werden. Die Nachtvorstellungen

sind Menschenspiele. Hier der Spielplan :

Erster Tag: Morgenvorstellung: Fällt aus, da die Prüflinge erst nachmit¬
tags eintreffen.

Abendvorstellung : Grashüpferspiel.
Nachtvorstellung: Bungarurufen.

Zweiter Tag: Morgenvorstellung: Fliegender-Fuchs-Spiel. Dann: Böballai.
Abendvorstellung: Känguruhspiel. Dann: Böballai.
Nachtvorstellung: Frauenraubspiel. Dann Böballai.

Dritter Tag: Morgenvorstellung: Brachvogelspiel. Dann: Böballai.
Abendvorstellung: Bienenspiel. Dann: Böballai.
Nachtvorstellung: Strick-im-Mund-Spiel [Warringun].

Dann: Böballai.

408



Vierter Tag: MorgenVorstellung: Stachelschweinspiel.
Abendvorstellung: Taubenspiel. Dann: Böballai.
Nachtvorstellung : Feuerstabspiel.

Fünfter Tag: MorgenVorstellung: Känguruhrattespiel. Dann: Böballai.
Abendvorstellung: Fleuschreckenspiel. Dann: Böballai.
Nachtvorstellung : Doppelmannspiel.

Sechster Tag: MorgenVorstellung : Holzentenspiel. Dann: Böballai.
Abendvorstellung : Opossummannspiel.
Nachtvorstellung : Feuerfressenspiel. Dann : Baiames Gesang.

Siebenter Tag: MorgenVorstellung: Blutspiel. Dann: Böballai.

Bei den Tierspielen am Vormittag und Abend ist die Frage, ob sie
unterhaltender Mimus, Totemdarstellung oder Mythenwiedergäbe sind.
Das Känguruhspiel zum Beispiel, die Abendvorstellung des zweiten
Tages, das im neuen Lager aufgeführt wurde, war ein Mythenspiel. Es
ist also wahrscheinlich, daß auch hier und vielleicht in allen andern
Tierspielen, die zu den Zeremonien der Knabenweihe gehören, weder
Totemspiele noch Unterhaltungstänze, sondern Belehrungen in
Stammesmythen und Glaubensanschauungen vorliegen, daß die vorgeführten

Spiele also in einer bestimmten Beziehung zu Baiame [das ist beim
Känguruhspiel der Fall], seinen Söhnen, dem Stammvater und
Urahnen stehen. Die wenigen Tierspiele, die deutbar sind, bestätigen
diese Auffassung.
Das Stachelschweinspiel. In einen Erdhaufen sind eine Anzahl vier bis
fünf Zoll lange Gräser oder Binsen gesteckt: die Stacheln. »Die alten
Männer stellen die übliche Frage : „Was mag das wohl sein Es muß
ein Stachelschwein sein", und einer von ihnen steckt dabei seine Stabkeule

unter den Haufen, wie um ihn umzuwenden. Da rollt nun ein

Mann, der darunter verborgen war, hervor auf seinen Rücken, seine
Arme und Beine so eng an sich gezogen wie ein Stachelschwein, das

ausgegraben wird.« Das Stachelschwein ist eines der Symbole für Da-
ramulun, der nach dem Verschwinden als Neumond am Himmel wieder

sichtbar wird; zugleich ist es ein Sinnbild der Prüflinge, die als

Knaben sterben und als Männer auferstehen. Und da alle bildlichen
Darstellungen am Kultweg Theaterdekorationen sind, die Baiames
Lager und erste Knabenweihe darstellen, der »Hintergrund«, vor dem
sich die neue Knabenweihe abspielt, sind wohl alle Tierspiele mythische

Darstellungen, insofern sie Teile aus Baiames Urknabenweihe
vorführen.

Auch das Opossumspiel ist eine Mythendarstellung. In einer etwa zwei
Büß tiefen Grube ist ein Mann zu sehen. Er hat ein häßlich entstelltes
Gesicht: mimische Maske! Er ist in ein Opossumfell gehüllt: naturalistische

Tierdarstellung! Nicht der Mann ist hier wesentlich, der ein

409



Schauspieler ist, sondern die Rolle, die er darstellt : das Opossum. Den
Prüflingen wird gesagt, das sei ein Mann, der von der Erde auferstehe,
vielleicht einer ihrer Vorfahren, also ein Opossummann. Die vier Klassen

der Kamilaroi sind bezeichnet mit den zwei Tierpaaren Falke-
Krähe und Känguruh-Opossum. Somit könnten Känguruh und Opossum

die Urahnen der entsprechenden Heiratsklassen darstellen. Dann
hätten diese Spiele die Aufgabe, die Gesellschaftslehre der Kamilaroi
zu veranschaulichen.
Auch im Opossumspiel wird das Hervorkommen aus der Erde dargestellt.

ImKnabenderOpossumklassesteigtderOpossumahne wieder auf.

Die Nachtvorstellungen führen Menschen vor. Es sind zweifellos

Lehrspiele, die Glaubenslehren und Sittengesetze anschaulich
darstellen. Dabei wird, wie bei den Yuin, alles direkt vorgeführt; was zu
meiden ist, wird durch besondere Erläuterungen der beiden Lehrmeister

verdeutlicht. Die meisten dieser Lehrspiele sind schwer deutbar,
da sie in einer »mimischen Bilderschrift« abgefaßt sind.
Erste Nacht: Das Bungarurufen. Die Männer lassen düstere Rufe
hören, um später ankommenden Stammesgruppen den kürzesten Weg
zum Lager zu weisen. Was für Rollen spielen sie mit ihren »düsteren
Rufen«?
Zweite Nacht: Gulangarra, Frauenraubspiel. Die Männer erscheinen
mit Waffen. Einige sind lahm, andere tragen Männer auf dem Rük-
ken, die sie an den Beinen halten, so daß der Kopf nach unten hängt.
Alle gehen hintereinander, und jeder hält den Mann vor sich fest. Der
letzte stellt eine Frau dar: er trägt einen Grabstock und Frauenkleider
und wird von einem Manne begleitet. Die übrigen Männer versuchen,
ihm die Frau wegzunehmen. Nach der Frage des einen Alten, was das

bedeute, antwortet der andere: Gulangarra. Der Sinn des Wortes ist
unbekannt. Wilhelm Schmidt glaubt, »daß es sich hier um Männer
handelt, die von einem Kriegszug zurückkehren, einige lahm, andere
ihre Gefallenen mit sich schleppend. Der letzte führt eine erbeutete
Frau mit sich, an der die übrigen Anteil haben wollen. Die ganze Szene

ist eine moralpädagogische nach Art der bei der Knabenweihe der
Yuin und will lehren, daß die Knaben das Beispiel der lüsternen Männer

nicht nachahmen dürfen135.«
Dritte Nacht: Warringun, Strick-im-Mund-Spiel. Diesmal wird der
Faden nicht [wie Seite 408] durch den Mund aller, sondern nur der
beiden Eckmänner gezogen. Fadenspieler und Zuschauer machen dabei

mit dem Munde ein dumpfes Geräusch. Die Vorführung wird
mehrmals wiederholt. Wilhelm Schmidt glaubt, das sei ein kindisches

Spiel, das erwachsene Männer zu meiden hätten. -
410



Vierte Nacht: Budell-Budellyinga, Feuerstabspiel. Männer tanzen mit
Stöcken im Mund, die sie nachher ins Feuer werfen, das sie um tanzen.
Wenn das Feuer niedergebrannt ist, springen sie mit bloßen Füßen
darauf, streuen die Asche ringsum und löschen die Gluten. Sinn
unbekannt.

Fünfte Nacht: Doppelmannspiel. Die Männer bemalen sich vom Hals
bis zu den Füßen mit weißen Streifen; ein Mittelband führt von der
Stirne über Nase, Kinn und Rumpf bis zum Ende des Penis. Um die
Augen ziehen sie weiße Ringe [wie die Eulendarsteller Seite 401].
Zwei und zwei Männer reichen sich die Hände, tanzen ums Feuer und
stoßen eintönige Rufe aus. Einige zaubern Gegenstände aus ihrem
Körper hervor und laufen den andern Männern nach. - Versuchen
Zauberer andere Männer mit ihren Zauberkünsten zu verfolgen
Sechste Nacht: Feueressenspiel. Einige Zauberer nehmen glühende
Stöcke aus dem Feuer und beißen hinein. Sie laufen ums Feuer herum,
schlagen die Hände auf die Hüfte und machen obszöne Gesten. Sie
zaubern Gegenstände, etwa weiße Steine, Stücke von Stricken und
anderes aus dem Körper hervor. Daran schließt sich Baiames Gesang.
Wenn Baiames Gesang der Höhepunkt der sechsten Nachtaufführung
ist, muß die vorhergehende Zaubert ufführung wohl einen besondern
kultischen Sinn haben. Zauberer, in denen wir Baiamedarsteller
vermuteten, führten ihre Kunststücke auch auf der in den Himmel ragenden

Baumwurzel vor.
Den Abschluß der Vorstellungen bildet am Morgen des siebenten Tages

nicht, wie üblich, ein Tierspiel, sondern das Barri-Barri-Spiel, dem
"wie bei allen andern Aufführungen ein Böballai folgt. Zwei Zauberer
bereiten sich im Busch auf die Aufführung vor : sie bemalen sich
Gesichter, Arme und Hände mit Menschenblut, das aus den Armen mehrerer

Männer gewonnen wird. Die Blutbemalten treten ans Feuer. Ein
halbes Dutzend oder mehr junge Männer begleiten sie, schlagen mit
Rindenstreifen aufden Boden und rufen dazu : »Barri Barri !« Schließlich

jagen die zwei Zauberer die Männer und Paten vor den zuschauenden

Prüflingen mehrmals um das Feuer, indes im Busch das Schwirrholz

braust. Die Männer mit den Rindenstücken setzen sich in einiger
Entfernung auf den Boden und fahren fort, mit den Rindenstücken auf
den Boden zu schlagen. Einer der Zauberer steht bei ihnen und trinkt
Elut aus einem Gefäß. Zum Schluß tanzen und rufen alle rund ums
Eeuer.
Wilhelm Schmidt glaubt, das Feuer stelle die Sonne dar. Die rot mit
Elut bemalten Zauberer seien die Verkörperung des erwachenden
Tageslichts und die Männer, die sie um das Feuer treiben, die Repräsentanten

der Sterne, die im Sonnenlicht verschwinden136. Manning be-

411



richtet folgende Mythe : » Baiame fühlte sich einsam und verlangte nach
einem Sohne von seinem Ebenbild. Er beobachtete am Himmel eine

Flüssigkeit, die Blut glich. Er ergriff sie, setzte sie in einen Kristallofen
[das am Morgen sich erhellende Himmelsgewölbe], und in kurzer Zeit
war der Sohn Gottes [die Sonne] geboren, ein Wesen, Gott und Mensch
zugleich137.« Die Mythe stellt also die Erschaffung der Sonne dar.
Die Frage ist nun nach all diesen Belehrungen: welches ist die
Hauptzeremonie der Knabenweihe, und was bedeutet sie?

Die »Verbrennung« als Ritus der Knabenweihe. Das

Lager, in dem die Knaben sieben Tage lang durch mimisch dargestellten
Unterricht auf die Weihen vorbereitet werden, wird nun verlassen. Es

geht tiefer in den Wald hinein. Bei einer Wasserstelle wird haltgemacht
und das Gepäck zurückgelassen. Dann geht es weiter. Die Knaben
werden in einer Reihe hingesetzt. Männer stehen hinter ihnen. »Die
Paten sagen den Knaben, sie mögen lauschen, Daramulun komme, sie

zu verbrennen.« Eine Anzahl von Männern hat sich inzwischen
»kostümiert«: sie sind mit weißen Streifen bemalt, halten in der rechten
Fland einen Bumerang und in der linken eine brennende Fackel. »Einer
von ihnen erhebt ein tiefes angehaltenes [andauerndes ?] Pfeifen.« Hier
wird die Stimme Daramuluns nicht mit dem Schwirrholz, sondern
durch den Mund hervorgebracht: die altertümlichste Form, die Stimme

eines Geistes darzustellen! Neben die »optisch-mimische Maske«,
die allein durch den veränderten Gesichtsausdruck gebildet wird, tritt
die »veränderte Stimme« als Urform der »akustischen Maske«.
Die Paten befehlen den Knaben, aufzustehen und ins neue Lager an
der Wasserstelle zu laufen. Sie rennen davon, müssen unterwegs »sich
niederwerfen, die Hände an die Schenkel pressen und ein bis zwei
Minuten lang liegen bleiben. Dann müssen sie wieder weiterlaufen und
wiederum sich niederwerfen. Das wiederholt sich, bis sie das Lager
erreicht haben, wo die Knaben auf die für sie vorbereiteten Decken
niederfallen. Das Pfeifen der Männer138 hörten sie die ganze Zeit dicht
hinter sich...«
Die Knaben fliehen also vor einem Wesen, das sie verfolgt, um sie zu
verbrennen
»Sobald die Knaben liegen, sagen die alten Männer, die da [an der
Wasserstelle] geblieben sind: „Wir wollen euch zu trinken geben, ehe

ihr verbrannt werdet." Danach klatschen einige Männer in die Hände,
während andere Feuerbrände ergreifen und mit ihnen die Beine der
Knaben berühren, um sie glauben zu machen, Daramulun beginne sie

zu verbrennen. Die Männer sagen dazwischen : „Beeile dich doch nicht
so mit dem Verbrennen der Knaben! Geh weg!" Die Väter der Kna-

412



ben sind da und tun so, als ob sie in großer Trauer seien, jammern und
zerschlagen sich den Kopf. Die Knaben sind in einem Zustand großer
Furcht, aber sie versuchen nicht, sich zu bewegen. Unterdessen
erneuern die kostümierten Männer ihre Feuerbrände, daß sie gut
rauchen und qualmen. Dann müssen die Knaben sich wieder aufstellen,
und die Väter der Knaben sagen zu den Paten: „Halt meinen Knaben!

Er soll weggeholt und verbrannt werden!" Die Männer stehen in
einem Halbkreis hinter den Knaben. Diese müssen nun ihre Gesichter
den [verkleideten] Männern zuwenden, die ihre rauchenden
Feuerbrände schwenken, und die Paten sagen: „Da sind sie, sie haben ein
großes Feuer da drüben !" und zeigen in eine bestimmte Richtung. Die
[verkleideten] Männer laufen nun auf die Knaben zu, tanzen und
schreien und schwenken ihre Feuerbrände und Bumerangs.« Dies ist
der Kulttanz, der symbolisch die Verbrennung bedeutet.
»Die Paten lassen die Knaben wieder ihre Rücken den [kostümierten]
Männern zuwenden.« - Der Kultakt ist zu Ende. Jeder [kostümierte]
Mann greift in das Hinterhaar des Knaben und reißt ihm den Kopf
aus der bisher beobachteten gebeugten Haltung geradeauf, und
dadurch wird er jetzt von dem Gebeugthalten des Kopfes befreit139.
Dann ziehen sich die [kostümierten] Männer schreiend zurück140.
Die Knaben der Kamilaroi werden nicht wie die Kurnai, Kulin und
Yuin in Stammväter neuer Geschlechter verwandelt, sondern Dara-
rnulun zündet sie gleichsam an: er macht aus ihnen »Sonnen«, indem
er ihnen die »Feuertaufe« spendet. Sie werden somit wie der Sohn
Gottes zu Sonnensöhnen. Sie werden zu Söhnen des Höchsten Wesens
Baiame. Und hier nun erinnert man sich daran, daß als Begründer
Und Wächter der Knabenweihe ausdrücklich Baiame bezeichnet wird,
Und man wundert sich, daß Daramulun und nicht, wie zu erwarten
Wäre, Baiame selber die neuen Sonnensöhne weiht. Ist die Gestalt Da-
ramuluns, der bei den Yuin zum Höchsten Wesen aufstieg, im Kult
[nicht im Glauben!] von den Kamilaroi übernommen worden? Bei
den Yuin ist es das Höchste Wesen selber, das den Knaben bei der
Weihe den Zahn ausschlägt; hier ist es Daramulun, der sie verbrennt
oder entflammt. Wie in der Mythe Baiame es ist, der seinen Sohn [die
Sonne] am Morgenhimmel aufleuchten läßt, müßte auch im Kult
Baiame die jungen Männer, seine Sonnensöhne, erschaffen.
Der Bericht über die symbolische Verbrennung der Knaben spricht
Ausdrücklich davon, daß nicht ein einzelner, sondern mehrere als
Daramulun verkleidete, Bumerangs und Feuerbrände schwingende Män-
Uer die Weihe durchführten. Es gibt im Kult also so viele Daramuluns,
als Knaben zu weihen sind. In einem Bericht von C. C. Greenway von
1878141 aber wird ausdrücklich betont: »Daramulun wird dargestellt

4!3



von einem alten Manne, der in allen Gesetzen und Traditionen, Riten
und Zeremonien bewandert ist und mit übernatürlicher Kraft
ausgerüstet zu sein beansprucht.« Damit sind zwei wesentliche Aufgaben
sichergestellt: ein weiser Alter, der übernatürliche Kräfte besitzt, ist
der Leiter der gesamten Feier und zugleich der Darsteller Daramuluns.
Dabei glauben wir freilich, daß ursprünglich Baiame selber die Weihen
vollzog. Es wäre aber auch denkbar, daß Baiame - der Kultplatz heißt
ja ausdrücklich Baiames Lager - in der Urknabenweihe seine Aufgabe
auf den Stammvater unci dieser jeweils auf den würdigsten Ältesten
übertragen hätte, so daß dann Daramulun und nach ihm jeder Dara-
mulundarsteller eigentlich die Rolle Baiames spielte. Auch hier aber
wäre dann Daramulun wie bei den Yuin bereits auf dem Wege,
Aufgaben des Höchsten Wesens zu übernehmen.

Enthüllung der Sci-iwirrhölzer. Die verkleideten [Daramuluns!]

und die übrigen Männer bilden nun um die Neugeweihten
einen Kreis, in den zwei [!] Männer treten und die Schwirrhölzer
schwingen! Also könnte man schließen: die Stimme Baiames sei mit
dem Mund erzeugt worden, was sehr altertümlich und echt anmutet,
und die Stimme Daramuluns und seiner Frau, also der Stammeltern,
werde, wie fast überall in Australien, durch zwei Schwirrhölzer
dargestellt. Die Männer schlagen ihre Waffen aneinander und rufen wie
vor der Weihe: »Verbrenne doch die Knaben nicht!« Inmitten des

Gedröhns der Stimmen, der aneinandergeschlagenen Waffen und der
brausenden Schwirrhölzer müssen die Knaben die Schwirrhölzer
betrachten. »Jetzt sagen ihnen die Paten, daß diese Instrumente die
Stimme Daramuluns darstellen« und daß sie bei Todesstrafe davon
den Frauen und Kindern nichts sagen dürfen. Dann wird den Knaben
der volle Männerschmuck angelegt, und die Männer waschen ihre
schwarze Farbe ab.
Höchst kennzeichnend für die Kamilaroi : beide Schwirrhölzer werden
als Stimme Daramuluns bezeichnet; die Erinnerung daran, daß das

zweite Schwirrholz ursprünglich die Stammutter vorstellte, ist offenbar

mit dem Verlust der Jugendweihe und der Herausbildung der
Knabenweihe geschwunden. So künden die zwei Schwirrhölzer als
uraltes Brauchtum, das sich erhält, während der Glaube sich gewandelt
hat, vom ursprünglichen Glauben an Stammvater und Stammutter.

Rückkehr der Söhne zu den Müttern. Die Söhne gehen noch

am gleichen Abend den Müttern entgegen und geben sich von Ferne
durch einen Rufzu erkennen, den die Mütter erwidern. Dabei schwenken

die Frauen Feuerbrände in der Luft: auch sie also tragen das Sym-

414



bol des Verbrennens in der Hand und haben damit innigen Anteil an
der Feuerweihe der Knaben.
Am folgenden Morgen werden den Knaben und Männern Körper-
und Gesichtshaare abgesengt und das Kopfhaar gestutzt : damit sollen
die Frauen überzeugt werden, daß Knaben und Männer im Feuer
versengt wurden. Während die Verbrennungszeremonie nur eine
symbolisch-kultische Geste ist, sollen die Frauen an die wirkliche Verbrennung

glauben Die Rotfärbung der Knaben erinnert an die strahlenlose,

rötlich schimmernde Morgensonne. Abgesengtes und abgeschnittenes

Haar und Rotfärbung also sind die äußeren Zeichen der Weihe
zu Sonnensöhnen. Für die Rückkehr erhalten die Knaben weiße
Diagonalstreifen über den rotgefärbten Leib, über Hände und Füße, die
Männer rote Streifen vom Ellbogen bis zu den Händen und von den
Hüften bis zu den Füßen. Alle tragen Federn von Falken oder Schwänen

im Haar. Die Häupter der Söhne und Mütter sind mit Decken
Verhüllt, die nun abgenommen werden. Die Mütter strecken ihre Arme
den Söhnen entgegen und reiben ihnen an Schultern und Brust die
rote Farbe ab : das Fest ist zu Ende. Männer und Knaben werden
ausgeräuchert: der Alltag beginnt. Die Feier hat fünf Wochen gedauert;
Von der Ankunft der ersten Stammesgruppe bis zur Auflösung des

gemeinsamen Lagers vergingen vier Monate. Daheim bleiben die Knaben

noch mehrere Monate unter der Obhut der Paten: der Unterricht
Wird also fortgesetzt.

Die Eigenart des Theaters der Kamilaroi

Das Repertoire der Kamilaroi zeigt die gleichen Spielgattungen
Wie die Yuin: unterhaltende Tierspiele, Totemspiele, Lehrspiele zur
Darstellung der Glaubens-, Sitten- und Stammesgesetze, Zauberspiele
ünd Kultspiele. Wie sehr Tanzen und Mimen als höchste Güter des
Lebens geschätzt werden, zeigt der Glaube, daß die Seelen der
Verstorbenen im Himmel sich freuen »an beständigem Tanzen und wonne-
Vollem Jauchzen«.
Die Hauptgestalt der Kultspiele ist der einbeinige Daramulun, das

Symbol des abnehmenden, also sterbenden Mondes. Ihm sind die
Spiele von Tod und Auferstehung [Stachelschweinspiel, Schlangenspiel

mit dem Schwirrholz zu Beginn der Knabenweihe, Tanz der
Männer auf einem Bein] gewidmet. Überraschender ist, daß Daramu-
hm nicht nur mit der Mondmythologie, sondern außerdem und in weit
höherem Maße noch mit der Sonnenmythologie in Verbindung
gebracht wird. Das sind die Spiele, in denen das Feuer eine besondere
L.olle innehat : Buddenbelar : Geister bedrohen die Knaben mit bren-

415



nenden Fackeln; an Baiames Feuer [!] erscheinen die Männer, »die
kommen, um die Knaben zu verbrennen« [hier wird klar, daß die
Knaben in Baiames Feuer »verbrannt« werden] ; das Wurzelwerk im
Kleinkreis, das mit Blut, dem Sinnbild der Morgenröte, bestrichen ist,
trägt die Zauberer, die »Kunststücke« vorführen; Feuerstab-, Doppelmann-,

Feueressenspiele, Barri-Barri, Zauberer jagen Männer und
Paten um das Sonnenfeuer, und schließlich das Kultspiel der Weihe:
die Verbrennung der Knaben.
Die Mondspiele treten im Verlauf der Knabenweihe merklich hinter
den Sonnenspielen zurück. So werden die Knaben denn auch nicht zu
Stammvätern neuer Geschlechter und damit zu sterblichen Menschen,
also Mondwesen, sondern zu Sonnensöhnen. So erscheint die Urkultur
der Kamilaroi von zwei spätem Kulturschichten überlagert: von der
mutterrechtlichen Mond- und der vaterrechtlich-totemistischen
Sonnenmythologie. Baiame wird als Begründer der Knabenweihe gefeiert,
Klein- und Großkreis mit dem Verbindungsweg, dem ewigen Feuer
und allen bildlichen Darstellungen gelten als sein Lager; als Höhepunkt

aller Aufführungen im Lager der Knaben ertönt Baiames

Gesang : im Glauben, in der Raumgestaltung, in den künstlerischen
Darstellungen, im symbolischen Feuer, in den geschwungenen Fackeln, im
Kultgesang erscheint Baiame als der eigentliche, ehrfürchtig begrüßte
Mittelpunkt der Knabenweihe. Die Zeremonien aber, die Spielhandlungen

sind, tragen alle Züge der Sonnen- und Mondmythologie. Nicht
das Höchste Wesen selbst spielt als Darsteller die Hauptrolle, sondern
Daramulun, der außer den Zügen des Mondwesens auch die Züge des

Sonnenhelden angenommen hat und an Stelle von Baiame die Knaben
zu Sonnensöhnen weiht.
Die Stammutter tritt fast ganz zurück. Sie erscheint zwar noch in
einem Erdbild und außerdem im Ertönen des zweiten Schwirrholzes,
das aber schon nicht mehr ausdrücklich als ihre Stimme erkannt zu
werden scheint.

Schauspiele und Hörspiele. Die meisten Darstellungen sind

Schauspiele, doch besteht das Hörspiel noch weiter. Am stärksten
ausgebaut erscheint es in der Trennung der Söhne von den Müttern. Es

bricht plötzlich beim Begräbnis eines Mannes durch, indem das Em-
porrauschen der Seele in den Himmel durch Töne dargestellt wird. Es

klingt aus den Schwirrhölzern. Dazu wird oft, um die Hörspiele
überhaupt zu ermöglichen, zum Mittel der Bedeckung des Publikums - der

Knaben und Frauen - durch Felle gegriffen. Im ganzen aber hat maß
das Gefühl, daß das Hörspiel in dem Maße zurücktritt, als die
Entwicklung sich von der Urkultur entfernt.

416



Kostüme, Masken, Requisiten. Die Knaben sind für die Weihen
rot gefärbt, sie tragen das Kleid der jungen, strahlenlosen Morgensonne.

Die Männer, die die Lehrspiele aufführen, kostümieren sich oft
durch Aufmalen von weißen Querstreifen auf den Körper. Zur
Darstellung von Känguruhs werden aus Gras und Binsen Schwänze
gebildet. Der Opossumdarsteller trägt höchst naturalistisch ein Opossumfell.

Zum erstenmal begegnet uns das Vogelfederkleid: Vogeldaunen
werden für das Eulenspiel mit Blut aufgeklebt. Zum Schluß der Weihen

tragen Knaben und Männer Federn von Falken und Schwänen
im Haar. Kündigt sich hier der Übergang zu den mittelaustralischen
Aranda an

Szenische Mittel. Die Raumgestaltung der Kamilaroi entspricht
der Anlage der Yuin: zwei Kreise werden durch einen Kultweg
verbunden. Aber ein wesentlicher Unterschied besteht: die Yuin haben
Kreis und Kultweg mit Ästen eingewölbt und damit eine Laubarchitektur

geschaffen; die Kamilaroi verzichten auf diese hochgeführte
Architektur und begnügen sich mit Erdwällen und Zweigzäunen.
Dagegen erfährt die Ausgestaltung der Kulträume durch bildliche
Darstellungen manche Bereicherung. Ihre Technik ist recht vielfältig
entwickelt. Da gibt es Flachreliefs, die in die Erde hineingeschnitten
oder in Baumstämme eingekerbt sind, da gibt es Hochreliefs, die mit
Holz unterbaut aus aufgehäufter Erde gebildet sind. Da gibt es naturalistisch

nachgeahmte Vogel- und Raupennester mit Eiern aus Steinen
und künstlich aus Blättern gebildeten Raupen und Bäume, die ihr
Wurzelwerk nach oben ausstrahlen. Die Bemalung der Wurzelstöcke
mit Blut weist darauf, daß auch die Farbe zur Verdeutlichung der
Symbole und zur Erhöhung der Wirkung herangezogen wird. Die
Gesamtheit dieser Anlage bildet Baiames Lager und ist damit eine einzige
vielräumige »Theaterdekoration«, in der zahlreiche - bei weitem nicht
alle - kultischen Gesänge, Tänze und Mimodramen zur Aufführung
gelangen. Realistische und symbolische szenische Mittel stehen
unmittelbar nebeneinander und bezeugen auch damit die vielfältigen
Einflüsse anderer Kulturen.

Anteil der Geschlechter. Darsteller und Publikum. Die
Mütter und ihre Gehilfinnen führen im Lager ihre besonderen Tänze
auf. Sie schwingen brennende Fackeln und haben damit Anteil an der
^Verbrennung« der Knaben durch Baiame. Von den Schauspielen -
den Lehrstücken und Kultspielen - der Knabenweihe sind sie
ausgeschlossen. Sie haben aber einigen Anteil daran durch das Erlebnis
der hörspielmäßigen Gestaltung der Lösung der Knaben von den Müt-

417



tern. Darsteller der Lehr- und Kultspiele sind die Männer, in besonders

wichtigen Fällen die Zauberer. Zuschauer sind die Knaben. Ihre
Paten übernehmen dabei die Aufgabe der Kommentatoren, die
Handlungen und Bilder erklären und damit der Jugend die religiösen,
sittlichen und stammlichen Gesetze vermitteln.

Theaterschule. Selbst wenn kein Zeugnis dafür vorläge, daß während

der Bora die Knaben auch in Sinn und Technik des Theaters
eingeführt werden, wäre es nach allen bisherigen Feststellungen bei
den Feuerländern und Australiern als sicher anzunehmen. Indes fehlt
ein Zeugnis dafür auch bei den Kamilaroi nicht. Wilhelm Schmidt142
erwähnt den Bericht von Crawley: »Die alten Männer lehrten die
Kandidaten alle einheimischen Spiele, die Stammeslieder zu singen
und gewisse Corrobori zu tanzen, die weder Frauen noch Nichtein-
geweihte lernen dürfen. Sie wurden auch unterrichtet in den heiligen
Uberlieferungen und Mythen ihres Stammes...«, damit »ihre Gewohnheiten

und Traditionen, Riten und Zeremonien von einer Generation
zur andern weitergegeben werden können.«

Die Leitung der Knabenweihe und aller Zeremonien liegt in der
Hand eines erfahrenen Alten, dem übernatürliche Kräfte zugeschrieben

werden.

Die Theatralik der Bora. Das Überraschende der Knabenweihe
der Nordkamilaroi ist die Tatsache, daß fast alle Zeremonien, die sich
über viele Wochen hinziehen, die Form des Rollenspiels, und zwar
hier des »angewandten Theaters«, angenommen haben. Die Theatralik

geht so weit, daß die gesamte Raumgestaltung mit allen »Bauten«
[Wurzelwerk, Erdhügel, Erdwälle] und figürlichen Darstellungen
nichts anderes als eine einzige große und eindrückliche simultane
Theaterdekoration sind, die Baiames Lager bedeuten : das erste
Knabenweihelager, das Gott selbst für zwölf- in Erdbildern dargestellte -
Jünglinge einrichtete, um die erste Weihe persönlich vorzunehmen.
Die bildende Kunst gelangt zu steigender Bedeutung.
Diese eminente Theatralik, die die Versuchung nahelegt, die Kamilaroi

als den theaterfreudigsten Stamm der Uraustralier zu erklären,
kommt noch eindrücklicher zum Bewußtsein, wenn man die Knabenweihe

der nördlichsten Kamilaroigruppe, der Euahlayi, betrachtet143.
Auch hier bilden den räumlichen Mittelpunkt zwei Kreise, die durch
einen Pfad verbunden sind. Pfad und Kleinkreis werden von riesigen
Erdfiguren mit Darstellungen von Krokodilen, Känguruh, Emu und
andern Tieren und von Baumritzzeichnungen begleitet. Die Erdfigu-

418



ren, die hier mit Schlamm überkrustet und farbig bemalt sind, und die
Baumzeichnungen stellen Totems dar. Dazu kommen die Erdreliefs von
Baiame und seiner Lieblingsfrau. Es wird getanzt und gesungen. Alle
Zeremonien machen einen abstrakten Eindruck. Die verschiedenen
Stammesgruppen beginnen die Feier mit einem Scheinkampf: Mut
und kriegerischer Sinn scheinen wichtiger als Mythenspiele. Wenn
Männer und Knaben auf dem Kultweg an ihrem Totem vorbeikommen,

erweisen sie ihm eine besondere Huldigung durch eine » magische

Zeremonie« und einen Totemgesang. Nur Gayandi-Daramulun kündigt

sich als Herr der Knabenweihe durch das Brausen des Schwirrholzes

an. Doch wird er nicht sichtbar. Die Knaben sind rot, die Männer

schwarz bemalt. Mutproben müssen mannhaft bestanden werden.
Dann wird den Prüflingen gesagt, sie werden als Knaben schlafen
gehen und am Morgen als Männer erwachen. Aber kein Höchstes Wesen

erscheint, das die große Zeremonie sichtbar oder hörbar oder fühlbar

ausführt. Am andern Morgen erhalten die Knaben einen neuen
Namen, den Gayandi den Medizinmännern in der Nacht mitgeteilt
habe, und einen heiligen Stein, in dem »ein Teil der Gottheit« und »die
Lebenskraft des Jünglings « eingeschlossen sei.

Die Tjurunga der Aranda künden sich an! Bildlose Tänze, Lieder,
abstrakte Zeremonien, Belehrungen, aber keine Schauspiele und - außer
dem Brausen des Schwirrholzes - keine Hörspiele. Fünf Weihen muß
der Euahlayiknabe durchmachen, während der fünften erst wird ihm
das Schwirrholz gezeigt und gesagt, »daß des Geistes Stimme wirklich
in diesem Holze sei und es belebe«. Das Schwirrholz ist keine akustische
Maske mehr : die Stimme ist » wirklich « im Holz. Anschauung, Sinnenfreude,

Spieltrieb : wo sind sie geblieben Ein strenger, bildloser und
blutarmer Puritanismus scheint an Stelle der Theaterfreudigkeit der
übrigen Kamilaroistämme getreten zu sein. So bilden die Euahlayi
die Brücke zurjüngsten Kultur in Australien : zu den Aranda-Löritja.
Aber - sind die Euahlayi tatsächlich so theaterfremd Oder hat die
Berichterstatterin K. Langloh-Parker einfach keinen Sinn für
»surrealistische« Theatralik?

7. DIE ARANDA

Tjurunga

Baldwin Spencer und F. J. Gillen haben 1899 eingehend über die
öiittelaustralischen Stämme berichtet. Sie verstanden die Sprache der
Eingeborenen nicht und glaubten, die Totemspielgesänge hätten kei-

419



nen faßbaren Sinn. Carl Strehlow lernte die Sprache der Aranda und
Löritja und entzifferte darauf auch die Lieder, durfte aber als Missionar

die Aufführungen nicht besuchen, die ihm Eingeborene indessen

genau beschrieben. Theodor George Henry Strehlow, der Sohn des

Forschers Carl Strehlow, wuchs mit Kindern der Eingeborenen auf,
spricht ihre Sprache, zeichnete ihre Mythen neu auf und filmte alle
Totemspiele. Die Kultur und Spielkunst der Aranda und Löritja
entsprechen sich fast völlig. Wir schildern als Beispiel für einen der jüngsten

australischen Stämme nur die Aranda. Dabei ist aber nach den
Forschungen von T. G. H. Strehlow »Aranda Traditions«, 1947, zu
beachten, daß die nördlichen von den südlichen Aranda sich in Kultur
und Sprache stark unterscheiden; doch sind von den Völkern der
südlichen Aranda nur noch wenige Reste vorhanden. Viele haben die
Spielkunst der Nordaranda übernommen, und damit wurden die eigenen

Überlieferungen vergessen. Im folgenden ist meist die Spielkunst
der Nord- und Nordwestaranda dargestellt, weil sie den stärksten
Gegensatz bildet zur südostaustralischen Urkultur.
Mit »Tjurunga« bezeichnen die Aranda, und zwar, wenn nichts
Besonderes bemerkt ist, die Nord-, West- und Südaranda, die Totemspiel-
Aufführungen mit allem, was dazu gehört :

1. Die Aufführungs-»Zeremonien« mit dem Spiel der Darsteller, dem
Tanzchor und dem Singchor [Nordaranda: Andata; Südaranda:
Unggwabera].

2. Die steinernen Kultgeräte [Nalkara],
3. Die hölzernen Kultgeräte [Nordaranda: Ititjangariera; Westaran-

da: Tjungatjunga; Südaranda: Tjurunga].
4. Das große Schwirrholz [Nordaranda: Twanjiraka; Westaranda:

Nangkara; Südaranda: Intjilkinja oder Erula].
5. Das kleine Schwirrholz [Namatuna].
6. Das sakrale Bodengemälde [Rala ilbantera oder Rala indipilara;

nur bei den Nordaranda].
7. Die Totemstange [Tnatantja].
8. Das symbolische hohe Kopfgestell [Tjurunga mburka oder Turun-

ga talkua; nur bei den Nordaranda].
9. Kopfgestell mit symbolischer Bedeutung [Waninga; nur bei den

West- und Südaranda].
10. Die heiligen Gesänge [Tjurunga retnja Tjurungalieder],
11. Heilige Erdhügel [Rala parra]144.

420



Häuptlinge, Spielleiter, Dichter

Die Aranda sind einer der jüngsten Stämme, die mit ihrem gesamten
Kulturbesitz aus Asien nach Australien übersetzten und tief nach
Süden in die Mitte des Kontinents einbrachen. Aus ihren Mythen geht
hervor, daß alle Kulturbringer aus dem Norden und vom Meer her
kommen. Im Gegensatz zu den Völkern der Kurnai, Yuin, Kuhn und
Kamilaroi, die eine südaustralische Sprache sprechen, gehören die
Aranda zum Bereich der nordaustralischen Sprachen, die nach
Neuguinea weisen145. Regenzeiten und Dürren wechseln. Wenn der Regen
lange ausbleibt, fliehen Menschen und Tiere in die Berge, wo Quellen
und Wasserlöcher das Leben ermöglichen. Ob Wolken sich bilden und
ballen und Erde, Mensch und Tier das befruchtende Naß spenden,
das ist die ständige Sorge der Eingeborenen. Die Natur zu »zwingen«,
sind sie Zauberer geworden, die glauben, mit Kultspielen und dem
Opfer des eigenen Blutes Wasserfluten, Pflanzen und Tiere zu erhalten.
»Häuptlinge mit unbeschränkter Machtvollkommenheit, die kraft eigener

Vollmacht Gesetze erlassen, unbedingten Gehorsam fordern und
jeden Ungehorsam mit dem Tode bestrafen können, hat es weder unter

den Aranda noch unter den Löritja gegeben und gibt es unter den
australischen Volksstämmen wohl überhaupt nicht. Es ist die Gesamtheit

der alten Männer, welche die wichtigsten Beschlüsse faßt und die
Gerichtsbarkeit ausübt. Der Häuptling dagegen, der Inka ta,
„Allgemeiner Vater", genannt wird, ist nur der Primus inter pares. Er ruft
die alten Männer zusammen, führt den Vorsitz und bestimmt auch,
wann Kultushandlungen [Totemspiele mit und ohne Kultakte]
aufgeführt werden sollen146.« Das Amt des Häuptlings ist erblich, doch
gewinnt das größere Ansehen der Häuptling, der sich durch Einsicht
und Tapferkeit auszeichnet. Sein Ansehen wird dadurch erhöht, daß
er zugleich Zauberdoktor ist.
Todesstrafe liegt auf fast allen Vergehen. Wer die Geheimnisse der
Männer, Kulte und Kultgegenstände wie die Tjurungahölzer oder
-steine verrät, wer zu spät zu den Zeremonien der Knabenweihe kommt
oder die althergebrachte Form der Totemspiele willkürlich ändert,
muß sterben. Mit den Rechtsgrundsätzen des Stammes werden die
jungen Männer bei der Einweihung bekanntgemacht.
Liegt die Leitung aller Aufführungen in den Händen der Häuptlinge,
so sind weise Alte die Lehrmeister der Kultspiele und Kultgesänge, die
sie den jungen Leuten abseits vom Lager in der Nacht beibringen. Die
Weisen Alten sind auch die Dichter neuer Gesänge, die sie aber nicht
aus sich erfinden. Die in der Erde lebenden »verborgenen Menschen«,
die Seelen der Totemvorfahren, treten nachts aus ihren unterirdischen

421



Höhlen heraus und geben die Lieder den schlafenden Weisen ein. Ein
Mann, der sehr viele Tjurungalieder kennt, wird Interrangalta, das

heißt: sehr klug, sehr weise, genannt. In den Urkulturen war es das
Höchste Wesen selber, das die Sänger zu neuen Liedern inspirierte,
hier tritt an seine Stelle der Urfahre, der das gleiche Totem besitzt wie
der Sänger. So erscheint denn das Amt des Spielleiters und Dichters -
wohl nicht immer, aber in der Regel - auf Häuptlinge und weise Alte
verteilt: eine Arbeitsteilung, die auf späte Entwicklungen schließen
läßt.
Kompliziert ist die Heiratsordnung. Das Volk der Aranda zerfällt in
zwei Gruppen, die getrennt voneinander in eigenen Lagern wohnen.
Bei den altertümlicheren Südaranda zerfällt jede der beiden Gruppen
in zwei Klassen, so daß insgesamt vier Heiratsklassen entstehen
[Vierklassensystem] ; bei den Nordaranda, nördlich vom vierundzwanzigsten

Breitengrad, gehören zu jeder Gruppe vier Heiratsklassen
[Achtklassensystem] Wer heiraten will, ist gezwungen, seinen Ehepartner aus
der genau festgelegten Klasse der anderen Stammeshälfte zu wählen.
Die Kinder gehören weder der Heiratsklasse des Vaters noch der Mutter,

sondern des Vater-Vaters an. Die Heiratslustigen sind aber nicht
einmal in der Wahl ihres Ehepartners in der ihnen zugänglichen Klasse
frei, denn die Eltern des Knaben und des Mädchens verabreden die
künftige Ehe schon, während die Kinder erst zwei bis drei Jahre alt
sind. Sie erfahren die Vereinbarungen der Eltern mit zehn bis zwölf
Jahren und dürfen erst heiraten, wenn sich im Bart des Mannes die
ersten grauen Haare zeigen
In den Urkulturen sind Knaben und Mädchen frei in der Gattenwahl ;

nur die natürlichen Gesetze der Verwandtschaft bilden die anerkannten

Schranken. Die Umständlichkeit des Vier- und Achtklassensystems
und der Zwang der Eltern erweist die Ehegesetze der Aranda als späte
Entwicklungen, die erwarten lassen, daß auch viele andere
Stammeseinrichtungen, wie etwa alle Theateraufführungen und theatermäßigen

Einweihungsriten, sich als nicht weniger umständlich erweisen
könnten.

Eheschließung und Hochzeitsspiel

Die Männer versammeln sich inmitten des Lagers der unverheirateten
Männer um den Bräutigam, der sich besonders schmückt. »Er trägt
einen von der rechten bis zur linken Schulter reichenden, quer über
die Brust laufenden schwarzen, an dem unteren Rande rotgesäumten
Streifen. Auch ist ihm ein roter Strich quer über die Augen gemalt.«
Wie bei den Yâmana hat die Bemalung den Charakter einer Schrift,
die anzeigt, daß die Heirat bevorsteht. »Er hat sich ferner mit einem

422



Stirnband geschmückt, und in seinem Gürtel trägt er hinten auf dem
Rücken lange aufrechtstehende Adlerfedern147.«
Die Frauen versammeln sich in ihrem Lager um die Braut, die
weinend auf dem Schöße der Mutter sitzt. »Sie trägt einen aus Garn
gedrehten Kranz [Kanta] mit daran befestigten Inkaia albitja
[Beuteldachs-Schwanzenden] auf dem Kopf; auch sind ihr rote Streifen quer
über Gesicht, Oberarme, Brust und quer über den Leib gemalt.«
Die Männer begleiten den geschmückten Bräutigam ins Lager der
Frauen. Er geht allein auf die Frauen zu, ergreift den Oberarm der

auch in der Knabenweihe eine große Rolle.

Braut und spricht zur Schwiegermutter: »Gib mir deine Tochter zur
Frau.« Die Braut sträubt sich scheinbar und klammert sich an ihre
Mutter, die sich erhebt und den Arm der Tochter in die Hand des

Schwiegersohnes legt. Damit ist die Ehe geschlossen. Die erste Nacht
verbringt die Braut noch bei der Mutter. Wenn sie in ihrer Hütte das

Feuer anzündet, kommt der junge Ehemann und holt sie in seine eigene
Hütte ab.
Die Eheschließung ist ein Zeremoniell ohne jeden mimischen Gehalt.
Ganz anders aber ist das Hochzeitstanzspiel Wuljankura zu werten, das,
Wie es scheint, auch außerhalb von Hochzeitsfeierlichkeiten gelegentlich

aufgeführt wird. An einem markanten Beispiel sind wesentliche
Züge des Theaters der Aranda abzulesen. Carl Strehlow teilt mit, diese

Aufführung sei von Osten her zu den westlichen Aranda und auch zu den

423



Löritja gekommen, ist ihnen also ursprünglich fremd gewesen. Es wird
sich zeigen, was an diesem Tanzspiel fremd, was einheimisch sein könnte.

Spielvorbereitungen. Die Frauen und Mädchen, die im Wul-
jankuratanzspiel auftreten, reiben sich den Oberkörper mit Fett ein.
Davon hat der Tanz seinen Namen, der »Die mit Fett bestrichenen
[Frauen] « bedeutet. Zum »Spielkleid« gehört es aber außerdem, daß
sie von den Schultern bis zu den Knien je einen roten Strich ziehen,
der beidseitig mit einem gelben Strich und außerdem mit je einem
Streifen weißer Tupfen umsäumt wird. Auf dem Kopf befestigen sie,
wie die jungen Hochzeiterinnen, einen Kranz [Kanta] mit daran
hängenden Beuteldachs-Schwanzenden, die in den Händen der Mädchen
bei der Knabenweihe eine so große und geheimnisvolle Rolle spielen.
Der Chor der Männer hat seinen Oberkörper mit roten Querstreifen
geschmückt. Zum Sing- und Tanzchor der Männer und Frauen
gesellen sich die solistisch auftretenden Schauspieler. [Besonders?]
geschmückte Frauen halten dicke Stöcke [Wolta] in den Händen, die sie

auf und ab bewegen. Der aus dem Norden kommende Mann ist mit
roten Querstreifen bemalt und trägt einen hohen Kopfputz [Inteeran-
gulba, eine Art Wonninga], in der Hand trägt er einen Feuerbrand.

Das Tanzspiel. Der Chor der Frauen stellt sich in einer Reihe auf
und bringt die Beine in zitternde Bewegung. Die geschmückten Mädchen

stehen daneben. Wirken sie nicht als Tänzerinnen, sondern nur
als Sängerinnen mit? Die beiden Solistinnen mit den Stöcken in den
Händen treten auf. Sie stellen die Miniera dar, Alknarintjafrauen der
Urzeit, die in ihre Heimat wandern. Voll Sehnsucht nach der Heimat
zittern ihre Leber und ihr Bauch fortwährend. Carl Strehlow fügt
erklärend hinzu: »Die Aranda verlegen den Sitz der Sehnsucht in die
Leber, von wo dieselbe sowohl auf den Bauch als Hauptsitz der
Empfindung als auch auf die Kehle ausstrahlt, die als Sitz des Willens
angesehen wird148.« Diese zitternden Bewegungen der Beine - oder des

Oberkörpers - sind die immer wiederkehrende Mimesis fast aller To-
temspiele, in denen die Urahnen auftreten.
Die rhythmische Grundlage der gesamten Aufführung ist das sieben-

undzwanzigstrophige Lied - jede Strophe hat zwei Zeilen -, das von
den darstellenden Frauen, Mädchen und Männern und von allen
Zuschauern gesungen wird. Das Lied bindet somit Darsteller und
Zuschauer zur Einheit. Wie läuft die Aufführung nun ab
Die ersten vier Strophen werden gesungen, noch bevor die Handlung -
das Auftreten des Frauenchors - einsetzt. Sie beschreiben die Vorbereitung

der Aufführung :

424



1. »Aufdem Steingeröll [stehend] bemalen sie [die Mädchen] sich mit frischen
Zeichen.
Auf kleinen [Steinen stehend] bemalen sie sich mit frischen Zeichen.«

2. »Zeichen tupfen sie längs [der breiten Streifen],
weiße Punkte tupfen [sie] längs [der Streifen].«

3- »Ihr Zwillinge, die ihr auf einem Haufen steht, singt laut!
Ihr Zwillinge, die ihr auf einem Haufen steht, singt laut «
[Die Mädchen sehen aus wie Zwillinge, weil sie gleich bemalt sind.]

4. »Die Mädchen singen laut,
[sie] singen, [daß es] vom Himmel [widerhallt].«
Die erste Zeile heißt wörtlich: »Die unentwickelten Brüste [der Mädchen]
sagen laut.« Wie oft bei den Requisiten für die Aufführungen steht der Teil
für das Ganze. Deutet diese Zeile nicht darauf, daß im weiblichen Chor
ursprünglich nur Mädchen auftraten?

Nun marschieren die geschmückten Weiber in einer geraden Linie -
nebeneinander - heran, wobei alle Zuschauer [nur die Zuschauer?]
singen, während das Tanzspiel beginnt.

5. »Die Wassersäbler wandern umher.
[Wie Wassersäbler wandern die Mädchen umher.]
Auf der Ebene wandern sie umher.«

6. »Am Rande des Salzsees stehen sie da.
Schlank stehen sie wie Wassersäbler da.«

Nun erscheint der Darsteller vom Norden mit dem hellen Feuerbrand,
den sie [Zuschauer und Frauenchor?] mit dem Gesang begrüßen:

7- »Vom Meer über die grüne Grasfläche kommt er her.
Die Feuerflamme kommt heran.«

Damit ist der erste »Akt« zu Ende: die Mädchen haben ihren Leib mit
Streifen und Tupfen bemalt; alle gleichen einander und wandern
singend über die Ebene, bis ihnen plötzlich vom Meer her ein fackeltragender

Mann begegnet. Es wird nicht klar, ob der Fackelträger dableibt
oderwiederverschwindet und erst im drittenAktzurückkehrt. Der zweite

»Akt« bringt keine neuen Personen und keine neue Handlung. Der
Text der Strophen acht bis zweiundzwanzig besingt die in ihre Heimat
Zurückkehrenden Alknarintjafrauen, die hier Miniera genannt werden,
die zuerst das Wuljankuraspiel aufführten. Das Lied zeigt also die
Begründung des Hochzeitstanzes. Es bringt im Lied die Erklärung der
Handlung des ersten Aktes. Erzählt wird, wie die Frauen der Vorzeit aus
Dras und Gebüsch heraustreten, auf »göttlichen Wegen«, die die
Totemurahnen wandelten, mit schnellen Schritten der Heimat zueilen. Sie
haben »ein unwiderstehliches Heimweh in der Leber«. Ihre Sehnsucht
ttach der Heimat ist so stark, daß ihre Leber und ihr Bauch fortwäh-

425



rend zittern. Dies ist die einzige Mimesis, die die tanzenden Frauen
in den Rollen der Urzeitfrauen zeigt; alles andere steht im Lied. Auf
ihrer Wanderung erblicken sie einen Mann, der eine Fackel schwingt,
gelangen auf einen Höhenzug und schließlich an einen Fluß.
Der dritte »Akt« führt die Handlung weiter. Von Süden her nahen die
mit roten Streifen geschmückten Männer. Also müssen die Frauen, die
bisher dem Mann aus dem Norden entgegentanzten, sich umdrehen.
Dazu singen Männer, Frauen und Mädchen die Strophen dreiundzwanzig

bis siebenundzwanzig.

23. »Die mit den Streifen [geschmückten] kommen in einer Linie [neben¬
einander] heran.
Schnellen Schrittes kommen sie in einer Linie heran.«

Darauf setzen sich die geschmückten Männer auf Felsblöcke nieder,
während gesungen wird :

24. »Auf einem Haufen setzen sie sich nieder.
Auf Felsblöcke setzen [sie] sich nieder.«

Nun erscheint der Darsteller mit der Inteerangulba auf dem Kopf und
mit dem Feuerbrand in der Hand; dazu ertönt die Strophe:

25. »Die Feuerflamme kommt heran.
Die große Flamme kommt heran.«

26. »Der mit Streifen [geschmückte] kommt heran.
Die Feuerflamme kommt heran.«

27. »Der Mann mit der Inteerangulba bleibt stehen.
Die Feuerflamme bleibt stehen.« - Das Spiel ist zu Ende.

Manche in allen Aufführungen der Aranda wiederkehrenden Eigenheiten

ihres Theaters sind hier vertreten. Die Grundelemente jeder
Aufführung: das singende »Publikum«, der tanzende Chor, die nur
wenigen Solisten, die auffallend sparsame, streng stilisierte und rhythmisch

gebändigte Mimesis: die zitternden Schenkelbewegungen der
Tänzerinnen [und der Tänzer?]. Die aus zweizeiligen Strophen
bestehenden Lieder, die viel mehr geben als die Mimesis ; die mit farbigen

Strichen und Punkten geschmückten Männer und Frauen. Auch
die Unterschiede zu den Totemspielen sind bedeutsam. Im Hochzeitsspiel

gibt es keinen Daunenschmuck, sondern nur KörperbemalungJ
nicht nur Männer wirken mit, sondern Frauen und Männer treten
einander gegenüber auf; statt Anordnung im Kreis ein Fronttanz wie
bei den Ituripygmäen [Seite 40] : die Grundform des ursprünglich
agrarischen Tanzspiels; und schließlich das merkwürdige Nachspiel'
nach dem Wuljankuratanz hat die Frau das Recht, von ihrem Manne
sich für diese Nacht einen fremden Mann als Geliebten zu erbitten,

426



und der Mann hat das Recht, sich in dieser Nacht eine fremde Frau
zu wählen. Der Fronttanz mag manchmal und unter fremden
Himmelsstrichen zu einem allgemeinen wilden Liebesfest führen; daß es

bei den Aranda und Löritja geschieht, geht aus dem Tanzlied nicht
hervor. Eher würde man erwarten, daß der mit der Fackel erscheinende

Mann wie ein Freier eine Frau begehrte.
Im Hochzeitstanzspiel scheinen ein altangestammtes Arandaspiel, die
Erscheinung des fackeltragenden Urvaters, mit einem frivolen agrarischen

Fronttanz der beiden Geschlechter zusammengefallen zu sein.
Ein Tanzspiel und ein bildloser Liebestanz treffen sich. Und da die
Aranda und Löritja den von ihnen ursprünglich wohl als frivol
empfundenen Tanz ohne Begründung nicht übernehmen mochten,
verkoppelten sie ihn mit einem mythischen Spiel, aus dem sie das

allgemeine Liebesfest für sich rechtfertigten. So hatten die Aranda wohl
nicht unrecht mit der Meinung, der Wuljankuratanz mit seinem
Liebesfest komme aus dem Osten, also wohl aus Neuguinea über die Torres-
straße und Kap-York-Halbinsel nach Mittelaustralien, und habe den
Zweck, »in den Frauen erotische Begierden nach fremden Männern
Wachzurufen«.

Weltanschauung und Totemspiele in den Mythen

Das Höchste Wesen Begründer der Totemspiele? In den
Urkulturen wird Gott oft als unsichtbar, aber als hörbar gedacht. Die
Aranda stellen sich ihr Höchstes Wesen Altjira sichtbar, und zwar als

großen rothäutigen Mann mit Emufüßen vor. Er sei wie ein Aranda
geschmückt mit Stirnband, Halsschmuck, Armband, Haargürtel und
Schambedeckung, habe viele Frauen, Tnéera [die Schönen] mit Hundebeinen,

viele Söhne mit Emufüßen und viele Töchter mit Hundebeinen.

Er sei ewig, wohne im Himmel, in dem esJagdtiere und Früchte
üi Fülle gäbe. Die Milchstraße sei ein Fluß, der sein Land
durchtausche, die Sterne seien seine Lagerfeuer. Altjira herrsche nur im Him-
üiel. Er habe die Menschen nicht geschaffen und kümmere sich nicht
üm sie. Darum fürchten noch lieben ihn die Aranda. Die gleichen
Vorsehungen haben die Löritja von ihrem Höchsten Wesen Tukura149
bas aber nur eine, und zwar menschenfüßige Frau und ein einziges
Kind besitzt, das Arâtapi [bei den Aranda: Ratapa], Sprößling, heißt,
überraschend ist, daß die Löritja glauben, Tukura führe am Tage
Totemspiele auf, wozu er die in der Nähe wohnenden jungen Männer
herbeirufe. Bei den Löritja ist also offenbar das Höchste Wesen selber
ber Begründer der Totemspiele, während die Aranda glauben, sie seien
v°n ihren Totemurfahren erfunden und eingeführt worden.

427



Die Totemspiele sind das eigentliche Welttheater der Aranda und L6-
ritja. Erstens stellt es Leben, Taten und Theaterkunst der Urwesen
dar; zweitens erscheinen die Totemurwesen in Gestalt ihrer Totems
als Tiere und Pflanzen, Regen und Mond; drittens spiegelt es

Weltanschauung und Leben der heutigen Aranda und Löritja, und viertens
ist manche dieser Aufführungen mit einem Kultakt verbunden. Diese
vier Schichten sind zu einem einzigen Gebilde innig verschmolzen.

Die Altjirangamitjina. Ewig wie Gott ist die Erde. Aus den
Wasserfluten, die sie bedeckten, ragten Berge hervor, auf denen »mit
göttlichen Kräften ausgestattete Wesen, die Altjirangamitjina, die ewigen
Unerschaffenen, lebten, die auch Inkara, die Unsterblichen, heißen.
Sie traten in Menschengestalt auf, hatten die Kraft, die Tiere
hervorzubringen, deren Namen sie führten, oder sich selbst in Tiere zu
verwandeln und wie Tiere zu bewegen. Der Känguruhtotemmann frißt
Gras wie ein wirkliches Känguruh und flieht vor seinen Verfolgern,
führt aber als Mann auch Spiele zu Ehren seines Totems auf.« Diese

Doppelrollen, Mensch und Tier, geben den Aufführungen der
Kultspiele das eigenartige Gepräge.

Die Totemspielplätze. Höhlen, in denen Altjirangamitjina und
ihre Schüler in der Urzeit sich zum Schlafen niederlegten oder in
Tjurunga verwandelten - Steine oder Hölzer, die ihren »eigenen
verborgenen Leib«, ihren Körper in anderer Gestalt, darstellen -, oder
Plätze, an denen sie sich in Felsen oder Bäume verwandelten, heißen

Mbatitja, großer Totemplatz, oder Tmarutja, ewiger Platz ; die Lager,
in denen sie sich auf Reisen nur zeitweise aufhielten, schliefen, sich

vergnügten, jagten, Totemspiele aufführten und Tiere hervorbrachten,

heißen Takapa, zeitweiliger Aufenthaltsort. »Diese Plätze befinden

sich meistens in der Nähe eines hohen Berges, einer Quelle oder
einer Felsenschlucht, wo die ihren Namen tragenden Totemtiere
gewöhnlich in großer Zahl angetroffen werden. So befindet sich ein

Eidechsentotemplatz in der Nähe von Hermannsburg bei Manânga-
nanga, wo es viele Eidechsen gibt150.« Die großen und kleinen Totem-
kultplätze sind die Spielräume, die »Theater«, in denen die Totemspiele

aufgeführt werden.

Kostümierung und Requisiten der Kultaufführungen sind in
zahlreichen Mythen der verschiedenen Totemurwesen erwähnt. So

heißt es etwa : Sie tragen auf ihren Wanderungen auf der Schulter die

Tnatantja, eine lange, mit Garn umwickelte und mit Vogeldaunen
beklebte Stange, die bei den Beschneidungsfeierlichkeiten den jungen

428



Männern gezeigt wird. Sie stellt den Speer des Totemvorfahren dar,
die gelegentlich sogar »Wunder« wirkt, zum Beispiel einen Weg über
steile Gebirge bahnt. Da die Stange wie ein Schauspieler geschmückt
ist, liegt der Gedanke nahe, daß sie gelegentlich auch den
Totemvorfahren selber - Beginn der Plastik - dargestellt haben könnte.

Die Lehrer der Theaterkunst. Bei den Löritja hat das Höchste

Wesen selber Aufführungen veranstaltet. Es ist also offenbar der
Erfinder der Totemspiele. Anderes berichten die Mythen der Aranda.
Nicht Altjira, sondern Mangarkunjarkunja hatte die Menschen gebildet

: die schöpferischen Kräfte gingen auf den Kulturbringer über. Er
gab einem jeden Speer, Speerwerfer, Schild und Tjurunga und sandte
alle hinaus, das weite Gebiet zu bevölkern. Aber die Aranda lebten im
übrigen in gänzlicher Unwissenheit dahin, sie verstanden weder sich

Tjurunga zu verfertigen noch Totemspiele aufzuführen. Da kamen
Von Norden verschiedene »große Häuptlinge«, die die Aranda lehrten,

Tjurunga herzustellen und Spiele aufzuführen. Alle Errungenschaften

kommen für die Aranda von Norden, alles Üble aus dem
Süden, wo die Stämme mit niedrigerer Kulturstufe wohnen.

Urform des Totemspiels im Mythos. Die einfachste Form eines

Totemspiels erzählt der Mythos von Karora, dem Gurra- [Bandicoot-]
Urahnen von Ilbalintja151. Karora, von dem schon früher die Bandicoots

hervorgingen - er ist also der Schöpfer des eigenen Totemtiers -,
Eat in der ersten Nacht, in der er sich zum Schlafe niederlegte, aus
seiner Achselhöhle seinen ersten Sohn hervorgebracht, der neben ihm
Eegt und den Kopf auf seine Schulter legt. »Der Morgen graut.
Karora erhebt sich und stößt den vibrierenden Laut aus, der als Raiang-
kintja bekannt ist [Carl Strehlow schreibt: Raiankama], Durch diesen

Wwird der Sohn zum Leben erweckt, erhebt sich und tanzt den Ze-
remonialtanz rund um seinen Vater, der dasitzt, geschmückt mit den
vollen Zeremonialzeichen, ausgeführt aus Blut und Daunen. Der Va-
Ur setzt seinen Körper und seine Brust in ein heftiges Zittern. Dann
legt der Sohn seine Hand auf ihn, und das erste Spiel ist zu Ende.«
Carl Strehlow nennt alle Totemspiele »totemistische Kulte«. Schon diese
Primitive Spielform mit der Darstellung eines Nordaranda-Urvaters
Zeigt nichts von einem Kult. Es zeigt überdies den Hauptdarsteller noch
Ucht in der »Maske« seines Totemtiers, sondern als Menschen.

Putjaputiamythos wird erzählt, wie der Totemurahne nicht seine
löblichen Söhne, sondern Wildkatzenmänner in die Kunst des Thea-
ters einführt. Hier erscheint der Totemahne nicht mehr als Mensch,
sondern in der Gestalt [»Maske«] seines Totemtiers, der Wildkatze.

429



Das Wildkatzenspiel
im Mythos

Kommentar

» Putjaputia schickte die Männer auf
Jagd nach grauen Känguruhs, und
dann ließ er sich von einem Manne
schmücken. Derselbe zog ihm mit
Kohle einen breiten Streifen um den
Leib und je einen Streifen, der von
der Stirn über das Gesicht und den

Oberkörper bis an seine Knie lief,
und klebte zu beiden Seiten des

schwarzen StreifensVogeldaunen an.«
»Als die Männer von derJagd
zurückkehrten, hielt Putjaputia seine hohle
Hand vor den Mund und brachte den
bekannten, weithin hörbaren,
langgezogenen Laut hervor [Raiankama],
wobei die Männer ihre Beute aufeine

Baumunterlage ausbreiteten und auf
Putjaputia zuliefen.«

»Putjaputia saß auf dem Boden und
schlug mit kleinen Gummizweigen im
Takt seine Oberschenkel und bewegte
zitternd seinen Oberkörper hin und
her.«

»Die [herbeigeeilten] Männer liefen
einige Male um den Darsteller herum
mit den taktmäßig hervorgestoßenen
Lauten wâ, wâ, wä - jaijaijaijaijai...
trr.«

»Daraufumfaßte einer den Darsteller
und brachte das Spiel damit zum
Abschluß.«

» Daraufsagte Putjaputia zu den
Versammelten : „Dies ist Tjurunga-Mal-

Der Lehrmeisterwill seine Schüler mit
seiner » Kostümierung« überraschen.
Der Schauspielerkostümiertsichnicht
selber. Ein »Garderobier« bemalt ihn
mit Streifen, entnimmt seinen
Armadern Blut und beklebt ihn mit
Vogeldaunen. Adlerdaunen werden das

ganze Jahr über gesammelt und in
den Kulthöhlen aufbewahrt, bis sie

in einem Spiel verwendet werden.
Das Raiankama ist das Zeichen zum
Beginn des Totemspiels, mit dem jede
Aufführung beginnt, sobald die
Vorbereitungen [»Kostümierung«]
beendet sind. Die vibrierenden Laute
entstehen durch Hin- und Herbewegen

der Hand vor dem Mund. In den

Urzeitmythen läßt der Hauptdarsteller
den Ruf hören, in den Totemauf-

führungen ein Mann aus dem Chor
der Sänger.
Putjaputia stellt als einziger Schauspieler

eine Wildkatze dar. Die optische

Mimesis ist streng stilisiert und
wirkt äußerst dürftig. Im Wontapara-
mythos162 zischte der Tjilpadarstel-
ler: also auch die akustische Mimesis»
das ZischenderWildkatze, fehlt nicht-
Man kann sich Sing- und Bewegungschor,

der den Schauspieler umkreist,
primitiver kaum denken. Umkreisung
im Tanzschritt und rhythmisch
hervorgestoßene Laute des Bewegungschors

heißen Warkuntama.
In andern Mythen, zum Beispiel voi>

Malbanka 153, heißt es nicht nur, daß

ein Mann den Solisten an den Schultern

festhielt, sondern daß er ihn1

überdies seinen »Tjurungaschmuck^
das Kostüm aus Adlerdaunen, ab'

streifte.
Die Praxis geht der Theorie voraus'
zuerst wird gezeigt, wie es gemach'

430



banka", das heißt: die Tjilpa-
[Wildkatzen-] Aufführung.«
»Nachdem Putjaputia ihnennoch
verschiedene Totemspiele gezeigt hatte,
sandte er je zwei Männer nach
Südosten den Finke [Fluß] entlang, je
zwei Männer nach Osten und zwei
Männer nach Westen, die ihre
empfangenen Kenntnisse auch den
Bewohnern der übrigen Lagerplätze
mitteilen sollten.«
»Nachdem Putjaputia seine Aufgabe
erfüllt hatte, wanderte er nach seiner
im Norden gelegenenHeimatzurück.«

wird, dann am lebenden Beispiel die
Aufführung erklärt.
Putjaputia lehrt also nicht nur ein

Totemspiel, sondern mehrere. Er ist
nicht nur Schauspiellehrer, er zieht
auch Lehrkräfte heran, die die Spielkunst

weiteren Lagern in allen
Richtungen vermitteln.

Wieder wird bedeutet, daß die
Kulturbringer, hier die Lehrmeister des

Theaters, aus dem Norden kamen
und damit den Aranda eine ursprünglich

vielleicht fremde Kunst brachten.

In vielen Mythen der Totemurwesen werden die Spiele in knapper
Form, wie hier, geschildert. Die Einführung in die Kunst der Totemspiele

heißt: Intitjuma [einweihen, unterrichten]154; die Aufführungen
dagegen heißen : Mbatkatjatjuma [hervorbringen, fruchtbar machen].
Da in den Mythen meist nur Wanderungen, Jagden, Abenteuer,
Kämpfe und Belehrungen - dazu gehören die Einführungen in die
Kunst der Totemspiele - geschildert werden, fehlt im Unterricht ein
Wesentlicher Teil, der die Proben und die Schulung erst zu Aufführungen

macht: das Publikum, das im Urtheater auch bei den Aranda keifte

passive, sondern eine aktive Rolle spielt: es wird von den altern und
alten Männern gebildet, die die Aufführungen durch das Singen der
Ijurungalieder erst vollständig machen würden. Frauen und Kinder
haben bei Todesandrohung keinen Zutritt zu den Totemspielen.

Abstraktes Theater

Das Tjilpaspiel. Carl Strehlow hat neunundfünfzig Totemauffüh-
rüngen der Aranda beschrieben und alle Gesänge im Urtext und in
Übersetzung wiedergegeben155. Es ist also möglich, die in den Mythen
Jeweils nur kurz erwähnten Spiele in zahlreichen Aufführungen zu
Überprüfen. Tatsächlich ist die Zahl der Totemspiele der Aranda sehr
Vlel höher, denn jede der örtlichen Gruppen hat ihre eigenen Lieder
ünd Spiele ausgebildet.
^ft der Urzeit, so erzählen die Mythen, haben die Altjirangamitjina,
hie Totemurwesen, zuerst die eigenen Söhne und dann die Knaben,
hie sie auf ihren Wanderungen mitnahmen, in die Kunst der Totem-

431



spiele eingeführt. In Befolgung der Lehre der Urväter tun das nun die
Lehrmeister der Aranda während und nach der Knabenweihezeit.
Um eine Überprüfung des in der Mythe erzählten Wildkatzenspiels
mit einer Aufführung zu ermöglichen, geben wir eine Schilderung
Carl Strehlows wieder.
Spielraum. Totemspiele dürfen nicht auf einem beliebigen Platz
aufgeführt werden. Spielraum ist ein großer oder kleiner Totemplatz, wo
der Tjilpaurahne seinen ständigen Wohnsitz hatte, sich in einen Baum
oder Felsen, in ein hölzernes oder steinernes Tjurunga verwandelte,
auf seinen Jagdzügen rastete, schlief oder Spiele aufführte.
Die Mitwirkenden. Zur Aufführung gehören der singende Chor der
Alten, der Tanzchor der jungen Männer und zwei ältere Darsteller,
die in der Gestalt von Tjilpa die Wildkatzen-Urväter darstellen.
Die Kostümierung der beiden Hauptdarsteller besteht aus Bemalung
und aufgeklebten weißen Adlerdaunen. Mit Kohle wird ein schwarzer
Streifen um den Leib, um Oberarme und Stirn gemalt. Mit Blut, das

als Klebstoff verwendet wird, werden Reihen von Daunen geklebt:
von den Schultern bis herab aufden um den Leib gemalten schwarzen
Streifen. Je eine Reihe von Daunen wird zu beiden Seiten des

Bauchstreifens, eine Reihe über die Nase geklebt; auch das Haar wird mit
Daunen geschmückt. Malerei und Daunenschmuck des Körpers wirken

als Theaterkostüm, Malerei und Daunenschmuck des Kopfes als

Gesichtsmaske. Die Maske ist nicht, wie viele Forscher behaupten, eine

Erfindung pflanzerischer Kulturen; sie ist so alt wie das Theater. Die
Maskenbildung wechselt von Kultur zu Kultur. Der Urkultur
entspricht das verstellte Gesicht: die mimische Maske. Später kommt das

körperfremde Material [Malerei, Daunen, Rinde und so weiter] dazu;
geschnitzte und bemalte Masken stellen sich bei den Pflanzenbauern
ein. - Die Männer des Tanzchors malen sich rote Streifen über die

Stirn, die Arme und von der Brust bis auf die Knie herab.
Als Requisiten werden zehn verschiedene Stücke erwähnt:
Eine Tjilpa-Kanturanga wird von einem der beiden Darsteller auf dem

Kopfe getragen, weil der Altjirangamitjina sich diesen Kopfputz
anfertigte, nachdem er einen Regenbogen gesehen hatte. In den trockenen

und heißen Sommermonaten Mittelaustraliens ersehnt der Aranda

die Regenzeit, die die Landschaft ergrünen läßt und damit neue

Pflanzennahrung und Tiere bringt. Mit dem Regenbogen-Kopfputz
wird die Sehnsucht nach Regen ausgedrückt, wenn nicht sogar zauberische

Wirkungen erhofft werden : Regen herbeizulocken.
Die Tnatantja talkua stellt das Rückgrat des Tjilpa dar.
Die Tjilpa-Tnatantja, die der zweite Darsteller auf dem Kopfe trägt)
ist ein breites, schwirrholzförmiges Stück Holz, das mit Schnüren uflt'

432



wunden, mit Vogeldaunen beklebt und mit Querstreifen aus rotem
Ocker bemalt ist. Seine Höhe beträgt siebzig Zentimeter. Es stellt die
Speere des Tjilpaurahnen dar.
Tjilpa-Parra : der Schwanz der Wildkatze, der aus einem langen, mit
einer Schnur umwickelten Graswulst besteht, den der Darsteller hinten
in den Gürtel hängt.
Tjilpa-Eraka: eine große, aus Känguruhfell verfertigte Tasche, die der
zweite Darsteller unter dem Arm trägt.
Tjilpa-Wollabanda: eine lange, um den Hals getragene Schnur, die
auf den Rücken herabfällt.
Tjilpa-Wolbantara: Federbüschel, die in den Gürtel des Darstellers
gesteckt werden.
Tjilpa-Tara: lange, in das Haar des Darstellers gesteckte Federn.
Lalkara : ein durch die Nasenscheidewand gesteckter Knochen.
Worrabakana: lange Schambedeckung.
Die Bühne, die für die beiden Hauptdarsteller errichtet wird, besteht
aus einer Vertiefung, die in den Boden gegraben wird. Weist diese
Vertiefung auf den Glauben der Aranda, daß die Tiere, deren Wachstum
Und Gedeihen durch Spiele und Kulte gefördert oder durch Zauber
bewirkt wird, aus der Erde herauskommen
Das mimische Spiel. Die erste Szene : Der erste Tjilpadarsteller erscheint
aus der »Garderobe«, wo er hergerichtet wurde, und begibt sich in
die vertiefte Bühne, in die er hineinkniet. Er schlägt mit Gummizweigen

seine Schenkel und setzt seinen Oberkörper in zitternde
Bewegung: in eine Bewegung, von der es im Hochzeitsspiel Wuljankura
hieß, daß sie die Sehnsucht nach dem andern Geschlecht ausdrücke.
Die zweite Szene: Der zweite Tjilpadarsteller tritt aus der »Garderobe«

heraus und geht auf den ersten Spieler zu. Er trägt eine Tasche
Unter dem Arm und stößt fortwährend die Laute aus : A-a-a. Die dritte
Szene : WeitereDarsteller erscheinen aufdem Platz ; sie haben sich Stirn
Und Arme und von der Brust bis zu den Knien mit roten Strichen
behalt; jeder trägt in den Händen einen Speerwerfer hinter seinem Ge-
Uick. Sie stellen sich in eine Reihe nebeneinander und bringen die Beine
Ul zitternde Bewegung. Die vierte Szene : Erst jetzt, nachdem die zwei
Tierdarsteller und die Jäger aufgetreten sind, beginnt ein Mann aus
dem Singchor mit dem Raiankama, mit dem Ruf zum Spielbeginn.
Nun laufen andere junge Männer heran und umkreisen im Rhythmus
des vom Chor gesungenen Liedes die Tier- und Jägerdarsteller, indem
s,e dazu die Laute ausstoßen: Wâ-wâ-wâ-jaijaijaijaijai.
Der Kult: Blutopfer als Bitte um Lebensmittel. Die alten Männer, die
'hit dem Tjilpalied das Spiel der Darsteller begleiten und rhythmisch
Untermalen, öffnen sich während der Aufführung die Armadern, las-



sen das Blut auf einen Schild fließen und besprengen damit die andern
Männer. Hier wird deutlich, warum die ganze Aufführung veranstaltet

wird: die Männer, die das Chorlied singen, das »Publikum« der
Aufführung, die Vertreter eines bestimmten Totems, dessen Fleisch
zur Erhaltung des Lebens notwendig ist, opfern ihr eigenes Blut. Wem
Dem Totemurfahr Tjilpa, der die Macht hat, fette Wildkatzen aus der
Erde hervortreten zu lassen. Das Totemurwesen Tjilpa wird durch zwei
Schauspieler vergegenwärtigt; die Jäger, die die Wildkatzen erlegen
sollen, sind mit ihrem Speerwerfer ebenfalls zugegen. Im Mythos ist

nur der allmächtige Tjilpaurfahr vergegenwärtigt. Kein Standbild des

hohen Wesens wird errichtet, wie in späteren Kulturen, es tritt selber
als Schauspieler auf. Im Tjilpaspiel treten sogar zwei Wildkatzen-
urfahren samt den Jägern auf: also wird hier ein Jagdspiel vorgeführt,
vor dem die alten Männer ihr Blut opfern, um damit für ihren Stamm
die Lebensmittelversorgung sichern zu helfen. Dieses Blutopfer wird
also nicht, wie vielleicht erwartet werden könnte, dem Höchsten Wesen

dargebracht, das in andern Bereichen als Herr aller Tiere gilt,
sondern lediglich dem Totemurwesen, das die Macht besitzt, sein eigenes
Totemtier für die Nachfahren hervorzubringen. Das Totemurwesen
wird mimisch dargestellt, um ihm das Blutopfer darzubringen. Wir
erleben kultisches Theater.
Der Abschluß der Aufführung wird mit dem üblichen Zeremoniell
vollzogen. Einer der älteren Männer des Singchors, also des »Publikums«,
steht aufund legt einen langen Speer auf das Genick der »Jäger«, ein
anderer Mann umarmt die beiden Tjilpadarsteller : die zitternde
Bewegung wird beendet.
Nach Schluß der Aufführung begeben sich alle jungen Männer, die
Jäger darstellten, zu den zuschauenden Männern des Singchors; jeder
rupft sich eine Daune vom Körper - daß auch die Jäger mit Daunen
beklebt waren, hat Strehlow vorher nicht bemerkt - und drückt sie den
alten Männern auf den Bauch mit den Worten : »Wir haben vielleicht
fehlerhaft gehandelt«, worauf der Angeredete jeweils antwortet: »Ihr
seid gut geschmückt.«
Demaskierung. Nun streifen sich alle Darsteller den Daunenschmuck ab

und stecken ihn in eine Tasche.
Der zweite Kultakt - der erste war das Blutopfer - bringt die
»Kommunion«. Der Hauptdarsteller ißt nach der Opferaufführung ein Stück

gekochtes Tjilpafleisch. Noch einmal bestätigt sich, daß die Kultspiele
das Ziel haben, für alle Lebensmittel zu beschaffen. Sie sind ein mimisches

Gebet um Lebensmittel.
Der begleitende Chorgesang schildert, wie der Tjilpahäuptling Mal-
banka mit seinen Schülern in seine im Norden gelegene Heimat Innâ-

434



papa wandert. Wir geben den Text in der wörtlichen Übersetzung
Carl Strehlows wieder als Beispiel für die Chorgesänge der Totemspiele
der Aranda. Das Lied besteht aus vierzehn doppelzeiligen Strophen.

1. »Ich, Malbanka, wandere weiter,
ich, der Häuptling, wandere
weiter.«

2. »Wir alle kehren heim,
wir alle stoßen einander an.«

3. »Der Häuptling und die jungen
Männer wollen sehr weit
wandern.«

4. »Auf dem Gebirgsrücken
veranstalten sie eine Treibjagd.
Die Männer von Innapapa
veranstalten eine Treibjagd.«

5. »Wir alle wollen die [Wallabys]
in die Seiten treffen.
Wir alle wollen [die Wallabys mit
Stöcken] auf die Nase werfen.«

6. »Der Häuptling aufdem Gebirge!
Auf dem Gebirge geht er weiter.«

7. »Wir Moskito alle,
wir kehren [ebenfalls] in die Heimat

zurück.«
8. »Auf festem überhängendem Felsen

wandere ich weiter.
Ich, der Häuptling, wandere
weiter.«

9. »Wir gehen weiter.
Wir wandern schnell weiter.«

10. »Eilenden Schrittes geht es weiter.
Der Häuptling geht eilenden
Schrittes weiter.«

it. »Die lange Tnatantja
bewegt er hüpfend auf und
nieder.«

ta. »Der Häuptling sieht der jungen
Männer Fußspuren vor sich.«

:3- »Den Anus schnell bewegend lau¬
fen sie heim,
die von kleiner Statur kehren
schnell laufend heim.«

14. »Hinter ihnen läuft er her. Hin¬
ter ihnen läuft Ngaiameria her.«

Der Tjilpahäuptling ist sprechend
eingeführt: er verkündet den
Entschluß heimzukehren.
Strehlow : »Im Spiel einer den andern
anstoßend.« Wieder direkte Rede.
Aus dem Liedtext geht hervor, daß
die in der Aufführung auftretenden
jungen Männer mit den Speerwerfern
tatsächlich Jäger darstellen.

Während die jungen Begleiter jagen,
zieht der Häuptling weiter.
Direkte Rede. Die heimkehrenden
Männer werden von Moskitos gestochen

und geplagt.
Die Reise geht über einen Berg.

Nach der Bergübersteigung geht die
Reise schnell weiter.

Der Häuptling bewegt seinen Speer,
die Tnatantja, auf und nieder. Auf
dem Bild trägt der Wildkatzenurfahr
die Tnatantja auf dem Kopf.
Die jungen Jäger gehen voraus, der
Häuptling folgt ihnen.
Die Schar läuft im Gänsemarsch der
Heimat zu.

Hinter den jungen Männern läuft der
Tjilpahäuptling Ngaiameria her.

435



EinVergleich der Mimesis mit dem Liedtext zeigt einige überraschende
Erkenntnisse. Die Mimesis ist zu einer außerordentlich knapp
zusammengefaßten, fast abstrakt wirkenden Formel zusammengeschrumpft:
zitternde Bewegungen der Oberkörper der Hauptdarsteller; Schlagen
der Beine mit Gummibaumzweigen; zitternde Bewegungen der
»Jäger«. Zur Verdeutlichung der dargestellten Tiere und der Handlung
treten Körperbemalung und Daunenbeklebung. Die aufgemalten und
aufgeklebten Muster sind aber völlig unnaturalistisch und abstrakt
gehalten. Ein uneingeweihter Zuschauer würde nie auf das dargestellte
Wesen, aufden in der abstrakten Maske seines Totemtieres erscheinenden

Urahnen schließen können. Zu Mimesis, Bemalung und Daunen
kommen die oft zahlreichen Requisiten, die nie das ganze Tier,
sondern stets nur einzelne Teile darstellen. Dabei tritt der Charakter der
Doppelrolle der Hauptdarsteller deutlich zutage: der Schwanz zum
Beispiel deutet auf das Totemtier, die Tnatantja, der Speer, auf den
Totemurfahren, also den Menschen. Ein viel realeres Bild zeichnen die
Lieder. Das Tjilpalied schildert die Wanderung des Häuptlings mit
seinen Schülern über Berge und Ebenen der Heimat zu; es schildert
eine Jagd auf Wallabys und die Belästigung durch Moskitos; es schildert,

wie die jungen Männer gelegentlich vorausgehen und der Häuptling

hinter ihnen herläuft oder wie der Häuptling während der Jagd
der Jungen allein weiterwandert. Das Lied hat trotz gelegentlicher
direkter Reden epischen Charakter. Keineswegs wird der Inhalt des

Liedes mimisch dargestellt: das reale Anschauung vermittelnde Lied
läuft unvermittelt neben der abstrakten, in Bewegung, Kostümierung
und Requisit erstarrten Mimesis einher.
Das dritte Element der Aufführung ist kultischer Art: Essen vom To-
temfleisch und Blutopfer. Das Blutopfer wird von den Männern des

singenden Chors, also vom Publikum, dem im Hauptdarsteller
verkörperten Urahnen dargebracht. So werden Publikum und
Schauspieler, die beiden Hälften des Theaters, auf innigste Weise zur
Schicksalsgemeinschaft verbunden.
Fast hat es den Anschein, als ob diese drei Elemente, Mimesis, Lied
und Kult, ursprünglich gar nicht zusammengehörten und erst im Verlauf

einer langen Entwicklung sich zum merkwürdigen Gebilde eines

Arandatotemspiels zusammengefunden hätten.
Doch gibt es auch Aufführungen, die der Mimesis etwas mehr Raum
gönnen als dasTjilpaspiel. Führen wir ein Beispiel aus derVogelwelt an.

Emuspiele. Von den sechs Emuspielen, die ich kenne, beschrieb drei
Carl Strehlow156 und drei andere, zu denen auch Photos vorliegen,
T. G. H. Strehlow157. Die sechs Spiele sind nach Kostümierung, Mi-

436



mesis und Lied verschieden. Am überraschendsten ist, daß auch die
Körperbemalung der Hauptdarsteller in jedem Spiel anders ausfällt.
Nur drei Spiele stimmen darin überein, daß die Hauptdarsteller
Emufedern auf dem Kopfe tragen, wobei sie zweimal, bei den Aranda, auf
der Spitze einer Tunka, einem schwirrholzähnlichen Kopfputz,
befestigt sind. Aus der Tatsache der sechs verschiedenen Emuspiele, die
sechs verschiedene Emumythen darstellen, ist zu schließen, daß das

Totemtheater der Aranda und Löritja unendlich vielfältiger ist, als die
von Carl Strehlow beschriebenen neunundfünfzig Spiele der Aranda
und einundzwanzig Spiele der Löritja das erwarten lassen.
Von den zwei Emuspielen der Aranda wird das erste jeweils am Tage,
das zweite in der Nacht aufgeführt.
Das erste Emuspiel. In der Nachtaufführung tritt ein Emuspieler auf.
Kostüm : Zu beiden Seiten von der Stirn bis herab auf die Knie breiter
schwarzer Streifen, der von Daunen umsäumt ist. Aufdem Bauch breiter

schwarzer Kreis mit Daunen. Auf dem Kopf eine Tonka, in die
eine lange Emufeder gesteckt ist. Mimesis: Die alten Männer rufen
die Tänzer herbei [Raiankama], die den Darsteller des Emuurvaters
umkreisen [Warkuntama]. »Der Emudarsteller steht auf dem
Darstellungsplatz, die Hände auf dem Rücken, den Oberkörper etwas
vorgebeugt und ahmt ein altes, zum Tränkeplatz kommendes Emu nach,
und zwar ahmt er seine Bewegungen mit einer Meisterschaft nach, wie
das nur ein Schwarzer fertigbringt. Zunächst zieht er mehrere Male
hastig den Bauch ein und drückt ihn wieder heraus, als wenn er vom
Laufen ganz erschöpft wäre, sieht sich dann scheu nach allen Seiten
Um und kniet sich gemächlich vor dem angeblichen Wasserloch
nieder, erhebt sodann das rechte Bein ein wenig und schlägt mit ihm mehrere

Male den Boden, darauf wiederholt er dieselbe Bewegung mit
dem linken Bein. Nun reckt er den Kopf nach vorn und beugt
denselben tief über die vor ihm befindliche Vertiefung, als ob er trinken
Wollte. Nachdem er diese Prozedur einige Male vorgenommen hat,
tritt ein Mann zu ihm und umarmt ihn, worauf die Darstellung ihr
Ende erreicht.«
Das zweite Emuspiel, das am Tage aufgeführt wird, läßt drei
Emuspieler auftreten, die sich an einem Wasserloch - einer Vertiefung im
Eoden - niederlassen. Zwei Darsteller spielen trinkende und dazwischen

flötende Emukücken; der ältere Darsteller ist der Emuvater, der
hinter den Jungen steht und seinen Körper fortwährend von der einen
zur andern Seite bewegt. Das Lied schildert in zehn doppelzeiligen
Strophen, wie die drei Emu ihre Flötentöne hören lassen, wie sie über
hie Ebene laufen, daß die Kniekehlen knacken, über Binsen stolpern,
Über das Steingeröll eines Berges gehen, dann im weichen Sand ein-

437



sinken und schließlich das ersehnte Wasserloch finden und »den Hals
sehr schnell bewegen und inzwischen sehr schnell sich umschauend
Wasser trinken«.
Kultakte. »Während der Aufführung schlagen einige Männer Steine

von der Größe von Emueiern aneinander.« Damit wird der Wunsch
nach Emueiern gemimt. Nach der Kultaufführung ißt der Hauptdarsteller

etwas Emufleisch.
Das dritte Emuspiel der südlichen Aranda schildert T. G. H. Strehlow.
Ein Emuvorvater wandert mit zwei flötenden Emusöhnen in Gestalt
der Kücken nach Ungwatja. Diese Wanderung wird nicht in der
Muldenbühne der Nordaranda, sondern auf einem langen Weg über die
Ebene auf den Festplatz zu dargestellt, wo der Singchor der Alten sie

erwartet und einer der Männer die Aufführung durch Umarmung
beendet.

Das vierte Emuspiel stammt aus Ilbunka Woputa in Südaranda. Ein
lahmer Emuvorfahre wird von zwei jungen Emus heimgebracht. Der
Lahme, der [Tafel xxvm] in der Mitte sitzt, bewegt sich mit Stäben
in den Händen mühsam vorwärts. Die zwei jungen Emus bewegen ihre
Hände unablässig umeinander herum, um den Lahmen zu weiteren
Anstrengungen anzuspornen. Nachdem die Darsteller unter größter
»Anstrengung« den singenden Chor erreicht haben, werfen sie sich auf
die Erde nieder. Durch Umarmung wird die Aufführung beendet.
In den Aufführungen der Südaranda fehlt der Tanzchor. Sie
unterscheiden sich durch den Naturalismus ihrer Darstellung im Stil wesentlich

von den Nordarandaspielen [Seite 452].

Das Regenspiel ist ein Totemspiel mit zwei Kultakten: denn
Regen bringt Wasser, neue Früchte, neue Tiere. Regen sichert das Leben.
Mehrere Männer wirken als Schauspieler mit. Das Kostüm des
Hauptdarstellers besteht aus einem schwarzen Streifen um den Leib und
rotgefärbten Daunen auf dem ganzen Körper. Die Wonninga, die auf
dem Kopf getragen wird, stellt die fallenden Regentropfen dar. Dazu

gehört die »Regenbogengebärmutter«, eine kreisrunde Scheibe,
die sich der Hauptdarsteller an einer Schnur um den Hals hängt. Die
jungen Männer ziehen sich von den Schultern bis zu den Knien rote
Streifen. Das Lied schildert die unbeweglich dasitzenden, mit Blut
bedeckten Regenmänner, dann die daherrauschenden Wasserfluten, auf
denen weißer Schaum, Haufen von Spreu und Wassermoos schwimmen.

Über Felsplatten rauscht die Flut, zwischen grünem Gras fließt
sie dahin, um endlich zu versiegen. Mimesis : Die jungen Männer
stehen nebeneinander in einer Reihe, schwingen mit beiden Händen
Gummibaumzweige und stoßen dazu die Laute aus: Nga-nga-nga-

438



nga-nga; sie stellen das Plätschern des fallenden Regens dar. Die älteren

Darsteller sitzen auf dem Boden. Man hat ihnen mit einem spitzen
Knochen in den subincidierten Penis gestochen, so daß das Blut auf
den Boden träufelt: es stellt ebenso den Regen dar, wie das Wasser, das

während der Aufführung getrunken wird. Raiakama und Warkunta-
ma. Die Kultakte bestehen also erstens im Blutopfer, in dem aus dem
Penis fließenden Blut, das hier inniger als in irgend einem anderen
Spiel mit der Handlung selber verbunden ist, und zweitens im Trinken
von Wasser : was man wünscht, wird in den Kultspielen genossen. Hier
ist es das Wasser, das das Leben sichert158.

Das Spiel vom schwarzen Habicht: Verhältnis von Mimesis und

Lied. Drei Habichtdarsteller treten auf. Kostümierung: Weiße Streifen
längs des Nasenrückens, rund um Brust und Leib. Die Ränder der
Streifen sind mit weißen Daunen beklebt. Auf dem Rücken sind lange
Adlerfedern befestigt, die die Flügel des Habicht-Totemurwesens
darstellen. Den Kopf schmückt eine Wonninga. Mimesis : Der erste
Darsteller [A] läuft vom Aufführungsplatz in westlicher Richtung fort und
kehrt, den Flug des Habichts nachahmend, im Kreis zu seinem
Ausgangspunkt zurück, wobei er über Zäune [Z], die aus Zweigen errichtet

sind, hinüberspringt. Nachdem er sich niedergelassen hat, erscheinen

zwei andere Darsteller, die ebenfalls Habicht -Totemmänner
darstellen. Der eine [B] »fliegt« in nördlicher Richtung davon, beschreibt
einen Kreis und kehrt über Süden an den Ausgangspunkt zurück; der
andere [C] »fliegt« in entgegengesetzter Richtung. Auch diese beiden

,'lk

^ U

Westen Aufführunjsplati

"-4
c\j

; Cfeten

Lie Flugbahnen des Schwarzen Habichts im Lakabaratotemspiel. Der Habicht ist die
»Maske« des Altjirangamitjina, der die Beschneidung wieder einführte.

439



Habichte »fliegen« über die Zäune, die auf ihrem Weg errichtet sind.
Lied: Die Lakabara- [schwarzer Habicht] und Linjalenga- [grauer
Habicht] Altjirangamitjina kehren in ihre Heimat im Norden zurück.
Sie fliegen dicht über die Hügel dahin. Sie werden auf ihrem Flug von
einem Lakabaramann verfolgt, der einen langen Stock nach ihnen
wirft, jedoch sein Ziel verfehlt : ein Lakabaramann jagt sein Totemtier,
das in diesem Fall die »Maske« eines Totemurahnen ist. Die Habichte
fliegen immer höher. Aufdem Flug erblicken sie eine ungeheure Rauchsäule,

die aus einem Feuer aufsteigt, das der Lakabaramann entzündet
hat, hören das Klappern von Schilden, die Lakabaramänner auf den
Boden aufschlagen zum Zeichen, daß eine Beschneidungszeremonie
ihren Anfang nimmt. Nun verfertigen die Habichturahnen Speere aus
Jinbaraholz und fliegen [ ] dann weiter, bis sie sich in Iloara niederlassen.

Die Strophen vierzehn bis einundzwanzig sprechen von der
Beschneidung. Der Grund dafür liegt in der Tatsache, daß in der Urzeit
ein Lakabaramann die in Vergessenheit geratene Beschneidung wieder

einführte 15°. Kultakte : Zeremonielles Essen findet nicht statt. Während

der Aufführung lassen die singenden Männer Blut in den Schild
fließen. Auszug zur Jagd : Nach einiger Zeit wird die Aufführung ohne
Kultakt - Blutopfer - wiederholt, worauf sich die Männer auf die
Habichtjagd begeben.
Das Habichtspiel ist ein Beispiel dafür, wieviel das Lied erzählt und
wie wenig — drei Flugbahnen der Habichte - die Mimesis davon
wiedergibt. Einmal fällt im Lied der Habicht aus der Rolle und tritt als

Mann auf, indem er sich Speere herstellt. Aber gleich fliegt er als
Habicht wieder davon. In solchen Liedstellen, in denen der Totemurfahre
aus der Rolle fällt und sich als Mensch zeigt, wird deutlich, daß er in
den Spielen und in den mythischen Vorstellungen der Aranda in einer
»Tiermaske« auftritt. Andere Beispiele von Totemspielen zeigen, daß
die Mimesis noch dürftiger ist und oft in eine so formelhafte Kürze
zusammengedrängt erscheint, daß sie undeutbar werden. Beispiele:
Bienen- und Fischspiel, Seite 440; Vegetationsspiel, Seite 441 ; mythische
Spiele ohne Kultakte, Seite 442.

Bienenspiel und Fisghspiel: Hörspiele für Frauen. Ein Blick auf
das Bienenspiel ist darum von besonderem Interesse, weil es sich bei
vielen Urvölkern, bei den Pygmäen Afrikas und Asiens, findet und dabei

als ausgesprochenes Lustspiel wirkt. Freilich werden dabei nicht
die Bienen dargestellt, sondern die Honigsucher, die von den Bienen
gestochen werden. Ganz anders läuft das Bienentotemspiel der Aranda
ab. Kostümierung: Ein alter Darsteller spielt die Bienenkönigin, viele
jüngere sind die jungen Bienen. Der »Bienenhäuptling« hat sich einen

440



schwarzen Streifen um den Leib gezogen, Oberkörper und Kopf sind
mit Daunen beklebt. Auf dem Kopf sind Mulgazweige und eine Tju-
runga befestigt, und überdies wird eine Tjanka als Kopfschmuck
getragen: ein aus Haaren geflochtener Kranz, an dessen Vorderseite mit
Harz gelbe und rote Samen aus Bohnenbäumen befestigt sind. Die
jungen »Bienen« haben sich rote Streifen um den Leib gezogen und
je einen Streifen von jeder Schulter bis an den Gürtel herab. Bühne:
Auf den Aufführungsplatz werden zwei Schilde gelegt, auf denen die
Darsteller herumtrampeln. Mimesis: Der Hauptdarsteller - die
»Bienenkönigin« - läßt sich aufdem Kultplatz auf Hände und Füße nieder
und schwingt seinen Körper wie eine Biene hin und her. Sobald ein
alter Mann den Singchor ruft [Raiankama], treten die jungen Bienen
aus dem Versteck hervor, stellen sich aufdem Spielplatz in einer Reihe
auf und heben abwechselnd den rechten und linken Fuß in die Höhe;
dabei summen sie fortwährend wie Bienen. Die Aufführung dauert die
ganze Nacht. Wenn die Sonne aufgeht, legt ein älterer Mann des Chors
den jungen Darstellern einen Speer auf den Nacken, womit das Spiel
beendet wird. Das Lied erzählt, wie die jungen Bienen um ihren
Anführer herumstehen, aus den Blüten des Gummibaumes den Honig
sammeln und ihn in einen hohlen Stamm kleben. Um den Honig zu
gewinnen, wird mit der Axt in die Rinde gehauen, daß der Honig
herausfließt. Kultakt: Vor der Aufführung wird Honig gegessen. Honigsuche

: Bevor die Männer den Befehl erteilen, auf Honigsuche zu
gehen, wird das Spiel nochmals, jedoch ohne Kultakt, aufgeführt. Das
Bienenspiel bezweckt die Förderung der Honigerzeugung durch die
Bienen und Glück im Honigfinden. Anteil der Frauen: Frauen und
Kinder, die bei den Kultaufführungen sonst bei Todesstrafe nicht
zugegen sein dürfen, sind in der Nähe, müssen sich aber schlafend stellen.
Fur sie ist das Honigspiel, dessen Summen sie die ganze Nacht hören,
ein kultisches Hörspiel.
Koch ein zweites Spiel gibt es, bei dem Frauen und Kinder dabei sein
dürfen, wenn sie sich schlafend stellen: das Fischspiel. Zwei ältere
Klänner ahmen die Bewegungen des Kormoran-Totemurahnen nach,
der die von ihm gefangenen Fische verzehrt und die Gräte hinter sich

hdrft, während der Tanzchor sich wie üblich um die Darsteller bewegt.
Fm Lied ist der Fischfang in allen Einzelheiten geschildert. Dürfen die
Frauen mit den Kindern beim Bienen- und Fischspiel wenigstens als
^uhörerinnen dabei sein, weil es ihre Aufgabe ist, Fische zu fangen
^üd Honig zu suchen

Kegetationskultspiele und die Frauen. Zwölf der von Carl
^hehlow beschriebenen Totemspiele der Aranda gelten dem Gedeihen

441



der Pflanzen. Greifen wir als Beispiel das Akazienspiel heraus. Kostüm :

Zwei ältere Männer stellen Kormoranurahnen dar. Sie malen sich
schwarze Streifen um den Leib, Oberkörper und das Gesicht und
bekleben sich mit Vogeldaunen. Auf dem Kopf tragen sie Mulga-
[Akazien-] Zweige. Mimesis : Die zwei Darsteller setzen sich in der Boden-
tiefung auf dem Kultplatz einander gegenüber und schlagen mit Stök-
ken auf Mulgazweige ein. Neben den beiden liegt ein junger Mann.
Einer der Darsteller schlägt ihm einen rotbemalten und mit Daunen
beklebten Schild auf den Bauch. Die Tänzer werden herbeigerufen
[Raiankama] und bewegen sich rund um den Darsteller [Warkunta-
ma]. Das Lied schildert, wie in der Urzeit einige Kormoran-Totemurahnen

- die beiden Darsteller - Mulgazweigspitzen brachen, sie in
einer ausgehöhlten Bodenvertiefung ausdroschen, den Mulgasamen
aufhäuften, in der heißen Asche rösteten, auf flachen Steinen zu Brei
zermalmten und dabei ihre Finger leckten. Mimesis und Lied entsprechen

sich weitgehend. Bevor man auszieht, um Mulgazweige mit Schoten

zu brechen, ißt der Hauptdarsteller Mulgasamen. Trotzdem das

Sammeln der Pflanzennahrung Aufgabe der Frau ist, bleibt die
Aufführung aller Vegetationsspiele Aufgabe der Männer, und die Frauen
dürfen nicht einmal von weitem als Zuhörerinnen zugegen sein. Wenn
Frauen in Kultspielen darzustellen sind, wie im Tjoarkaspiel, dann
sind stets Männer die Darsteller, Choreuten und Sänger. Die zwei Spieler

stellen zwei Tnéera der Urzeit dar, die honighaltende Blüten
sammeln, sie zu einem Brei kneten und gelegentlich die Finger lecken.
Lied und Mimesis stimmen überein.

Mythische Spiele ohne Kultakte. Eine Reihe von Spielen160

stellt Mythen dar, in denen urzeitliche Frauen die Hauptrolle spielen-
Die Alknarintja, die im ersten Spiel dieser Art auftreten, »sind Fraueni
die niemals heiraten durften, sondern die Augen vor Männern abwenden

mußten; sie lebten entweder stets auf den gleichen Plätzen odef
unternahmen weite Reisen. Wie die Tnéera, die Schönen, wurden sie

am Ende der Tage in Felsen oder Sträucher verwandelt. Ihre Seelen

gingen unter die Erde, wo sie als Tnoara weiterleben. Wer ihre Felsen

und Sträucher schädigt, muß ihre Rache fürchten.« Soweit die mythische

Vorstellung101. Das Lied schildert, wie zwei Alknarintja den Körper

mit roter Farbe einreiben und sich auf den Weg in ihre Heimat --

das ist der Ort, wo sie sich in Sträucher oder Felsen verwandeln -
begeben. Im hellen warmen Sonnenschein wandern sie eine Bucht
entlang, fangen Frösche, sinken im Sand tief ein; klappernd schlagen siß

auf der Wanderung zwei kleine Stöcke zusammen. In ihrer Heim3(
werden ihre Leiber in Sträucher verwandelt. Erst die Strophen drei'

442



zehn bis sechzehn bringen einen Hinweis auf die Mimesis. »Während
sie mit ihren Haarflechten - den Zweigenden - fortwährend den
Boden fegen, stehen sie mit gebeugtem Kopf da und sonnen sich auf
ihrem feuchten Standplatz.« Kostüm und Mimesis : Die zwei Männer,
die die Alknarintja darstellen, bemalen sich den Körper mit rotem Ok-
ker und bekleben sich mit Vogeldaunen. Auf dem Kopfe tragen sie

eine Tonka. Sie setzen sich in der Vertiefung des Schauplatzes - der
Muldenbühne - einander gegenüber, blicken starr zu Boden und schlagen

sich die Schenkel mit kurzen Stöcken : damit ist offenbar angedeutet,

wie die Zweigenden der Sträucher, in die die Urzeitfrauen sich
verwandelten, den Boden fegen. Raiankama und Warkuntama.
Das Lied des zweiten Spiels schildert eine Begebenheit aus dem Leben
der Ilbamara, das ist die Fruchtbare, der Name einer verheirateten
Tnéera der Urzeit. Die Mimesis ist wie im Alknarintjaspiel in eine so

knappe Formel zusammengefaßt, daß sie überhaupt keinen
Zusammenhang mit dem Lied zu haben scheint. Der Darsteller, der sich rot
bemalt und mit Daunen beklebt, setzt sich in die Muldenbühne und
schlägt mit Gummibaumzweigen die Schenkel. EinAlter ruft den Tanz-
chor heraus [Raiankama], der sich um den Hauptdarsteller bewegt
[Warkuntama], indes der Chor der Männer das Lied singt. Die
Ilbamara bringt ein Kind zur Welt und bleibt im Frauenlager, während
der Mann sich aufeine Reise begibt. Sie weint bittere Tränen. Endlich
kehrt der Mann zurück, die Frau aber wendet sich schmollend von
ihm ab. In der Nähe ächzen die Jinbarasträucher : vielleicht eine
ironische Andeutung darauf, meint Carl Strehlow, daß der Mann die
ïrau mit dem Speer, der aus Jinbaraholz besteht, bald zur Vernunft
bringen wird.
Das Ratapaspiel schildert, wie zwei Kinder sich auf dem Lande und
im Wasser vergnügen und schließlich in einer Kulthöhle zu Tjurunga
erstarren. Die beiden Darsteller rutschen in der Muldenbühne ständig
von einer Seite zur andern; auf dem Rücken halten sie einen Schild.
Raiankama und Warkuntama. Das Rutschen auf den Knien ist die
knappe Formel der auf ihren Knien oder allen vieren am Ufer und
im Wasser herumrutschenden Kinder. Das Worraspiel führt kindliche
Spiele der unbeschnittenen Knaben vor.
Schwer ist einzusehen, was diese vier Mythenspiele durch Kult oder
Zauber bewirken könnten. Da Blutopfer und Essen des erstrebten Gu-
tes hier naturgemäß fehlen, kann es sich nur um zweckfreie Darstellung

einzelner Mythen handeln, die sich auf diese Weise im Gedächt-
1's der Aranda erhalten. Als wirkliche Kultspiele kann man nur
Aufführungen betrachten, mit denen ein Kultakt, Blutopfer, zeremonielles
kssen, Wassertrinken, Steine aneinanderschlagen, verbunden ist. Spiele

443



ohne Kultakte sind recht zahlreich. Greifen wir als weitere Beispiele
ein Vogel- und das Mondspiel heraus.
Das Erebilanga- [Ein-weißer-Vogel-] Spiel schildert, wie zwei Erebi-
langa-Totemurfahren in ihre Heimat zurückkehren und sich unterwegs

mit dem Scheibenspiel vergnügen. Dabei versuchen die Männer,
über die Erde rollende Scheiben mit dem Speer zu treffen. Das Fleisch
des Erebilangavogels wird nicht gegessen. Es gilt als schädlich. So fehlt
denn begreiflicherweise auchjederKultakt,wie zeremonielles Essen und
nochmalige Aufführung vor Beginn der Jagd oder gar ein Blutopfer,
mit dem das Tier von den Urahnen als Lebensmittel erbeten wird.
Das Mondspiel benötigt einen Darsteller, der den Körper mit schwarzen

Streifen bemalt und mit Daunen beklebt. Auf dem Kopf trägt er
eine Tunka. Die spärliche Mimesis ist schwerverständlich: der Mondspieler

sitzt in der Muldenbühne, knetet Gummibaumzweige und sieht
sich von Zeit zu Zeit nach allen Seiten um. Raiankama und Warkun-
tama. Das Lied schildert, wie der Mondmann Altinka nach Westen
wandert, seinen Penis anschaut, den Samen abwirft, sich von ihm
reinigt, sich in seine Decke hüllt - Mondfinsternis - und sie bald wieder
abwirft und als Vollmond hell leuchtet. Kultakte sind mit dem Spiel
nicht verbunden. Also wird wohl lediglich eine Mythe in Lied und
Spiel dargestellt.
Fragt man die Aranda, warum sie solche Spiele aufführen, dann sagen
sie: »Das geschieht, weil auch unsere Totemurfahren das taten. Es ist

unsere Pflicht, alles zu tun, was sie einst vollbrachten, auch wenn wir
nicht wissen, warum es geschieht.« Die Erfüllung dieses Gebotes, die

Mythen der Urfahren darzustellen, ist sogar noch wichtiger als der
Zweck vieler Aufführungen, in Verbindung mit Kultakten das
Gedeihen des Totemtieres oder der Totempflanze oder den befruchtenden

Regen zu fördern oder gar zu bewirken162. Pflicht aller Aranda
also ist es, dafür zu sorgen, daß die Kenntnis aller Mythen über die
Vorfahren von Generation zu Generation sich vererbt. Diese lehrhafte
Absicht kommt am Schluß von Aufführungen oftmals zum Ausdruck-
So befiehlt nach der Aufführung des Emutotemspiels der ältere
Darsteller den jüngeren, »wenn sie erwachsen seien, sollten sie diese
Zeremonien auch ihren Söhnen zeigen«163.

Kultakte und Theater. Alle Forscher sind geneigt, die totemisti-
schen Aufführungen der Aranda und Löritja als zauberische Lebens-

mittelbeschaffung zu betrachten. Das Tier, die Pflanze, das Feuer, der

Regen, der Mond und was immer vom Schauspieler verkörpert wird;
werde nur darum dargestellt, um Wachstum und Gedeihen zu fördern-
Das totemistische Theater der Aranda stellt das Leben und Wirken

444



der Totemurahnen, der Männer [Altjirangamitjina: die ewig Uner-
schaffenen], der Frauen [Tnéera: die Schönen] und derRâtapa [Sprößlinge]

der Urzeit, dar. Alle diese Urahnen erscheinen den Nachfahren
in der »Maske« ihres Totems: eines Tieres, einer Pflanze, einer
Himmelserscheinung wie Mond oder Regenbogen. Die Urfahren sind nicht
»gestorben«. Ihre Leiber haben sich in Tjurungasteine oder -hölzer,
in Felsen oder Bäume verwandelt; ihre Seelen gingen unter die Erde.
Ihre verwandelten Körper, seien es Felsen, Bäume oder Tjurunga,
sind zeugungsfähig geblieben. Von ihnen, nicht vom natürlichen Vater,

gehen die Rätapa, die Kinderkeime, in die Frau über, wenn sie an
den Kultplätzen, wo die in Felsen, Bäume oder Tjurunga verwandelten

Leiber der Urahnen hausen, vorübergehen. Der »Vater« des

Arandakindes ist also ein Urfahre, der in der »Maske« eines bestimmten

Totems, zum Beispiel des Emus, erscheint. Das Kind des Emu-
Urfahren erhält damit das Totem des Emu. Das Urvatertotem des Kindes

heißt Iningukua. Das Kind erhält außerdem aber noch das Totem
der Mutter, das Altjira genannt wird. Man könnte also sagen: Ein
Arandakind verdankt sein Leben nicht seinen natürlichen Eltern,
sondern einem Totemurfahren — er kann männlich oder weiblich sein —,

Von dem das Rätapa ausgeht, der damit zum Vater wird, und von
einem zweiten Totemurfahren, der einst die Mutter zeugte, die das in
sie eingegangene kleine Kind fertig austrägt. Diese innige Verbindung
aller Aranda mit den Totemurfahren, mit ihrem persönlichen Totem-
ürvater und dem mütterlichen Totemurfahren, der die Mutter zeugte,
beherrscht das Denken, die religiösen Vorstellungen, die Mythen, die
Lieder, die mimischen Darstellungen und alle Lebensvorgänge der
Aranda. Was die Totemurfahren dachten und vollbrachten, ist Gesetz,
das in Mythen erzählt, in Liedern besungen, in Spielen mimisch
dargestellt wird. Und da in allen Aufführungen die Urahnen der einzelnen

Aranda in der »Maske«, in der Gestalt ihres Totemwesens - Tier,
Pflanze, Naturerscheinung — auftreten, mag man die Spiele totemi-
stisch nennen. Man darf aber nicht alle totemistischen Spiele zugleich
nls Kultspiele bezeichnen. Man ist geneigt anzunehmen, daß ursprünglich

die Mythen der Vorfahren als Biblia pauperum mimisch
dargestellt wurden. Daß sie einst eine viel naturalistischere Mimesis
aufwiesen, zeigen die urtümlicheren Aufführungen der Südaranda [Seite
4-51 ]. Eine zweite Entwicklungsstufe, die mit dem Erscheinen der neuen
Kulturträger aus dem Norden einsetzt, bringt zu den Mythendarstel-
lüngen die Kultakte, die nun damit verbunden werden : das Blutopfer,
hie kultische Verspeisung der Tiere, der Pflanzen, des Regenwassers,
has Aneinanderschlagen von Steinen [Eiern], Durch Analogiezauber
Wird, was man wünscht und braucht, bewirkt. Die Grundlage aller

445



mimischen Spiele der Aranda ist ihr Totemglaube. Sind die Totems
wichtige Lebensmittel, dann werden ihre Besitzer und Hervorbringer,
die Totemurahnen, in Kultakten darum gebeten. Diese Kultakte werden

in der Regel vom »Publikum« der Aufführungen, den im Chor
singenden Männern, gesetzt; nur im Regenspiel sind es die Darsteller
selber, die das Blutopfer darbringen und das Wasser trinken. Man hat
also bei den Aranda und Löritja zu unterscheiden zwischen Mythenspielen

mit Kultakten und echten Mythenspielen ohne Kultakte. Als
kultische Spiele möchte ich nur die Spiele mit Kultakten bezeichnen.
Carl Strehlow hat alle Aufführungen » Kultus « genannt, glücklicherweise

aber bei jeder Beschreibung besonders bemerkt, wann Kultakte
dazukamen. Auch der Sohn von Carl Strehlow unterscheidet zwei
Gruppen von Spielen, die »magischen Fruchtbarkeitszeremonien« und
Zeremonien zu Ehren der Totemvorfahren164. Die Totemspiele werden

in der Regel sogar ohne Kultakte aufgeführt, und zwar zu Übungszwecken

und als Festspiele der Einweihungsfeiern. Die Kultakte
machen die Totemspiele zu Kultspielen nur vor Beginn der Regenzeit,
wenn neue Lebensmittel von den Totemurahnen erbeten oder in der
»Maske« der Totemurahnen erzaubert oder bewirkt werden.
Der bemerkenswerteste Kult ist ohne Zweifel das Blutopfer. Die alten
Männer, die während der Aufführungen die Lieder singen, öffnen sich
die Armadern und lassen das Blut auf den Boden der Totemplätze, in
Schilde, in Holzschalen oder auf Sträucher tropfen, um damit zu
bewirken, daß der Totemurfahre sein Totem, das ein wichtiges Lebensmittel

ist, in reicher Fülle aus der Erde oder aus Wasserlöchern hervorgehen

läßt. Das Blutopfer allein wird anläßlich der Aufführung von
sechs Kultspielen dargebracht, und zwar : Opossum, Adler, schwarzer
Habicht, Taube mit rotbraunem Rücken, Wasserhuhn, rote fliegende
Ameise.
Als zweiter Kultakt ist das zeremonielle Essen dessen anzusehen, was

man als Lebensmittel erstrebt. Blutopfer und zeremonielles Essen
gehören zu neun Totemkultspielen: rotes Känguruh, graues Känguruh,
Sandwallaby, Wildkatze, große Eidechse, Schlange, Larven [ein
beliebtes Nahrungsmittel der Aranda], Honigameise, Regen.
Dreizehn Kultspiele sind nur mit zeremoniellem Essen verbunden:
Ente, Schmetterlingsraupe, kleine stachellose Biene, Akaziensamen,
Tnaueriastrauch, Latiziabeere, Tmimastrauch mit gelben Blüten,
Tjurkafeige, Ilbulastrauch, Iriasalzbusch, Inkutastrauch, Tjoarkablü-
te, Tataramba [zuckerige Masse auf den Blättern der Lallasträucher]-
»Das Essen vom Fleisch der Totemtiere ist bei keinem der Aranda-
oder Löritjakultspiele obligatorisch; es darf wohl, es muß aber nicht
gegessen werden«, erklärt T. G. H. Strehlow165.

446



Ein dritter Kultakt besteht im Aneinanderschlagen von Steinen. Damit

sollen die Totemurfahren gebeten werden, das Legen vieler Eier
zu bewirken und in den Eiern Tiere erstehen, sie ausschlüpfen und
wachsen zu machen. Der Eikultakt kann auch allgemein zum
»Fruchtbarkeitskult« werden. Sechs Beispiele: graues Wallaby, Tokiamaus,
braune Felsentaube, Rabe, Frosch, große rote Zikade.
Zeremonielles Essen und Aneinanderschlagen von Steinen finden sich
in fünf Beispielen : Fledermaus [die alten Männer schlagen mit Steinen
an die Felsenhöhlen, in denen der Urfahre sich aufhielt], Emu [die
Männer schlagen Steine in der Größe von Emueiern aneinander],
braune Eule, Wellensittich, Ramaia [zwei Fuß lange, gelbe,
schwarzgemusterte Eidechsen].
Es gibt aber außerdem Aufführungen, die mit dem Totemismus in
keinem Zusammenhang stehen: Hochzeitsspiel, Laterinkaspiel, in dem
böse Wesen in Menschengestalt auftreten, Ltata-Tanzspiele, mimische
Darstellungen der Knabenweihe. Auffallend ist, daß in keinem der
bisher besprochenen Spiele das Höchste Wesen oder die Stammeltern
optisch oder akustisch in Erscheinung treten.

Die Aufführungspraxis der Totemspiele. Der Entschluß zur
Aufführung wird vom Häuptling in Gemeinschaft mit dem Rat der
Alten gefaßt. Er bestimmt, welches Totemspiel zur Aufführung
gelangt, welcher Totemplatz dafür zu wählen ist, welche Darsteller
anzutreten haben und an welchem Tage die Aufführung stattfinden soll.
Zu bestimmen ist außerdem, ob das Totemspiel zur Sicherstellung der
Lebensmittel [mitKultakten], als Lehraufführung [Theaterschule], als

Erinnerungsspiel vor Beginn der Jagd auf Tiere oder der Sammlung
von Pflanzenkost oder als Festspiel der Knabenweihe darzustellen ist.
Herrichtung des Spielraumes. Der Häuptling schickt einige Männer
aus, die die Aufgabe haben, auf dem Totemplatz eine Fläche zu reinigen.

Alturinja heißt: der Gereinigte. Alle Totemplätze sind durch die
einstige Anwesenheit der betreffenden Urfahren geweiht. Man glaubt,
daß in den Felsen oder unter der Erde der Kultplätze die Totemtiere
verborgen sind und daß sie hervorkommen, wenn man im Verlauf der
Totemspiele das eigene Blut darauf tropft. Die Männer graben eine
etwa einen Fuß tiefe Grube oder Furche für die Hauptdarsteller, holen
aus den heiligen Höhlen die Tjurungahölzer oder -steine, reiben sie
'hit Fett und Ocker ein und legen sie aufBaum- oder Zweigunterlagen.
Eodengemälde, die zu vielen Kultspielen der Nordaranda gehören -
kei den Südaranda fehlen sie -, stellen im Bilde die Stätte dar, aus der
Te erwarteten Totemtiere hervorgehen. Sie sind die »Tore«, aus de-
hen die Tiere aus der Erde heraufsteigen, um sich jagen zu lassen.

447



Die Darsteller müssen das Totem ihres Urfahren oder ihrer Mutter
besitzen. Das Känguruhspiel darf also nur von einem Hauptdarsteller
aufgeführt werden, der selber oder von seiner Mutter her das

Känguruhtotem besitzt. In den Proben dagegen dürfen auch Männer mit
anderen Totems mitwirken. Die Kostümierung erfolgt etwas abseits

vom Totemplatz. »Garderobier« und »Schminkmeister«, der den
Spieler bemalt und mit Daunen beklebt, ist ein Verwandter des

Darstellers, meist sein Neffe. Zuerst wird der Körper mit Fett eingerieben.
Mit zerriebenem rotem oder gelbem Ocker oder schwarzer Kohle werden

Streifen und Linien auf den Körper gemalt, die Totemzeichen
darstellen. Die Ränder werden mit Vogeldaunen [Debaandata
Vogelblumen] beklebt. Als Klebstoff verwendet man Blut. Man öffnet
sich eine Ader am Arm, läßt das Blut in einen Schild fließen, trägt es

mit einem Pinsel auf die Haut auf und drückt die Vogeldaunen daran.
Zum Kostüm aus Farben und Daunen gehört der Kopfschmuck [Tonka]

Eine Memba, ein aus Schnüren gefertigtes Kissen, wird auf dem
Kopfe wie eine Perücke getragen, in die aufrechtstehende, mit Daunen
geschmückte Mulgazweige hineingesteckt werden. So entsteht eine
Art spitzer Hut. Oft stecken die Darsteller auch Tjurunga ins Haar,
womit die Verbindung mit dem Totemurfahr direkt hergestellt ist.

Symbolische Requisiten werden außerdem auf dem Kopf und in den
Händen getragen, zum Beispiel verschieden geformte Speere [Tna-
tantja] der Totemurväter, aus Haaren gefertigte und um den Hals
gehängte Schnüre mit Knäueln daran, die Körperteile der dargestellten
Totemurwesen bedeuten: Rückgrat, Herz, Magen, Eingeweide, Ohr
und so weiter. Zu einigen Aufführungen ist eine Wonninga notwendig,
die gelegentlich auf dem Kopfe getragen und in der Jugendweihe als

besonders heiliges Gerät vorgezeigt wird. Ein Gerüst aus dünnen Stök-
ken wird mit Menschen- oder Tierhaaren überspannt und mit Vogel-

TAFEL XXIX

Australien Oben: Nordaranda. Warkuntama. Nur die Nordaranda besitzen den

Warkuntamatanzchor, der den Totemdarsteller umkreist. In der Mitte in der Muldenbühne

der Mondtotemurfahr auf der IIbalintjaebene [Strehlow, Aranda-Traditions 37]
Das Bodengemälde links - eine Theaterdekoration! - stellt den Sandbrunnen von

Ilbalintja dar. Rechts stehen zwei Tnatantjastangen; die größere ganz rechts ist die

Kauauastange, die am Schluß der Bandicoot-Ingkura-Feier hergestellt wird. Mit der

kleinen Stange tanzen die Iliara, um ihrer Freude über den Abschluß der Inkurafeier
Ausdruck zu geben.

Unten: Südaranda. Die Ungwatja-Emu-Ingkura-Schlußfeier. Die Iliara tragen die mü

Ockerfarben aufden Rücken gemalten Pmoaramusler; sie deuten aufverschiedene Totems-

Die Emuzeichen sind durch die abgebildeten Emufüße kenntlich.

448







daunen beklebt. An die Ecken werden Federbüschel gebunden. Die
Wonninga stellt einen Körperteil des Tieres dar, in dessen Gestalt der
Totemurfahr erscheint: das Ohr des Känguruhs, die Flughaut der
Fledermaus, den Schwimmfuß der Ente, den Fuß des Kranichs oder der
Eidechse, die Gedärme verschiedener Vögel, das Gewebe der Spinne,
die fallenden Regentropfen. Das Auffallende in der Zeichnung des

Kostüms und der Requisiten ist die surrealistische Gestaltung. Meist steht
ein Teil für das Ganze, ein Ohr für das Känguruh. Manchmal ist aus
dem Federschmuck ablesbar, was für ein Tier dargestellt wird. Die mit
Kohle und Ocker aufgemalten und mit Daunen umrandeten Zeichen
haben ihre bestimmte Bedeutung. Solche Zeichen finden sich auch in
die Tjurunga eingeritzt.
Die Aufführungen finden meist abends im Lichte der Feuer statt. Wenn
die Vorbereitungen beendet sind, nimmt das »Publikum«, die singenden

Männer, in der Nähe der Muldenbühne Platz. Die Darsteller der
Totemurfahren - manchmal ist es ein einziger, der die Hauptrolle
spielt — erscheinen. Meistens begeben sie sich in die Muldenbühne.
Einige, die Wanderungen eines Urfahren mit seinen Schülern darstellen,

spielen die Rollen unterwegs wie in einem Prozessionsspiel, gehen
auf den Chor der singenden Männer zu oder an ihnen vorbei. Diese
freie Entfaltung im Raum ist das Kennzeichen der altertümlicheren
Südaranda. Die Darsteller spielen eine in eine einzige Gestalt
verschmolzene Doppelrolle, den Totemurfahr, der in der Gestalt seines
Totemwesens erscheint. Meist dominiert die Vorstellung des
dargestellten Tieres. Nur selten erscheint der Urfahr bei einer menschlichen
Beschäftigung, indem er einen Speer herstellt oder Mulgasamen drischt
Und die Finger zum Mund führt. Wenn der Darsteller seinen Leib in
zitternde Bewegungen setzt, stellt er das Totemurwesen als Menschen

TAFEL xxx
Australien • Oben: Nordaranda. Der Känguruhvorfahr von Araberka besucht den

Känguruhtotemplatz Krantji. Das Spiel ist eben zu Ende, der Darsteller hat sich aufden

Achten Ellbogen niedergelassen zum Reichen, daß er in Schlafversunken ist. Der Brunnen
von Krantji wird durch das weiße Bodengemälde links dargestellt. Der Kopfschmuck stellt

den Känguruhschwanz dar; in Wirklichkeit ist es ein geheim gehaltener Phallos.
Unten: Ostaranda. Adlertotemspiel. Ein alter Adler füttert sein Junges. Der alte Adler
kauert aufeinem »Aste« [Schild] und hält sich mit zwei Stangen im Gleichgewicht. Dei
Junge Adler hockt in seinem Nest aus Eukalyptuszweigen [in der Muldenbühne]. In
Einern »Schnabel« trägt der Alte »ein Stück Fleisch«, das er zuerst seinem Sohne
darbietet und dann wieder - zur Belustigung des Publikums - entreißt. Das »Fleisch « wird
durch eine mit Haarschnur umwickelte und mit Vogeldaunen und -federn geschmückte

Tjurunga dargestellt.

29 449



dar. Aber sowohl die menschliche als auch die tierische Mimesis wirkt -
ausgenommen bei den Südaranda - meist so abstrakt, daß sie kaum
»lesbar« ist. Raiankama heißt der langgezogene Laut, den ein alter
Mann des zuschauenden Singchors ausstößt, indem er die hohle Hand
an den Mund hält, hin und her bewegt, so daß der Klang vibriert.
Dieser Ruf heißt den Tanzchor antreten.
Warkuntama heißt die Art des Auftretens des Tanzchors, der sich mit
den rhythmischen Rufen wa-wa-wa-jaijaijaijaijai-trrr um die
Hauptdarsteller bewegt. Die Tänzer stellen meist Schüler des Totemurwesens
dar, mit dem sie oft lange Reisen unternahmen. Was bedeutet der
Warkuntamaruf? Wa bedeutet: Noch mehr! Fahre mit deiner
Bewegungfort! Jai heißt: Vorwärts! Bewege dich! Bringe deinen Körper
in zitternde Bewegung! Zittere! »Der Ruf ist also eine Aufforderung
an den Darsteller, seine Rolle gut zu spielen.« Wa-jai drückt gleichzeitig

den Beifall des Chors für den Darsteller aus und fördert überdies
das Gedeihen der Totemtiere und -pflanzen.
Während der Aufführung singen die Männer, die in der Nähe der
Muldenbühne im Halbkreis oder in einer Reihe sitzen, das Tjurunga-
lied. Die Mimesis dauert, bis das Lied zu Ende ist. Das Ende der
Aufführung wird durch ein besonderes Zeremoniell markiert. Ein Alter
des Singchors packt den oder die Hauptdarsteller bei den Schultern
oder umarmt sie, oder er legt ihnen einen Speer auf das Genick. Die
Chortänzer lassen den Laut trrr-trrr-trrr hören und stellen ihre
Bewegungen ein. Trrr bedeutet: Halt ein, beende deine Bewegung.
Der Chor der alten Männer singt Tjurungalieder. Dazu schlägt ein
vor dem Chor sitzender Mann mit einem Stock den Takt auf den
Boden [Ulbmaratuma weiche Erde schlagen]. Alle eingeweihten Männer

müssen die Lieder auswendig lernen. Den Inhalt der Lieder bilden
Ereignisse auf den Wanderungen der Totemurfahren, Schilderungen
aus dem Leben der Tiere, in deren Gestalt die Totemurfahren einher-
wandelten, und Beschreibungen der Bäume und Pflanzen, in die die
Körper der Alknarintja [die ledigen Frauen] und die Tnéera [die
verheirateten Frauen] sich verwandelten. Oft vermischen sich in den
Liedern die Motive: manchmal gehen Erzählungen von Totemurfahren
über in Naturschilderungen, und der Totemurfahre und seine Totem-
maske erscheinen als Einheit.
Ein Lied besteht aus vielen Strophen. Die Strophe ist in der Regel
zweiteilig. Oft bringt der zweite Teil eine Erklärung des ersten. Der
Vortrag besteht »in einem eintönigen, mit Hebungen und Senkungen
abwechselnden Kantiiieren ; aufeine, seltener zwei, kurze, unbestimmte
Silbe folgt eine lange betonte Silbe, wobei auf den Wortakzent keinerlei

Rücksicht genommen wird. Beim Kantiiieren der Kultuslieder sin-

450



ken die Stimmen allmählich, bis ein Sänger wieder, oft eine Oktave
höher, einsetzt und andere folgen. Alle Worte einer Strophe werden
untereinander verbunden und wie ein Wort behandelt166.«
Welchen Zweck haben die Aufführungen Die mit Kultakten verbundenen

Totemspiele werden aufgeführt, daß Tiere und Pflanzen reichlich

aus der Erde hervortreten, um die Ernährung der Aranda zu
sichern. »Der Mondkult wird aufgeführt, damit der Mond heller
leuchte und man dann besser Opossums jagen kann; der Feuerkult
wird im Winter abgehalten, damit das Feuer mehr an Kraft zum Wärmen

erhält. Der Rätapakult wird aufgeführt, damit die Rätapa aus
den Felsen und Bäumen herauskommen und in die Weiber eingehen;
der Worrakult, damit die jungen [Knaben] mehr Freude am Labara-
spiel erhalten167.« In der Regel aber werden die Spiele aufgeführt, um
Mythen und heilige Überlieferungen des Stammes immer von neuem
ins Gedächtnis einzuprägen. T. G. H. Strehlow erzählte mir am 6.
Februar 1952 in Zürich, daß Kultakte und Totemspiele seit der Berührung

mit den Weißen sehr rasch dahinschwinden. Die Aranda sehen,
daß die Weißen ihr Blut nicht opfern und keine Totemspiele aufführen
und trotzdem genug zu Essen haben. Mit den Spielen verschwinden
auch die Mythen. Die Aranda lernen einsehen, daß ihre Bemühungen
umsonst sind und geben sie auf. Ihre Welt versinkt, und unsere Welt -
Verarmt.
Welche Wirkung haben die Spiele auf den singenden Chor der
Zuschauer? »Wenn ein Darsteller eines Totemurvaters seine Rolle gut
spielt, so werden besonders die älteren Männer zuweilen so tief ergriffen,

daß sie Tränen vergießen und behaupten — da sie ihre Gefühle in
den Bauch verlegen -, ihr Bauch sei betrübt oder von Schmerzen
zerrissen. Daß diese Gefühle jedoch nur vorübergehender Natur und
nicht tief sind, liegt in dem Charakter der Eingeborenen begründet,
die nur für den Augenblick leben und ernsten oder gar traurigen
Regungen sich nicht gerne lange hingeben168.« Die Begründung der kurzen

Trübsal ist falsch. Kein Zuschauer eines modernen Rührstücks
Weint, weil er von der Handlung sich zu Tränen rühren ließ, deswegen
stunden- oder tagelang. Die Rührung ist wie das Lachen die kurze
Reaktion auf den Eindruck einer Theaterwirkung und keines erschütternden

Ereignisses im Leben des Menschen. Überdies sagt die Kürze des

Ergriffenseins nichts von der Tiefe des Erlebnisses.

Eorm und Stil derTotemspiele der Südaranda169. Die Spiels
der Südaranda unterscheiden sich in dreifacher Hinsicht von den

Aufführungen der Nordaranda : die Südaranda verzichten auf szeni-
Sche Zutaten und Requisiten wie Bodengemälde, Tnatantja [Totem-

451



stangen], Wonninga [hohe Kopfgestelle] ; in den Aufführungen fehlt
der Tanzchor, der mit dem Warkuntamaruf die Darsteller umkreist;
der Stil der mimischen Darstellung ist naturalistisch statt abstrakt. Das

ergibt ein Aufführungsbild, das mit Singchor und Mimen und mit dem
Verzicht auf umständliche Zurüstungen dem Urtheater nahesteht.
Die Südaranda-Gewährsleute erklärten T. G. H. Strehlow, zu Beginn
der Zeit verwendeten die Totemurahnen keine Requisiten, und ihre
Urväter überlieferten ihnen darüber keine Lehren. Trotzdem seien sie

stolz auf ihre eigenen Tjurunga, das heißt auf die besondere Form
ihrer Aufführungen, die die Spiele ihrer Nachbarn weit übertreffe.
Der Darsteller läßt sich mit rotem und gelbem Ocker und mit Kohle
Totemmuster auf den Körper malen und mit Blut Vogeldaunen
aufkleben. Auf dem Kopf trägt er ein Bündel Habichtfedern oder einen
etwas sorgfältiger ausgeführten Federschmuck. [Die Urform der Wonninga

?] Auf dem Rücken hält er in der Regel seinen Schild. Mit dem
Raiangkintjaruf beginnt die Aufführung. Die »Bühne« entsteht durch
Aushebung von Erde, ist also eine Mulde. An ihrem Rande sitzt der
Chor der Männer, der die Tjurungalieder singt. Die Spielhandlung
der Hauptdarsteller ist der wichtigste Bestandteil der Aufführung.
Wenn die Schauspieler Emus darstellen, beginnt die Handlung in einer
Entfernung von hundert Yard oder mehr vom Chor. Sobald der
Gesang beginnt, stolzieren die Schauspieler langsam auf den Chor der
singenden Männer zu und ahmen geschickt den schwingenden Gang
weidender Emus nach.
Ein Kampf zwischen zwei Känguruhs, den T. G. H. Strehlow bei den
Südaranda in Horsehoe Bend sah, war die eindrücklichste Totem-
aufführung, die er je erlebt hatte. Ein Känguruh schlief friedlich in
einer Grube. Da kam aus den entfernten östlichen Sandhügeln ein
anderes Känguruh aufBesuch. Es betrachtete seinen schlafenden Bruder,
hopste rund um ihn herum und weckte ihn durch Anstoßen mit seiner
Stirne. Der Schläfer erwachte, sprang auf und ging auf seinen Angreifer

los. Der aufregende Kampf dauerte einige Minuten. Schließlich
hopste eines der Känguruhs fluchtartig davon. Das andere packte den
Schwanz - in diesem Fall die Hüften - des unterlegenen Gegners und

verfolgte ihn bis zum Rande des Chors. Den Abschluß der Aufführung
bildet auch hier eine besondere Zeremonie. Einer der Singmänner
erhebt sich und legt seine Hände auf die Schultern der keuchenden

Schauspieler, oder aber er drückt mit seinem Speer ihre Köpfe nieder-
Die »Bühne« der Südaranda beschränkt sich also nicht auf die kleine

Spielgrube, die der Chor umsitzt. Die Handlung entfaltet sich im wei'
ten Raum. Die naturalistische Tierdarstellung wirkt viel eindringlicher
und theatergemäßer als die stilisierte Art der Nordarandaaufführun-

452



gen. Daß Totemurahnen, also Menschen, in diesen Spielen dargestellt
werden, wird kaum spürbar. Im Karoramythos stellt der Bandicoot-
urahne noch kein Tier, sondern einen Menschen dar. Hier wird deutlich,

daß Tierspiel und Menschendarstellung erst in einer späteren
Entwicklung zum Totemspiel geworden sein könnten, in dem der
Totemurahne in der »Maske« des Totemtiers erscheint.

Die Ltata-Tanzspiele: Corrobori der Aranda

Ltata heißt: der gereinigte Platz. Nach dem Ltata werden zwei
verschiedene Veranstaltungen benannt: eine kultische Aufführung während

der Knabenweihe, in deren Mittelpunkt ein in den Boden
gesteckter Baum steht, und überdies Tanzspiele, die zu allen möglichen
Gelegenheiten zur Unterhaltung aufgeführt werden. Gemeinsam ist
beiden Arten der Ltata-Tänze, daß dabei meistens eine Holztrompete,
die Karakara, ertönt. Sie besteht aus einem zirka fünfzig Zentimeter
langen hohlen Ast, durch den der Aranda bei der Herstellung einen
starken Rauch ziehen läßt, indes er die »Zauberformel« murmelt:

»Die Karakara brummt;
wahrlich, diese Karakara, des Mannes laute Stimme ist sie;
die Karakara brummt fortwährend, die geschmückte brummt fortwährend.«

Der Aranda nimmt die Karakara wie eine Trompete an den Mund,
bläst hinein und erzeugt damit hohle, dumpfe Töne. Carl Strehlow
erwähnt elf Ltata-Tanzspiele. Sie stellen dar: Emu [wobei ausdrücklich

betont wird, daß dabei die Karakara die Stimme des Emus
nachahme], Opossum, zwei verschiedene Arten von Beutelmardern, Schlange,

Beuteldachs, Fisch, geflügelte Ameise, Wolken, zwei Spiele »Stock
der Weiber«, wobei aufeinen Speer Zeichen gemalt werden. Nur beim
zweiten Beutelmarder-, dem Fisch- und beim zweiten Stockspiel
ertönt die Holztrompete nicht, von der die Aranda behaupten, sie errege
die Liebe der Frauen zum Bläser. Mehr erfahren wir von Carl Strehlow

über die Ltataspiele nicht. Da die Holztrompete jedenfalls die
Stimme der in den Spielen auftretenden Tiere darstellt, ist sie eine
akustische Maske. Im Wolkenspiel könnte sie den Donner bedeuten, der
in den Urkulturen oft als Stimme Gottes gilt. Vielleicht liegt hier ein
letztes Anzeichen für einst vorhandene religiöse Hörspiele vor. Frauen
Und Kinder dürfen die Karakara sehen; sie ist also kein Geheiminstrument,

weder der Ltata -Tanzspiele noch der Ltatazeremonien der
Knabenweihe [Seite 455]. T. G. FI. Strehlow berichtet, die Ltataspiele
seien die Corrobori der Aranda170.

453



Die mimische Gestaltung der Knabenweihe

»Zum Himmel werfen« [Alkiraka-iwuna], Ein Stammes- oder
Blutsverwandter führt den »jüngeren Bruder«, Itia, von seiner Mutter
fort ins Lager der unverheirateten Männer. Wenn der Tag für die erste
Zeremonie gekommen ist, begeben sich die älteren Männer auf einen
nahegelegenen Platz, wo der Knabe geschmückt wird. Der Oberkörper

wird mit Fett eingerieben; daher heißt er von nun an Andaribana,
der mit Fett Bestrichene. Von einer Schulter über die Brust zur andern
und über den Rücken wird ein schwarzer Streifen gemalt, der zu beiden

Seiten mit roten Strichen umsäumt wird, oder aber der schwarzrote

Streifen wird vom Hals bis zum Bauch gezogen. Die alten Männer
singen dazu :

»Bis in den Bauch des Himmels wird er hinaufwachsen,
bis in den Bauch des Himmels wachse hinein «

Die Männer versammeln sich auf einem neuen Platz, stellen sich in
einer Reihe auf, bewegen ihre Hände, mit den Handtellern nach oben,
auf und ab und begrüßen den von zwei Ankalla [Verwandten]
herbeigeführten Knaben mit dem Ruf ha-ha-ha-ha-ha... Nun eilen auch die
Frauen und Mädchen herbei. Da bei den Aranda nur die Knaben
gemeinsam geweiht werden, wird man besonders darauf achten müssen,
bei welchen Zeremonien auch die Frauen und Mädchen anwesend
sind. Die Mutter des bemalten Knaben trägt ein mit Kies angefülltes
Holzgefäß in der Hand, das sie auf und ab bewegt, um zu bewirken,
daß der Knabe groß wird. Die ältere Schwester schwingt an einer
Schnur über ihrem Kopf Inkaia albitja [Beuteldachs-Schwanzenden],
die geheimnisvollen Zeichen, die die Brautkrone schmücken und die
Köpfe der Frauen beim Hochzeitstanz.
Plötzlich ergreifen die Männer den Knaben, werfen ihn in die Höhe
und schlagen ihn beim Herabfallen auf Brust und Rücken, bis Blut
aus Nase und Mund fließt. In Kultspielen opfern die Männer ihr Blut,
um das Gedeihen ihrer Totemtiere zu bewirken. Wird hier der Knabe
seinen Totemurahnen — oder wie bei den Kurnai dem Höchsten Wesen

- geopfert, um sein Wachstum und Gedeihen zu bewirken Während

des Emporwerfens und der » Opferung des Blutes « tanzen die am
Ostende stehenden Frauen auf und ab und rufen dazu bau-bau-bau.
Nun heißt der Knabe ICerintja: sittlich gut. Er wird in ein eigenes

Lager gebracht und von seinen Verwandten verpflegt, bis er auszieht,

um die Bewohner anderer Lager zur Beschneidungsfeier einzuladen.
So können von der ersten bis zur zweiten Zeremonie eine bis acht
Wochen verstreichen.

454



Der Ltata-Tanz hat »vom Norden herkommend auch unter den
Aranda und Löritja Eingang gefunden«. Kostümierung: Die Männer
ziehen rote Streifen von den Schultern bis zu den Knien und säumen
sie mit weißen Strichen. Auf dem Kopf tragen sie Kutara, ein Büschel
langes, hohes Gras, in das Federn und Mulgazweige gesteckt werden.
Zweige werden auch um die Beine gebunden. Der Hauptdarsteller
trägt überdies ein Tanmutanmi, einen T-förmigen Kopfschmuck.
Szenischer Mittelpunkt ist ein in den Boden gestecktes hohes Bäumchen
und daneben eine kleine, aus Eukalyptuszweigen errichtete Hütte, in
der einige geschmückte Männer sich [vor dem Auftreten ?] aufhalten.
Die Aufführung: Frauen und Kinder [!] werden als Publikum
herbeigerufen. Die geschmückten Männer stellen sich in einer Reihe auf und
stampfen mit den Füßen auf den Boden. Ein Darsteller klettert auf den
Stamm hinauf und befestigt an der Spitze mit einer rotbemalten
Bastschnur Inkaia albitja, vielleicht phallische Symbole, die in vielen
Liebesszenen, beim Hochzeitstanz, bei der Hochzeit, bei der Zeremonie
des Zum-Himmel-Werfens und noch oft eine große Rolle spielen. Dann
klettert der Darsteller an der Stange herunter und bläst die Karakara-
trompete, die - angeblich — in den Frauen Liebe zum Bläser wecken
soll.
Die Männer nähern sich der Stange, schlagen mit Stöcken auf den
Boden, worauf alle Anwesenden singen: »Kommt mit Stöcken und stellt
euch auf, bei [der Stange mit] dem Ast stellt euch auf! « Die meisten
Worte des Liedes entstammen der nördlich von den Aranda heimischen

Ilparasprache. Nun erscheint, vom Chor begrüßt, der
Hauptdarsteller, der den T-förmigen Kopfputz trägt:

»Du mit dem T-Kreuz [geschmückter] komm sehr schnell!«

Ist der Klang der Holztrompete die Stimme des geheimnisvollen
Darstellers mit dem hohen T-förmigen Kopfputz? Die Männer stampfen
auf den Boden und stochern mit den Stöcken in der Erde und
umschreiten schließlich wie in einer ehrfürchtigen Huldigung den Mittelpfahl

mit den Liebessymbolen, während der Chor das Lied singt, das
die Zeremonie nicht zu enträtseln vermag. Stellen der Geheimnisvolle
und das Bäumchen Mangarkunjakunja den Begründer der Beschneidung

dar, den Kulturheros der totemistischen Ära der Aranda
Unzweifelhaft ist nach allem, was wir vom Theater der Aranda wissen,
daß hier ein mythisches Spiel die bevorstehende Beschneidung
rechtfertigt.

Aufführung der Besghneidungsmythen. Der Kerintja lädt
Utit zwei Begleitern die Leute der umliegenden Lager ein. Er trägt in

455



der Hand die Inkaia albitja, die seine Begleiter den Männern des fremden

Lagers auf den Bauch drücken: das Zeichen der Einladung zur
Reifefeier. Wenn die Gäste im feiernden Lager erscheinen, begeben
sich die jungen Burschen auf einen nahegelegenen Platz, reinigen und
bestecken ihn mit Eukalyptuszweigen. Der Platz heißt: Amboanta,

Für das Beschneidungsfest geschmückter Aranda: gelbe Streifen auf dem Körper,
rote Ringe um die Augen, schwarzer Fleck auf der Stirne, Inkaia albitja am

Stirnband, Adlerknochen in der Nase, Federbusch auf dem Kopf.

der Gereinigte. Alle Bewohner des Lagers und die Gäste, Männer und
Frauen, Burschen und Mädchen, bemalen ihre Körper mit Zeichen,
die erkennen lassen, welcher Gruppe jeder angehört.
Die Männer malen sich mit gelbem Ocker breite Streifen über die
Brust bis zu den Hüften, um Bauch und Oberarme. Die Stirn erhält
einen großen schwarzen Fleck, die Augen rote Ringe. Ein
Adlerknochen wird durch die Nase gesteckt, Inkaia albitja hängen hinter
den Ohren, ein Federbusch krönt das Haupt.

456



Die zu weihenden Knaben werden auf den Schultern ihrer Begleiter
auf den Platz geritten. Die Frauen kehren in die Lager zurück, den
Knaben wird in Anwesenheit aller Männer der Mythos von der
Begründung und Erneuerung der Beschneidung in mimischen Spielen
vorgeführt: das Araspiel, »weil vor Zeiten ein Känguruhurfahre die
Circumcisio an vielen ausgeführt hat, das Lakabaraspiel, weil Habichtmänner

die in Vergessenheit geratene Circumcisio wieder einführten,
und das Ulbulbanaspiel, weil in der Urzeit auch Fledermausmänner
die Kulthandlungen verbreitet haben«. Auch andere Mythenspiele
werden den Prüflingen vorgeführt.

Der Tanz der Frauen. Am Abend treten die Frauen vor Prüflingen

und Männern auf mit dem Tanz Ntaperama, der die ganze Nacht
dauert. Die Kerintja sitzen mit unterschlagenen Beinen aufdem Boden
und drücken ihr Gesicht in die verschränkten Arme hinein, so daß sie

»wohl alles, was um sie herum vorgeht, hören, aber nichts davon sehen
können«. Für die Prüflinge wirkt die Aufführung als Hörspiel, für die
übrigen Männer als Schauspiel. Frauen und Mädchen tanzen abwechselnd,

indes die Männer dazu das Lied von Tnatjumbinja singen:

»Der Vater Tnatjumbinja, hoch aufgerichtet stand er allein da.«

DasWortTnatjumbinjabedeutet: derAufrechtstehende. Eine Mythe171
erzählt von ihm, er sei ein großer Häuptling gewesen, der dem Kranichtotem

angehörte und Frauen und Mädchen tanzen lehrte. »Er stellte
die mit rotem Ocker geschmückten Frauen nebeneinander in einer
Reihe aufund ließ sie ihre Füße dicht aneinander stellen; sodann mußten

sie sich, gleichmäßig hüpfend, nach einer Seite bewegen und in
derselben Weise zurückhüpfen, wozu Tnatjumbinja mit einem Stock
den Takt schlug [Ulbmaratuma]. Dazu sangen abseits sitzende Männer

den Gesang: ,,Im Frauenlager, gerade aufgerichtet, sticht er die
Erde [mit seinem Stock]."«
Tanz der Mädchen. »Nachdem er die Frauen unterrichtet hatte, unterwies

er auch die Mädchen in der Kunst des Tanzens. Er stellte sie
zunächst in einer Reihe nebeneinander auf und ließ sie nach einer Seite
En Takt hüpfen. Während jedoch die Weiber in einer Linie stehen
bleiben mußten, versammelten sich die Mädchen nach dem Tanze alle
auf einen Haufen, wie dies auch der Gesang zum Ausdruck bringt, den
die Männer beim Mädchentanz anstimmten: „Die Mädchen, die alle
auf einem Haufen [stehen], im Haufen kommen sie gelaufen." Am
Ende des Amböantaplatzes angekommen, stellen die Mädchen sich auf
emen Haufen, um dann in einer Reihe nebeneinanderstehend wieder
zUm Ausgangspunkt zurückzuhüpfen172.«

457



Wenn die Frauen tanzen, treten zur Gruppe, die in einer Reihe stellt,
drei Solistinnen dazu. »Die ältere Schwester des Kerintja schwingt
eine Schnur mit Inkaia albitja über ihrem Kopfmit dem Rufbau-bau-
bau, während die Mutter in der einen Hand einen Schild, in der
andern Hand einen Speerwerfer hält und gleichzeitig aufund ab bewegt.«
Die künftige Schwiegermutter des Kerintja faßt die vor ihr stehende
Mutter um die Taille und tanzt mit allen andern hin und her. Schwester,

Mutter und Schwiegermutter haben ihre Rolle offenbar nur in
der Knabenweihezeremonie zu spielen, da sie in der Mythe vom Tanzlehrer

nicht erwähnt sind.
Im Morgengrauen wird der Frauen- und Mädchentanz mit einer
besonderen Zeremonie beendet. Die Schwester übergibt ihrem Bruder
einen Feuerbrand und befiehlt ihm, nicht mehr ins Lager der Frauen
zurückzukehren, sondern sich fortan draußen aufzuhalten. Die Frauen
werden in ihr Lager zurückgeschickt, während die Männer singen :

»Der Erdboden erdröhnt von dem lauten Gesang.«

Diese Szene entspricht der Trennung der Söhne von den Müttern,
Schwestern und Frauen bei der Knabenweihe anderer australischer
Stämme. Hier ist die Trennung aber noch nicht endgültig, denn die
Frauen kehren noch oft zu den Zeremonien zurück.
Die Bedeutung des Frauentanzes dürfte sich aus den Angaben im
Katakutamythos ergeben. Darin wird nicht nur erzählt, daß Katakuta
der erste Beschnittene war, sondern überdies, was es rund um die
Beschneidung noch für andere Zeremonien gab. Dabei sind die Tänze
der Frauen und Mädchen erwähnt.
»Nachdem die Kuralja [die erwachsenen Mädchen] an allen
Zeremonien173 [der Urzeit] teilgenommen hatten, an denen noch heute
eine Mitwirkung der Frauen bei dieser Feierlichkeit erforderlich ist,

zogen sich die Kuralja nach ihrer Heimat Kantala [»Eis«, ein Platz,
wo im Winter das Wasser gefriert] zurück, von wo aus sie zum Himmel
aufstiegen und jetzt noch als Siebengestirn zu sehen sind. Nicht ohne
Grund wird die Beschneidung meist in der Jahreszeit vorgenommen,
wenn das Siebengestirn abends im Osten aufgeht und die ganze Nacht
über am Himmel steht [wie dies in den Sommermonaten der Fall ist],
so daß dies so bemerkenswerte Sternbild als Zuschauer der mit diesem
Ritus verbundenen Festlichkeiten angesehen wird. In Kantala aber
wird noch jetzt ein Haufe größerer Steine gezeigt, in die sich die Leiber

der Kuralja verwandelt haben, bevor sie [ihre Seelen] zum Sternenhimmel

aufgestiegen sind174.« Daraus ergibt sich: Die Mädchen, die

während der Beschneidungsfeierlichkeiten tanzen, stellen die Kuralja
der Urzeit dar, die während der Beschneidung Katakutas tanzten;

458



diese Mädchen stiegen als Siebengestirn in den Himmel hinauf und
schauen nun auf die Beschneidungsfeier herunter ; darum müssen die
Mädchen die ganze Nacht hindurch tanzen. Die Mythe beweist
erneut, daß alle Zeremonien der Knabenweihe mimischen und mythischen

Gehalt haben.

Drei Spiele der Frauen. Ein neuer Spielplatz wird westlich vom
Amböanta, wo die Frauen tanzten, errichtet. Der breite, von
Erdwällen umsäumte Weg heißt Pulla, »der in der Mitte ausgehöhlte
[Weg]«, oder Ntjirantjira, »der von Wällen umgebene«. Amböanta
und Pulla werden durch einen von Norden nach Süden laufenden
Zaun getrennt [G].
Am Abend versammeln sich Männer und Frauen auf dem Amböanta-
platz. Zum zweitenmal führen die Frauen ihren Ntaperamatanz auf.
Vier Männer und der Beschneidungskandidat begeben sich in den
Busch [H], um sich zu schmücken. Die übrigen Männer versammeln

Norcfen
H —

// C

/
I I

S \

\\

K 2» B
E
E

ï (Û1

\ \r

IIIIIIIIIIIIIIIIIIHIIIIIIIIIIIMHIHIIIH

NtjirQntjira od Pulla
Ht

//
amböanta

Osten

Swoleri

Abôantaplatz und Pullaspielraum

Aböanta, Tanzplatz der Frauen.
b-l: Ntjirantjira [der vom Wall umgebene] oder Pulla [der in der Mitte

ausgehöhlte] -Platz.
0 : Erdwälle säumen den Platz.
C: Zäune aus Eukalyptuszweigen begrenzen den Pulla im Osten und

Westen.
>Gi: Kultweg der Kandidaten.
11 : »Garderobe« im Busch, wo die Männer sich für Aufführungen vor¬

bereiten.

459



sich auf dem Pulla. Nun führen die jungen Männer den Kandidaten
im Halbkreis nördlich um den Pulla [von F bis G], wobei sie
Feuerbrände in die Luft werfen. Ein älterer Mann steckt vor dem südlichen
Erdwall [E] einen Speer in den Boden. Ein älterer »Bruder« des

Kerintja schlägt mit seinem Schild viermal kräftig auf den Boden. Sofort
laufen die Männer mit dem Kerintja von G im südlichen Halbkreis
nach E, erfassen mit der Hand den Speer »und führen die seltsamsten

Sprünge aus, wobei sie die Laute rrrr ta ausstoßen«. Auch der
Kerintja tanzt mit, während seine ältere Schwester über ihm - zum
drittenmal - die Inkaia albitja schwingt mit dem Ruf trrr. Die Frauen sind
also auch bei dieser Zeremonie anwesend. Der Kerintja wird nach K
begleitet und geheißen, sein Gesicht mit den Händen zu bedecken. Tanzend

begleiten die Frauen den Knaben, und die Männer singen dazu :

»Wahrlich, ihre Füße bewegen sich gleitend fort,
wahrlich, ihre Fußrücken verlassen [dahingleitend] den Boden.«

Die Frauen tanzen nahe an den Knaben heran, die Männer singen:

»Bau-bau-bau-rufend werdet ihr umkehren,
alle zusammen bau-rufend werdet ihr umkehren.«

Alle Frauen und Kinder kehren ins Lager zurück. Die Männer singen
zum Beschluß der Frauenszenen:

» Der Erdboden erdröhnt Der Erdboden erdröhnt
von dem lauten Gesang! Von dem lauten Gesang!«

Aufführung von Beschneidungsmythen. Nun werden dem

Kerintja eine Reihe von Beschneidungsmythen vorgeführt, die in ihrer
knappen Mimesis ohne Hilfe der epischen Berichte unerklärbar bleiben.

Das Fackelspiel: Ein geschmückter Mann tritt aus der »Garderobe«
[H], schwingt einen hellen Feuerbrand in der Hand und tanzt auf die
Männer zu, die — in der Löritjasprache - singen :

»Das harte Holz gibt einen hellen Feuerschein.«

Das Spiel von Katakuta: Der Kerintja wird von K durch den »Hohlweg«

in östlicher Richtung nach L begleitet. Er muß sich niedersetzen
und sein Gesicht in die verschränkten Arme legen : ein Hörspiel steht
für ihn bevor. Die Männer singen :

»O Katakuta, komm schnell zu uns!«

Aus der »Garderobe« im Busch tanzen rücklings zwei geschmückte
Männer heran. »Mit zitternden Oberschenkeln stehen sie da, als ob

460



sie Mulgasamen ausklopften«, singt der Chor, während die Darsteller
auf und ab tanzen. Einer aus dem Singchor beendet das Spiel, indem
er beide Darsteller an der Hand faßt und sie zu den versammelten
Männern führt.
»Dem jungen Mann aber befiehlt er strengstes Stillschweigen. Würde
er etwas an die Weiber und Kinder verraten, so würden alle Einwohner

des Lagerplatzes zur Strafe von andern Stammesangehörigen ge-
speert werden.«
Was für ein Geheimnis das Katakutaspiel darstellt, ist dem Mythos zu
entnehmen175. Erzählt wird darin, wie die Beschneidung an Katakuta,
einem Manne mit dem Totem eines Nachtvogels mit lockender Stimme,

vorgenommen wurde und was für Zeremonien sich dabei rundum
abspielten. Katakuta, der angerufen wird im Spiel und tanzend - gleich
zu zweit - erscheint, ist der erste Beschnittene, der zu bezeugen hat:
Wie man ihm tat, soll künftig allen geschehen. Das Spiel ist somit die
Begründung der Beschneidung aus einer Mythe des Urzeitgeschehens.
Nun folgt die Vorführung der Ara-Wonninga. Zwei Darsteller bringen
aus der »Garderobe« im Busch [H] einen Kopfputz, der das Ohr des

roten Känguruhs darstellt. Der Knabe wird aufgerichtet, daß er besser
sehen kann. Die Männer singen dazu in der Löritjasprache:

» Die große Wonninga haltend bewegen sie den Kopf hin und her,
taumeln sie hin und her.«

Dann wird der Knabe wieder zum Platz K im Westen gebracht; die
Wonninga wird in seiner Nähe in den Boden gesteckt und, wenn er
schläft, fortgetragen und verborgen.

Letzte Aufführungen vor der Beschneidung. Am frühen
Morgen des dritten Tages beginnen die Vorbereitungen für die
Beschneidung. Im Morgengrauen singen die Männer:

»Ein scharfes Messer, ein Steinmesser hat er sich abgeschlagen.
Dann wird er das Präputium abschneiden.«

Lier Knabe wird geschmückt. Zwei Männer malen ihm auf den Rük-
ken einen großen Kreis und darin kleine Kreise, die durch Linien mit
dem Mittelpunkt untereinander verbunden sind.
Lier mit dem »Rad« Geschmückte heißt Wortja. Auch die übrigen
Männer schmücken sich. Sie malen sich rote, von den Schultern bis
2Um Gürtel laufende Streifen, einen Querstrich über die Nase und über
die Brust, Längsstreifen auf den Schultern, umsäumen die Striche mit
^ogeldaunen und stecken »Holzblumen« ins Haar.

461



Känguruhspiel : Alle Männer begeben sich auf den Pulla, stellen sich
hintereinander auf, beugen ihre Oberkörper tief herab. Sie stellen
Känguruhs dar und singen dazu :

»Das riesige Känguruh hat einen langen Rücken.«

Während des Tages wurden noch viele andere Spiele gezeigt, ein
einziges davon hat Carl Strehlow noch erwähnt: die Latjarinkaauffüh-
rung176, die den jungen Männern zur Belustigung [?] dient. Zwei
ältere und viele jüngere Männer treten auf. Sie sind mit roten und
weißen Streifen bemalt, haben ihre Haare mit aufrechtstehenden

Tmoara ilkinja, das Zeichen, das zwei Männer unmittelbar vor der Beschneidung

den Kandidaten mit weißer und roter Farbe auf den Rücken malen.

Mulgazweigen zusammengebunden und tragen in Haar, Armbändern
und Händen Zauberhölzer. Sie stehen um ein großes Feuer herum
»und brechen plötzlich in ein lautes, anhaltendes, meckerndes Gelächter

aus, dann ergreifen sie Speere und Wurfhölzer und verstecken sich.
Aus dem Versteck kommen zunächst zwei jüngere Darsteller angetrippelt,

die immer einige Schritte vorwärts und einige rückwärts gehen
[zur komischen Wirkung ?]. Nachdem sich diese auf dem Aufführungsplatz

niedergelassen haben, nähern sich zwei andere junge Darsteller
in derselben Weise und so weiter, bis endlich die beiden älteren
Darsteller in gleicher Weise herankommen. Nun wird allen Darstellern der
Schmuck abgestreift, und die Zeremonie ist zu Ende.« Bemerkenswert
ist bei diesem Spiel, daß kein Tanzchor herangerufen wird und folglich
auch kein Tanz um die Hauptdarsteller stattfindet. Aus dem Lied geht
hervor, daß ein Knabe aus einer tiefen Höhle im Westen »viele böse

Wesen in Menschengestalt« heranholt, die den Männern, die
Zauberdoktoren werden wollen, vor der Höhle bunte Steine in den Leib drük-
ken.
Inzwischen ist der Beschneider gewählt worden und bereitet sich auf
sein Amt vor, indem er »mit weißer Farbe eine Linie von der Stirn bis

462



auf die Nasenspitze herabzieht«. Der Zaun, der den Amböanta vom
Pulla trennt, wird entfernt. Die Frauen, die sich inzwischen geschmückt
haben, erscheinen mit den Kindern, die Labarazweige in den Händen
halten, auf dem Amböanta. Die Männer stellen sich zu beiden Seiten
des Pulla auf. Wenn ein Schild auf den Boden geschlagen wird, »erhebt
sich der Wortja, hüpft mit seinem Kalja und Ankalla [Verwandten]
wie ein Känguruh zu seinem in der Nähe sitzenden Onkel
[Vatersbruder], der einen Schild in seinem Schöße hält, in den sich der Wortja
hineinsetzt, indem er wieder sein Gesicht in seine verschränkten Arme
legt«. Frauen wischen dem Knaben das Radzeichen mit der Stirn vom
Rücken weg, streifen ihm das Kopfband ab und ermahnen ihn, sich
nicht mehr in der Nähe des Lagerplatzes zu zeigen, die Wege der
Frauen zu meiden, damit er - mit seiner Beschneidungswunde - von
den Frauen und Kindern nicht gesehen werde. Wenn zwei Schwirrhölzer

erklingen, machen sich Frauen und Kinder eilends davon, »denn
sie dürfen die geschwungenen Hölzer nicht sehen«.

Die Beschneidung. Die Frauen sind vor den brausenden Schwirrhölzern

geflohen. Sie sollen glauben, daß der Schwirrholzgeist selber
die Beschneidung vornimmt. Ein Beschneidungstisch aus lebendigen
Leibern wird gebildet: ein Verwandter stellt sich auf alle viere, mehrere

andere legen sich kreuz und quer darüber, der Wortja wird rücklings

auf den lebenden Opfertisch gelegt. Das wilde Gebaren, mit dem
der Beschneider naht, läßt ahnen, daß er zugleich eine Rolle spielt. In
wildem Laufstürmt er heran, bleibt vor den Männern plötzlich stehen,
rafft mit der einen Hand seinen Bart zusammen, steckt ihn in den
Mund und beißt darauf, als ob er sehr zornig wäre. Indes singen die
Männer :

»Sieh den Wütenden! Den zum Himmel [gehobenen Jungen] beschneide!«

»Mit rollenden Augen, gleichsam wütend, ergreift der Mann, der die
Circumcisio auszuführen hat, das Steinmesser, erfaßt das Präputium
ünd führt die Circumcisio aus.« Wen stellt der wütende Beschneider
dar, dessen Stimme offenbar aus dem Schwirrholz brauste Nach der
ßeschneidung wird dem Knaben das Schwirrholz Nankara überreicht
ünd geboten, er müsse es Tuanjiraka nennen: »Wir haben euch immer
erzählt, daß dies [Schwirrholz] Tuanjiraka sei, der dir die Schmerzen
verursacht hat.« Der Knabe darf Frauen und Kindern nicht erzählen,
daß Tuanjiraka nur ein Schwirrholz und kein lebendiger Geist sei. Der
^Wütende« Beschneider spielt also die Rolle Tuanjirakas. Wer ist es?

Strehlow hat das »Märchen«, das auch die Frauen kennen, aufgezeichnet1".

463



»In Rubuntja [großes Buschfeuer
heißt der Platz nördlich des Mc Don-
nell Ranges], einem Ort im Nordosten,

lebten einst viele kleine Männer

namens Tuanjiraka [Kurzfüßige,
Zwerge].
»Diese schnitten sich mit ihren
Steinmessern ihr rechtes Bein ab, so daß sie

aufihren Wanderungen nuraufeinem
Bein gingen, während sie das
abgeschnittene auf ihrer Schulter trugen.«

» Ein andermal ging er aus... und fand
eine Echidna und eine große Eidechse,

die er erschlug und in das Lager
brachte ; dort zog er der Echidna das
Fell ab und gebrauchte es als seinen
Schild, während er den Schwanz der
Eidechse als seinen Stock benutzte.«
»Daraufsuchte er sich viele lebendige
Schlangen, die er sich um Kopf, Hals,
Arme und um den Leib wickelte.«

In Rubuntja werden alle Beschnittenen

Tuanjiraka genannt, weil sie

durch die Beschneidung Stammväter
neuer Geschlechter werden.

Das übermenschliche Wesen mit nur
einem Bein heißt bei den Wiradyuri
und Kamilaroi Daramulun. Das
Schwirrholz ist seine Stimme. Bei den
Yuin wurde der einbeinige Stammvater

zum Höchsten Wesen erhöht.
Der Tuanjirakamythos der Aranda
bestätigt somit, daß der Stammvater
selber, dessen Stimme im Schwirrholz
tönt, die Beschneidung der Knaben
vornimmt.
Plötzlich ist nicht mehr von vielen,
sondern nur noch von einem einzigen
Tuanjiraka die Rede. Die Tiere sind
wahrscheinlich Mondsymbole. [Siehe
Seite 409, wo das Stachelschwein als

Mondsymbol Daramuluns aus der Erde

aufersteht.]
Die Schlangen sind Symbole des Mondes,

wie die Anschauungen der Yuin
und Kamilaroi zeigen. Damit ist nicht
nur durch die Einbeinigkeit, sondern
auch durch die Schlangenattribute
Tuanjiraka als Mondwesen und
Stammvater gekennzeichnet.

TAFEL XXXI

australien • Oben: Nordaranda. Wildkatzen-Totemspiel. Der Wildkatzen-Totem-
Urfahr ist soeben in Inarinba angekommen. Er trägt als Kopfschmuck eine

schwarzweiß-rote Tnatantjastange. Der Darsteller ist Makarinja, einst einer der angesehensten

Zeremonialhäuptlinge [Regisseure!] im nördlichen Arandagebiet. Der Schauspieler schlägt

mit seinen Eukalyptusbüscheln auf den Boden und zittert von Zeit zu Zeit mit seinem

Oberkörper. Der Chor singt, während die jungen Männer den einzigen Darsteller um¬

kreisen [» Warkuntuma «].
Unten: Ostaranda. Wildkatzen-Totemspiel. Rechts der Singchor der Alten, die das

Publikum des Totemspiels bilden. Links der Mann, der durch eine besondere Zeremon'e
das Spiel des Darstellers in der Muldenbühne beenden wird. Der Wildkatzen-Urahnt
von Atneatna bewegt sich im Kreise und schlägt mit Zweigbüscheln aufden Boden. Cha¬

rakteristisches Gesamtbild eines Totemspiels, auf dem aber der Tanzchor fehlt.

464







»Die Opossums und wilde Katzen
begleiteten ihn an Stelle von Hunden.«

»Wenn an einemjungen die Beschneidung

vollzogen werden soll, so bringt
man ihn zu Tuanjiraka. Derselbe sagt
zu dem Jungen: „Siehe zu den Sternen

empor." Wenn dieser nun
aufblickt, schlägt ihm Tuanjiraka mit
dem Eidechsenschwanz seinen Kopf
ab. Am Mittag des folgenden Tages,
wenn der Körper des Jungen voller
Maden und stinkend geworden ist,
setzt ihm Tuanjiraka den Kopf wieder

auf, worauf der Junge wieder
lebendig wird. Darauf stößt ihn Tuanjiraka

mit seinem Schild vor die Stirn,
worauf der Junge wieder umherwan-
dert.«
»Tuanjiraka selbst beschneidet den
Jungen undwandert mit ihm herum.«

»Wenn die Weiber und Kinder die
Stimme Tuanjirakas hören, so laufen
sie erschreckt davon.«
»Tuanjiraka hat eine Frau mit
Namen Melbata und viele Kinder, die
Nankara genannt werden.«
»Nach der Beschneidung wird dem
Rukuta ein solches Schwirrholz
gezeigt mit den Worten: „Diese Tju-
runga sollst du Tuanjiraka nennen."«

Damit wird Tuanjiraka in die Urzeit
zurückversetzt, in der es in Australien
noch keine Hunde gab. [Wildkatze
als Totemurfahr siehe Seite 4.66.J

Die Zeremonie, in der der Knabe vom
Stammvater Tuanjiraka getötet und
als junger Mann wieder zum Leben
erweckt wird, gelangt erst im Rahmen
der Veranstaltungen rund um die
Subincisio zur Darstellung.
[Die Tötung siehe Seite 466.]

[Die Wiedererweckung anläßlich der
Räucherung siehe Seite 469.]

[Diese Szene findet sich im Rahmen
der Zeremonien nach der Subincisio
und vor der Räucherung, siehe Seite

469-]

Darum trägt der Beschnittene das

Schwirrholz, das Symbol des Stammvaters,

mit sich herum.
Das Schwirrholz, vor dessen Brausen
die Frauen davonlaufen, ist die Stimme

des Stammvaters Tuanjiraka.
Damit ist auch die Stammutter durch
den Mythos gesichert. Nankara ist
der Name des großen Schwirrholzes.
Der Mythos bestätigt die Tatsache,
daß das Schwirrholz die Stimme des

Stammvaters und damit er selber ist.

[Das Schwirrholz als akustische Maske!].

Mit dem Ruf wai-wai-wai verlassen die Männer den Beschneidungs-
platz, gehen an den Frauen, die in der Nähe warten, vorbei. Die Frauen

TAFEL XXXII

Australien • Nordaranda. Ein Honigameisen -Totemurfahr von Alkala, nördlich
v°n Ljaba, trägt ein doppeltes Fadenkreuz mit den roten und weißen Honigameisenstreifen.
Die säumenden Haarschnüre stellen Mulgawurzeln dar, zwischen denen die Honig-
Ameisen ihre Nester bauen. Die Mimesis besteht im Wegfegen der - unsichtbaren - Honig¬

ameisen. Sing- und Tanzchor gehören zur Aufführung.

3° 465



reiben die Männer, die die Beschneidung vornahmen, mit Inkaia al-
bitja ab. Die fremden Lagerbesucher gehen heim. Der Beschnittene
begibt sich mit einem Wächter in den Busch. Von nun an heißt er
Rukuta, das heißt: der Verborgene. Er erhält verschiedene Lehren über
sein sittliches Verhalten und über Speiseverbote. Von nun an darf er
sich mit andern Männern nur noch in der Geheimsprache, die er
erlernen muß, verständigen.

Die mimischen Darstellungen rund um die Subincisio
beginnen, wenn die Wunde verheilt ist, etwa sechs Wochen nach der
Beschneidung.
Am ersten Tag der Feierlichkeiten versammeln die alten Männer sich
im Kreise. »In der Mitte des Platzes läßt sich der Rukuta nieder, den

Kopf in beide Hände gestützt. Darauf geht ein alter Mann nach dem
andern auf den Rukuta zu und beißt den Kopf desselben so lange, bis
das Blut herausfließt, wobei die Männer singen :

„Er [der Kopf] ist zerrissen. Der Kopf ist voller Risse,"

so daß am Schluß dieser Prozedur der Kopfdes Rukuta voller Wunden
ist. Der Zweck dieses schmerzhaften Brauches ist, daß das Haar recht
lang wachsen soll.«
Hier ist mit aller Deutlichkeit aus der mimischen Darstellung eines
Teils des Tuanjirakamythos ein Zauberbrauch geworden; denn aus
dem Mythos geht hervor, daß der Stammvater dem Knaben den Kopf
abschlägt, um ihn später - in den Arandazeremonien der Knabenweihe

bei der Räucherung - als jungen Mann wieder zum Leben zu
erwecken.
Der zweite Tag steht ganz im Zeichen der Tjilpamythen, die erzählen,
ein Wildkatzenmann habe die in Vergessenheit geratene Subincisio
wieder eingeführt178. Der Zusammenhang mitdenTuanjiraka- [Stammvater-]

Mythen ist dadurch hergestellt, daß Wildkatzen die ständigen
Begleiter des Stammvaters sind. Damit deutet der Mythos an, der
Stammvater habe ursprünglich nicht nur die Circumcisio, sondern
auch die Subincisio eingeführt. Die Wildkatzen, die den Stammvater
begleiten, sind also keine Tiere, sondern Urfahren mit dem Wildkatzentotem.

Die männlichen Verwandten des Rukuta richten eine Tnatantja her,
die die Speere des Tjilpamannes darstellen sollen. Eine Eukalyptusstange

wird wie ein Schauspieler »kostümiert«: sie wird mit
Eukalyptuszweigen umwickelt, die mit einer Schnur aus Haaren befestigt werden.

Mit Kohle wird die Stange mit schwarzen Ringen bemalt.
Adlerdaunen werden aufgeklebt. DieSpitzewirdmitAdlerfedern geschmückt-

466



Abends wird der Rukuta auf dem Kwaka, dem »abgelegenen« Platz,
zum Schlafen niedergelegt. Nach dem Stammvatermythos wird dem
Beschnittenen der Kopf abgeschlagen. Nach den Arandazeremonien
wird der Kopf »tödlich verwundet« und der »Leichnam« ins Grab
gelegt. Dazu singen die Männer den Tjilpagesang :

» Ich, der Häuptling, wandere weiter.
Auf dem festen, überhängenden Felsen wandere ich weiter.«

Die jungen Männer schmücken sich mit schwarzen Streifen von der
Stirn bis zu den Knien, mit Querstreifen über den Bauch, die
beidseitig mit Vogeldaunen beklebt werden. Die Tnatantja wird aufgestellt.
Nach dem Prinzip der Arandakunst, die so oft den Teil für das Ganze
nimmt, steht dieStange [Speer] fürdenTjilpaurfahren. Die geschmückten

Männer treten aus ihrem Versteck, der »Garderobe«, hervor, stellen

sich mit niedergebeugtem Oberkörper auf, halten einen
Speerwerfer hinter ihrem Genick und zischen fortwährend sch-sch-sch »wie
junge Tjilpa« und zittern mit den Beinen. Sie stellen also Wildkatzen
dar.
»Nun kommen mehrere Männer heran, mit ihnen der Rukuta, und
laufen mit den im Takt ausgestoßenen Lauten wa-wa-wa-jaijaijaijaijai
um die zehn [Tjilpa-] Darsteller herum, während die alten Männer
den Gesang anstimmen :

„Der Männer Lagerplatz ist lang; der Männer Lagerplatz ist lang."

Hierauf steht ein Mann aus der Versammlung auf und legt einen langen

Speer über das Genick der zehn Darsteller, womit dieser Teil der
Zeremonie sein Ende findet und die Darsteller sich zu den alten Männern

begeben.«
Was hier in der üblichen mimisch gerafften Fassung geboten wird, ist
die Darstellung des Tjilpamythos vom Wildkatzenurfahren, der die
Subincisio wieder einführte. Bemerkenswert ist dabei, daß im Tanzchor

der Rukuta, wie es scheint zum erstenmal, mitwirken darf.
Der dritte Tag bringt die Subincisio. Schon kurz nach Mitternacht
wird die Tnatantja aufgestellt. Sie »stellt die Speere des Tjilpahäupt-
lings Malbanka vor«179. Zwei verwandte Männer bringen den Rukuta
auf den Kultplatz. Ein neues Spiel beginnt. Sein Vater erfaßt die
Tnatantja, zieht sie aus dem Boden, hält sie senkrecht aufseinem Rük-
ken, indes die jungen Männer den Darsteller mit dem üblichen Ruf
Wa-wa-wa-jaijaijaijaijai umkreisen. Der Vater mit der Tnatantja stellt
also Malbanka dar. Er drückt die Tnatantja dem Sohn an den Bauch,
»um ihm Mut für die Prozedur zu machen«. Einige Männer bilden
'Wiederum den »lebenden Tisch« aus übereinander geschichteten Lei-

467



bern. Der Rukuta legt sich rücklings darauf, und der künftige
Schwiegervater nimmt die Subincisio vor, während die alten Männer singen :

»Die alten Männer sind traurig, [weil er] die Harnröhre aufschlitzt.«

Der Knabe erhält darauf den Schamschmuck Albula, der aus kleinen
Haarquasten besteht, und heißt von nun an Erora, frischer, junger
Mann. Bis auch die neue Wunde geheilt ist, lebt er im Busch. Er bleibt
für die Lagergenossen verschwunden, er ist »tot«. Somit ist nach dem
Stammvatermythos eine zeremonielle Erweckung zum Leben zu
erwarten180.

Die Räucherung des Erora findet sechs Wochen nach der
Subincisio statt, wenn die Wunde verheilt ist. Die weiblichen Verwandten
des neu Geweihten schichten Holz auf. Abends erscheinen Frauen und

Nonden

// \
/ \\

Q

D
b

D
Kw/aka E

\ /
\ /

Soden

_J3
| balakinjä

Oshn

Kultplatz für die Räucherzeremonie nach der Subincisio

Kinder rot bemalt auf dem Platze G und zünden das Feuer an. Der
Erora wird besonders feierlich geschmückt. Kopf und Arme werden
mit Daunen beklebt. Die Inkaia albitja, die in so vielen Zeremonien
über dem jungen Manne geschwungen wurden, hängen nun an seinem

Kopf, der überdies mit dem Stirnband geschmückt wird. Ein Knochen
wird durch die Nasenscheidewand gesteckt. Ein Gürtel aus Schnüren
ist um den Leib gebunden. Nach Wochen erscheint der Erora wieder
in der Gemeinschaft. Darum heißt er von jetzt an Lalumba, der sich

öffentlich Zeigende.
Er wird nach dem westlich gelegenen Platz D mitten durch die Män-

468



ner geführt. Einige Männer packen ihn am Haarschopf und schlagen
seine Stirn mit aller Gewalt auf einen Schild, indes gesungen wird :

»Den Lalumba stoßen [sie auf den Schild],
[seinen] Kopfschlagen [sie aufden Schild].«

Andere Männer schlagen mit »ihren zusammengelegten Fingern kräftig

auf seinen Rücken«.
Carl Strehlow meint, diese Zeremonie bezwecke, den jungen Mann
»für allen Ungehorsam seines früheren Lebens zu bestrafen«. Mir
scheint es eher, hier werde ein in den Mythen erzählter Vorgang
mimisch dargestellt. Im Tuanjirakamythos wird erzählt, der Stammvater
habe dem Knaben den Kopf abgeschlagen. »Am Mittag des folgenden
Tages, wenn der Körper des Jungen voller Maden und stinkend
geworden ist « — die Abwesenheit des jungen Mannes im Busch - » setzt

ihmTuanjiraka den Kopfwieder auf, woraufderJunge wieder lebendig
wird. Darauf stößt ihn Tuanjiraka mit seinem Schild vor die Stirn,
worauf der Junge wieder umherwandert«, sich also wieder, und zwar
als neu Geweihter, zu seinen Leuten begeben darf.
Das Schlagen der Stirn und das Trommeln mit den Fingern auf den

Körper könnte also die Erweckungszeremonie sein. Am andern Morgen

singen die Männer:

»Der junge Mann zeigt sich, der junge Mann zeigt sich.
Er zeigt sich, indem er unter den Seinen umherwandert.«

Nun wird er auf qualmende Zweige gelegt und geräuchert. Dann kommen

seine weiblichen Verwandten und schmücken seinen Körper mit
roter Farbe, der Farbe des Lebens. Mit roter Farbe wird die Witwe
bemalt, wenn die Trauerzeit zu Ende ist. Der zweimal Beschnittene
und Geräucherte ist ins Leben zurückgekehrt und heißt von nun an
Uiara und gilt als vollwertiger Mann.

Die Inkurafeiern der Nordaranda181 sind das Stammesfest,
das nach Abschluß der Beschneidungen begangen wird. Alle im Verlauf

des Jahres Beschnittenen der benachbarten Lager werden
zusammengerufen. Das Fest wird alle ein bis zwei Jahre gefeiert und dauert
jeweils vier bis acht Wochen, nach T. G. H. Strehlow sogar bis sechs

Monate. Der Festplatz ist der Kultraum eines bestimmten Totems. So

strömen denn zum Beispiel nach Ilbalintja, wo einst unter Führung
des »großen Herrn« Karora viele Gurra- [Bandicoots-] Männer
gehaust und ihre letzte Ruhe gefunden hatten, vor allem die Leute des

Gurra totems zusammen; aber auch andere haben Zutritt, deren Vater,

Großvater oder Bruder dem Gurratotem angehörten.

469



Der Festplatz Alankura wird also auf geheiligtem Totemgrund angelegt.

Er ist sechs Fuß breit und dreißig Fuß lang. Die Mitte ist vertieft.
Die ausgehobene Erde wird an den Längsseiten wallartig aufgeschüttet
und mit Tnurunga- und Eukalyptuszweigen festlich besteckt. Nach
T. G. H. Strehlow182 werden in der flachen und länglichen Grube
nicht zwei, sondern wird nur ein Erdwall in der Mitte errichtet, der
Rala parra heißt und als das Allerheiligste aller Tjurunga gilt. Des
Nachts lagern zu beiden Seiten die Iliara und benützen den Hügel als

Kopfkissen. Die Grube diente als Bühne für die Aufführungen. - Aus
den Höhlen werden die Tjurungahölzer und -steine geholt und aufeine

Baumunterlage gelegt. Leiter der Feiern ist der Lagerhäuptling.
Eine wichtige Zeremonie des Stammesfestes ist die Übergabe der Waffen

an die Iliara im Schein von zwei Feuern. Den Speer auf den Schultern

und den Speerwerfer in der linken Hand, marschiert die Schar
der jungen Jäger auf den Festplatz Alankura, den sie feierlich
umkreisen, wie sie in Aufführungen Hauptdarsteller umschreiten. Der
Rala-parra-Hügel wird also wie ein persönlich erschienenes hohes Wesen

verehrt. Das kleine Schwirrholz Namatuna wird überreicht. Es ist
mit den Mustern des persönlichen Totems geziert. Die Iliara laufen
damit fort und lassen es erbrausen. Wenn das kleine Schwirrholz die
Stammutter bedeutet - oder ursprünglich einmal bedeutet hat -,
könnte seine Übergabe an die Iliara, die inzwischen selber zu Stammvätern

geweiht wurden, die mystische Hochzeit mit der Stammutter
bedeuten? Das Schwirren der Hölzer begleitet das ganze Fest. Es

weckt in der Frühe die Schläfer und ruft zu den Totemaufführungen
und hat damit seine hohe Bedeutung als Verkörperung der Stammeltern

weitgehend eingebüßt.
Wie verlaufen die Tage eines wochenlang dauernden Festes?183 Das
Schwirrholz weckt die Schläfer. Die volleingeweihten Männer
versammeln sich um den Festleiter, der die Spiele bestimmt, die im Laufe
des Tages zur Aufführung gelangen. Die Darsteller werden bezeichnet
und die »Kostümiers«, die ihr Blut zu spenden haben für die Befestigung

der Daunen auf den Körpern der Darsteller. Während des

Gesanges heiliger Lieder werden die Darsteller mit roten, schwarzen und
weißen Zeichen bemalt und mit Daunen geschmückt. Wenn die
Vorbereitungen beendet sind, braust das Schwirrholz und ertönen die
vibrierenden Laute des Raiankama. Sofort erheben sich die Iliara,
ergreifen ihre Schwirrhölzer, lassen sie erbrausen und beginnen ihren
schleifenden Tanz um die Schauspieler mit dem Rufwa-wa-wa [War-
kuntama]. Wenn die Leiber der Spieler erzittern, fliegen die Daunen
nach allen Seiten. Am Rande der vertieften Bühne sitzen die Männer
und singen die zur Handlung gehörenden Lieder. Mit dem Auflegen

470



der Hände wird die Aufführung beendet. Ein alter Mann, der
»Besitzer« des vorgeführten Spiels, wendet sich an die Iliara, um ihnen die
Bedeutung der Darstellung zu erklären. Die Aufführungen haben also
nicht nur die Aufgabe, zu unterhalten, für alle Männer die Mythen
wieder ins Gedächtnis zu rufen, sondern überdies die jungen Männer
in Gehalt und Darstellung der Spiele einzuführen. Manchmal werden
den Iliara bei der Gelegenheit auch die weniger wichtigen Strophen
der Lieder gelehrt. Wenn Morgenaufführung und Belehrung zu Ende
sind, gehen die Iliara auf die Jagd. Der Zeremonienmeister hält
jüngere, vollgeweihte Männer zurück, um mit ihnen die Abend- und
Nachtaufführungen zu besprechen und vorzubereiten. Sie haben als

Schauspieler, Blutspender und Hersteller der Requisiten mitzuwirken
und lernen in endlosen Proben Mimesis und Lieder. Aufführungen
mit größeren szenischen und kostümlichen Zurüstungen finden am
Nachmittag nur für die volleingeweihten Männer statt. Lied und
Bewegungsablauf entsprechen dem üblichen Totemspiel. Die neu
Geweihten sind noch nicht berechtigt, die Aufführungen mit komplizierten

szenischen Zurüstungen und Requisiten zu sehen.
Wenn die ermüdeten Iliara von der Jagd zurückkehren, legen sie das

Wild dem Ältesten vor die Füße. Die dritte Aufführung — die zweite
für die Iliara - geht in Szene. Die Iliara wirken im Tanzchor mit, dann
findet das Abendessen statt. Die ermatteten und hungrigen Burschen
erhalten nur kleine Portionen. In der Nacht folgen weitere Aufführungen.

Oft führen die Iliara einen Tanz um das geheimnisvolle kultische
Zentrum, den Rala parra, auf. Sie halten die Füße dicht nebeneinander,

blicken auf den Hügel, über den sie den Körper tiefherabbeugen
Und hüpfen seitwärts ausschreitend rundum. Die Hände sind auf dem
Rücken verschlungen. Einen laut kreischenden Triller wie hrrhrrhrr,
der gelegentlich durch ein ungestümes Wa unterbrochen wird, stoßen
sie dabei aus.
Die halbe Nacht tönten Lärm und Lachen vom Inkuragrund. Der Übermut

steigt. Man bewirft sich mit glühenden Kohlen, und kreischend
fahren die Gruppen auseinander. Brandwunden müssen mannhaft
ertragen werden. Der Rala parra, der Erdhügel, ist der Geheimnisvolle,
der Freude hat am lauten und wilden Spiel.
Wenn der Festleiter das Zeichen zum Ende der Spiele und des Ubermuts

gibt, wird es still. Die Iliara legen die müden Häupter auf den
Erdhügel, »der die Gesellschaft von Männern liebt«. Alles schläft, bis
die Schwirrhölzer zu neuen Taten und Spielen rufen.
So vergehen die Tage, die Wochen, die Monate. »Hätten wir sechs
Monate zur Verfügung«, erzählte ein Gewährsmann T. G. H. Strehlow,
»wir wären nicht imstande,, alle Totemspiele sämtlicher zum Fest er-

471



schienenen Gruppen aufzuführen.« Alle wichtigen Spiele müssen zur
Aufführung gelangen : geschähe es nicht, würde man die Gäste beleidigen.

In Ilbalintja haben die Gurraspiele den Vorrang. Es brauchte
Monate, um nur die Gurraspiele darzustellen, denn jeder Gurramann
kennt sein besonderes Totemspiel. Die Gruppen wetteifern mit ihren
Darbietungen. Jede hält ihr Spiel für das schönste und eindrücklichste.
Der Wetteifer kann zu Streit und Strafen führen. Als 1896 zu Ehren
von Spencer ein Inkurafest gefeiert wurde und viele Gruppen sich
einfanden, zeigten Südaranda von Imanda eines ihrer Tjilpaspiele.
Sie errichteten auf der Muldenbühne einen größeren Erdhügel, als

er je aufgeschichtet worden war. Zur Strafe dafür - so wurde 1933
T. G. H. Strehlow erzählt - sei die ganze Gruppe ausgestorben
So gehen die Tage fröhlich dahin mit Jagen und Sammeln, mit
Aufführungen und Unterricht, mit abendlichen Spielen im Schein der
Holzfeuer, bis das große Schlußfest naht. Wenig hören wir von
bestimmten Spielen, die während dieser langen Zeit aufgeführt werden.
Was bedeutet die geheimnisvolle Tjilpaaufführung, in der einer der
Häuptlinge mit dem Raianlcama zum Spiel ruft, indes der andere zwei
zusammengebundene, mit Schnüren umwickelte und mit Daunen
geschmückte Tjilpa-Tjurunga, die die Körper der Tjilpahäuptlinge Mal-
banka und seines Sohnes Albaramanta vorstellen, auf seinem Rücken
hält, in die Muldenbühne tritt, seinen Körper in zitternde Bewegung
setzt Wie in allen Totemspielen tritt der Tanzchor der Männer hinzu
und umschreitet mit den rhythmischen Klängen des Wa-wa-wa-jaijai-
jaijaijai den Darsteller, der die Doppeltjurunga auf dem Rücken hält.
Die Doppeltjurunga184 heißt bei den westlichen Aranda Kwanjatara,
»die zwei aneinander« befestigten Tjurunga, bei den östlichen Aranda
Mbiljirkara, »die Zusammengepreßten«. Würden mit der
Doppeltjurunga nicht Vater und Sohn, zwei Urzeithäuptlinge des Tjilpa-
totems, bezeichnet, man wäre versucht, in den beiden aneinander-
gepreßten Tjurungas die Stammeltern des ganzen Volkes oder doch
die Stammeltern aller, die zum Wildkatzentotem gehören, in der
Liebesvereinigung zu sehen.
Szene fügt sich an Szene. Der Tanzchor der Männer, der eben noch
den Darsteller mit der Doppeltjurunga umkreiste, rennt an den Kindern

vorbei, die ihre Labara nach ihnen werfen; sie laufen mit den
Händen über dem Kopf mit stampfenden Füßen und rrrrrr rrrrrr
schreiend auf die Frauen zu, die versuchen, brennende Büsche auf die

Köpfe der Iliara zu werfen.
Wieder tönt das Raiankama des Häuptlings. Tnurungabüsche werden
auf einen Feuerhaufen geworfen, und zum zweitenmal werden die
Iliara im Qualm geräuchert.

472



Ein neuer Raiankamaruf heißt den Chor der Iliara einen geputzten
Darsteller umkreisen. Es ist nicht gesagt, wen er darstellt.
Das endliche Ziel der Läufe und Spiele ist die Tingarastange auf dem
Alankurafestplatz. Tingara bedeutet : der Gute, Hohe. Wie ein hohes
Wesen wird die Stange angeredet, und wie ein Schauspieler, der es

verkörpert, wird sie geschmückt: sie wird rot bemalt, mit schwarzen

Ringen und Daunen geschmückt, die Spitze mit Vogelfedern gekrönt.
Darunter prangt der Knochen, der den Männern durch die
Nasenscheidewand gesteckt wird. Am Stamm sind viele Namatuna, kleine
Schwirrhölzer, befestigt. Diese »abstrakte Plastik« stellt den Körper
des Tjilpaurwesens Kulurba dar. »Diese Stange ist das Symbol des

Rala parra, des größten und heiligsten Tjurunga, welches die Iliara
während Monaten auf dem Inkuragrund quälte185.« Der Erdhügel
auf der Bühne und die Tingarastange sind also das gleiche Wesen,
einmal verkörpert als primitives »Erdrelief«, einmal als »Standbild«.
Kulurba gab seinen Schülern Namatuna. Wer anders als der Stammvater

selber, der hier zum Tjilpaurahnen herabgesunken ist, könnte
seinen Schülern Schwirrhölzer geben
In der Mythe vom Tjilpamann Malbanka wird erzählt: »Mitten in
der Nacht hörten sie [Malbanka und seine Schüler] plötzlich das

Schwirren einer Tjurunga, die in der Heimat Malbankas geschwungen
Wurde. Früh am Morgen machten sie sich auf und kamen nach Inna-
papa [Holztjurunga, Schwirrholz], wo sein Vater namens Kulurba
[»der große Häuptling«] ihn schon erwartete. Letzterer hatte seinen

Körper geschmückt und saß vor dem Eingang seiner Höhle, wo er
fortwährend die vibrierenden Laute erschallen ließ. [Mit dem Raiankama
ruft der als Darsteller geschmückte »große Häuptling« den Tanzchor
der jungen Männer zum Spiel.] Schnell läuft Malbanka mit seiner
Schar, die Hände auf und nieder bewegend mit den im Takt ausgestoßenen

Lauten wa-wa-wa-jaijaijaijaijai-trrrr auf seinen Vater zu und
Umarmt ihn. [Die Begrüßung findet also in Form einer Totemauffüh-
fung statt.] Malbanka steckte seine Tnatantja [Speere] in den Boden
Vor dem Eingang der Felsenhöhle, schickte sodann seine Frau und die

jungen Männer in die Höhle hinein, die erschöpft sich auf den Boden
Warfen ; in ihrer Mitte sank Malbanka hin ; auf die in einer Reihe
Liegenden warfen sich der alte Kulurba sowie dessen Frau [die Tjilpa-
stammutter], worauf sie alle in Tjurunga verwandelt wurden, und
2War Malbanka, dessen Vater und Mutter in Steintjurunga [die also
Wertvoller sind], während die Novizen zu Holztjurunga wurden... Der
Platz Innapapa ist ein großes Tjilpatotemzentrum.«
öie geschmückte Tingarastange ist also eine abstrakte Plastik des Tjilpa-
stammvaters, der die Subincisio wieder einführte und somit der Schutz-

473



geist dieser grausamen Einweihungsriten ist. Ihm gilt die letzte große
Huldigung der Iliara. Er ist ein Schwirrholzgeist, denn sein »Standbild«

ist mit vielen Schwirrhölzern behängt. Das Schwirrholz ist somit
vom Stammvater aller Menschen an einen Totemstammvater und
damit an den hohen Herrn eines Tjilpatotemplatzes übergegangen. Der
Name Kulurba bedeutet: der große Häuptling. So wird oft auch ein
Höchstes Wesen angesprochen. Er trägt aber auch noch andere, wenn
auch verblaßte Züge eines Höchsten Wesens. Der Name seines Standbildes,

der Tingara, bedeutet: der Gute, Hohe. In der Mythe erscheint
er nicht nur als Herr des Lebens, was er ja als Stammvater und wohl
auch als Initiationsleiter ist, sondern auch als Herr des Todes: der alte
Kulurba und seine Frau werfen sich auf die in der Höhle Schlafenden
nieder, worauf sie in Tjurunga verwandelt werden, also sterben. Das
sind alles Züge, die ursprünglich auf ein weit höheres Wesen als einen
Wildkatzen -Totemurahnen hindeuten.
Zum Schluß stellen sich die alten und jungen Männer um die Tingara.
Ein junger Mann klettert die Stange hinauf, reißt die Schwirrhölzer
ab und wirft sie dem Häuptling zu, der sie in einem Sack versorgt.
Am Abend meldet ein Bote des Häuptlings den Frauen, »sobald sie die
hohe Stange sähen, sollten sie kommen, da die Tingara ihre künftigen
Männer festhalte«. Wieder wird von der Stange wie von einem lebenden

Wesen berichtet. Die alten Männer bemalen die Iliara mit roter
Farbe, stecken ihnen Vogelfedern in die Haare und geben ihnen Tnu-
rungazweige in die Hände. Die Frauen erscheinen. Ein Feuer wird
angezündet. Alle Iliara klettern, einer nach dem andern, auf die
Tingara hinauf. Umschreiten im Gänsemarsch die Frauen. Zum Schluß
befiehlt der Häuptling den Frauen, das Feuer zu löschen und schlafen
zu gehen.
Die Iliara bleiben zurück. Der Häuptling zieht die Namatunaschwirr-
hölzer, die vorher von der Tingara abgenommen wurden, weil die
Frauen sie nicht sehen dürfen, aus dem Sack hervor und verteilt sie,
ohne Zweifel im geistigen Auftrag des »großen Häuptlings« an die
Iliara. »Den jungen Mädchen wird gesagt, das Brummen [der Nama-
tuna], das sie hören, sei die Stimme des Murra-murra, des „Brummenden",

eines geistigen Wesens, ähnlich dem Tuanjiraka, dessen Stimme
durch das Schwirren der Namatuna dargestellt wird. Murra-murra ist

von hoher Gestalt, hat einen spitzigen Mund, einen langen Zopf und

nur einen Fuß...«
Damit entpuppt sich Murra-murra als einer der Namen - hier heißt
er nur der Brummende - des »Schwirrholzgeistes«, des Tuanjiraka,
des Stammvaters. Schwirrholz und Stammvater sind für die Mädchen
überdies mit erotischen Vorstellungen verknüpft. »Wenn die Mädchen

474



bei der Inkurafeier das Brummen des Murra-murra hören, so fühlen
sie einen stechenden Schmerz im Bauch, als ob sie von einem feurigen
Pfeile getroffen worden wären, so daß sie sich schnell aufrichten und
fragen: „Wer hat mich gestochen?", worauf sie sich selbst antworten:
,,Ach, jener Mann dort ist mein Gatte."« Vom Schwirrholz glaubt
man, sein Brummen verzaubere die Mädchen186. Die Knaben sind
durch den Schwirrholzgeist zu neuen Stammvätern, zu heiratsfähigen
Männern geweiht worden. Warum sollten sie also nicht die Liebe der
Mädchen erregen?
Nachdem die Iliara vom Häuptling die Schwirrhölzer erhalten haben,
lassen sie sie brausen und zerstreuen sich in alle Richtungen. Wenn die I li-
ara zum Häuptling zurückkehren, werden sie belehrt : » Ihr dürft die Na-
matuna nicht verlieren und dürft sie den Frauen und Kindern nicht
zeigen Nicht wir geben euch die Schwirrhölzer, sondern Tingara gibt
sie euch « Wenn die Iliara schlafen, ziehen die Alten die Tingara aus
dem Boden und vergraben sie. Die Knaben werden geweckt und staunen,

daß sie verschwunden ist.
Am andern Tage werden die Iliara zum drittenmal über rauchende
Büsche gelegt. Nach der Inkurafeier heißen die geweihten Knaben
JVitia, nach der Verheiratung Tmarawanka, als verheirateter Vater Tna-
tangamba. Und das Volk, das für die Zeit des Inkurafestes in einem
»Dorfe« sich zusammengefunden hatte, zerstreut sich wieder in alle
Winde. Das Fest ist verrauscht. Der Alltag beginnt und mit ihm die
Wanderschaft durch die Wildnisse.

Die Schlussfeier der Knabenweihe der Südaranda
unterscheidet sich wesentlich von den Zeremonien und Spielen der Nord-
aranda. T. G. H. Strehlow berichtet187 von den Zeremonien, die am
Pinkefluß in der Nähe von Tjikara, zwanzig Meilen nordwestlich von
Btorsehoe Bend, gehalten wurden. Hier hatten in der Urzeit zwei Brüder

gewohnt, die dem Ntjikantia- [Schlangen-] Totem von Ndapakil-
Jara angehörten. Ihre besondere Berühmtheitverdanken die Schlangen-
ürfahren ihrer Himmelfahrt. Als einzige Südaranda-Totemurwesen
verwandelten sie sich nicht in Felsen oder Bäume, sondern in
darüber schweigt der Bericht. Da Schlangen in Australien meist das
Symbol des Mondes sind, können sie sich nur in den auf- und
abnehmenden Mond verwandelt haben, und da überdies bei manchen
Australischen Stämmen, wie den Yuin, im Mondwesen der Stammvater

erscheint, könnte in den Schlangentotembrüdern eine letzte Er-
'Unerung an einen alten Stammvater nachleben, der im Bild des auflud

abnehmenden Mondes und darum in zwei Gestalten auftritt.
Jedenfalls gab der Häuptling von Tjikara seinen Botschaftern, die er

475



aussandte, um die Gäste zu laden, keine Schwirrhölzer und keine
Beuteldachs-Schwanzenden als Kennzeichen mit, sondern die schwachtönende

hölzerne Ulburatrompete, die den Hals einer Giftschlange
darstellte. Wenn die Gäste sich auf dem Festplatz versammelt hatten,
wurden auf dem gesäuberten Platz die Gruben gegraben, aus denen
einst die Schlangenurahnen hervorgegangen waren. Der Rala-parra-
Erdhügel fehlt hier ebenso wie das Schwirrholz. Jeden Morgen weckt
die Ulburatrompete die Schläfer. Die jungen Männer gehen zur Jagd
und legen am Abend das erlegte Wild den Alten zu Füßen. Dann
werden Schlangentotemspiele aufgeführt. Die Schlußfeier versammelt
alle Männer. Die jungen Männer stehen im Kreise um ein
hochaufloderndes Feuer. Rundum brennen noch mehrere andere Feuer. Jeder
junge Mann hält in der linken Hand einen kurzen hölzernen Stab, der
herunterhängt - Symbol des Schlangentotems -, in der hoch erhobenen

Rechten eine brennende Fackel. Die alten Männer singen das Lied
von der [Himmels-?] Reise der zwei Ntjikantiaurahnen. Fast
unerträglich wird den ermüdeten jungen Männern das Hochhalten der
Fackel: sie müssen aber durchhalten, sonst werden sie von Giftschlangen

getötet. Das wiederholt sich Woche um Woche, Monat um Monat,
bis alle wieder zu ihren Familien heimkehren. Heute sind die Ilkila-
japiaknabenweihen der Südaranda bis auf wenige traditionsgetreue
Gruppen verschwunden. Schon 1933 war kein Mann mehr zu finden,
der sie persönlich erlebt hat. Nur an wenige Totemspiele und Gesänge
erinnerte man sich noch vom Hörensagen. Die Aufführung des ganzen
Zyklus der Südarandaspiele hatte einst sechs Monate benötigt. Die
Riten der Nordaranda haben die altertümlicheren südlichen Formen
fast überall verdrängt. Wenig wissen wir, das wenige aber ist
bedeutungsvoll genug, denn es scheint uns noch einmal zu bestätigen, daß
der letzte Sinn der Knabenweihen war, diejungen Burschen zu Stammvätern

neuer Geschlechter nach dem Vorbild des Stammvaters seines

Totems oder gar zum Urstammvater des Volkes zu bilden, der im
Symbol der Mondsichel hoch am Himmel thronte.

Die Eigenart des Arandatheaters

Urvätermythen stellt das Arandatheater dar. Und da alle Urväter
in der Maske von Totems erscheinen, werden fast ausschließlich tote-
mistische Spiele aufgeführt. Ein seltsames Schwanken besteht in den

Liedern und in der mimischen Darstellung der Rollen, die bald als

Menschen, bald als Totemtiere charakterisiert sind, die aus den Stammvätern

hervorgehen, ihnen zugehören oder in die sie sich verwandeln
können. Der Totemismus hat sich als Gestaltungsprinzip also nicht

476



Vollkommen durchgesetzt und die Menschendarstellung abgelöst. Das
erweisen vor allem die Spiele der Südaranda. Im Gegensatz zum Theater

der Nordaranda muß man das Theater der südostaustralischen
Stämme als untotemistisch bezeichnen. Darin liegt der größte Unterschied

zwischen dem Theater der australischen Urstämme und der
zentralaustralischen Totemstämme, die uns in den Aranda und Loritja
am ausgeprägtesten begegnen.

Kult und Theater. Das totemistische Spiel der Aranda ist in erster
Linie Mythosvergegenwärtigung mit dem Ziel, die Urväterweltanschauung

und die Urväterbräuche von Geschlecht zu Geschlecht zu
übernehmen. Das befreiende Lachen fehlt ihm ebenso wie die erschütternde

Tragik. Das Arandatheater ist undramatisch und wirkt in seiner

abstrakten Formung wie eine klangliche und mimische Vergegenwärtigung

der Mythen in einer theatralischen Geheimsprache. In der
Tat zeugt die Erlernung einer geheimen Wort- und einer geheimen
Zeichensprache für den merkwürdigen Hang zum Geheimnisvollen,
das oft wie ein Selbstschutz anmutet. Geheimnisumwittert sind die
Aufführungen, und erst im Verlauf vieler Jahre sind die Alten bereit,
das letzte Mysterium ihrer Spiele - oft ist es nur ein besonders sorgsam
gehüteter Name eines Totemurwesens - den geweihten Männern
preiszugeben. Die totemistischen Urväterspiele konnten mit Kultakten
[Blutopfer, Aneinanderschlagen von Eiern, Genuß vom Fleisch des

Totemtieres, Wasser trinken] verbunden werden. Sie stehen entweder
ün Dienste der Lebensmittelbeschaffung oder im Dienste der
Lebenserhaltung : der Knabenweihen, die in mannigfachen mimischen
Zeremonien die Reife fördern und erzaubern. Doch ist das Theater fast
immer nur Begleiterscheinung - zum Beispiel Begründung der Beschneidung

-, aber nicht zugleich Bestandteil dieser Zeremonien selbst. Eine
bedeutsame Ausnahme davon bildet, wie in allen australischen
Knabenweihen, der Vollzieher des zentralen Weiheaktes, bei den Aranda
der Beschneider, der die Rolle des Stammvaters spielt. Als kultisches
Arandatheater kann man nur die mit Kultakten verbundenen My then-
spiele bezeichnen.

Sind die Altjirangamitjina doppelgeschlechtig? Joseph
^inthuis hat in einigen Büchern188 mit Vehemenz behauptet, das
religiöse Ziel aller Mythen, Lieder und Kultspiele der Aranda sei die
Darstellung, Verherrlichung und - für den jungen Mann - die
Wiedergewinnung der Doppelgeschlechtigkeit und damit die immerwährende
Ausübung des Actus generationis als höchste Lust auf Erden und im
^Himmel«.

4-77



Aber: sind denn die Höheren Wesen, »die ewig Unerschaffenen«, die
»Totemgötter«, wirklich zweigeschlechtig Drei Gruppen sind
erwähnt: die Männer [Altjirangamitjina], die verheirateten Frauen
[Tnéera die Schönen] und die unverheirateten Frauen [Alknarintja,
Frauen, die ihre Augen - alkna - von den Männern abwenden müssen,
nicht heiraten dürfen]. Da es also männliche und weibliche Totem-
urfahren gibt, kann das Ideal der Aranda doch wohl kaum ein
»Zweigeschlechterwesen« sein. Winthuis meint, die Männer seien eben
»Weib-Männer und die Frauen Mann-Weiber«. Warum werden dann
nur die Knaben, nicht aber die Mädchen zu doppelgeschlechtigen Wesen

geweiht, wenn schon die Totemurmütter doppelgeschlechtig waren

Aber die Tnéera heiraten doch, wie das Spiel der Ilbamara [Seite
443] zeigt, also machen sie von ihrer angeblichen Zweigeschlechtigkeit

gar keinen Gebrauch
Winthuis sieht in den Kultspielen Hunderte von Beweisen für die
Zweigeschlechtigkeit der Altjirangamitjina, also wenigstens der männlichen

Totemurwesen. Die Kultspiele stellen oft dar, wie ein
Schauspieler, der in der Maske eines Totemtiers den Totemurfahren mimt,
durch zitternde Bewegungen des Oberkörpers - nach Winthuis - den
Actus generationis »spielt« und dadurch - also durch mimischen
Analogiezauber - die entsprechenden Totemtiere als Lebensmittel hervorbringt.

Bringt er sie als doppelgeschlechtiges Wesen aus seinem eigenen
Leibe hervor? Es wird immer wieder und ausdrücklich betont, die
Totemtiere treten aus der Erde hervor. Also ist die Erde die Magna mater

aller Lebewesen und der Schauspieler, der in der Maske des Totem-
tiers das Totemurwesen mimt, der »Vater«. Dieser Meinung müßte
auch Winthuis sein, denn er bezeichnet die »Muldenbühne«, die in
den Boden vertiefte Spielstätte, in der der Darsteller mimt, als Symbol
der Vulva : den Eingang in den Schoß der Mutter Erde. Die als Lebensmittel

erwünschten Totemtiere entstehen also aus der Verbindung des

männlichen Tiers - als Maske des Totemurwesens - mit der weiblich
gedachten Erde. Im Emuspiel [Seite 437] steht der Emudarsteller an
einem Wasserloch und trinkt. Winthuis180 sieht im Emu an der Tränke
die verhüllte Darstellung des Actus generationis. Aber selbst wenn die

Deutung zutreffen sollte, bliebe die Frage zu beantworten, wieso denn
das Emu - der Totemvorfahre in der Maske des Emu - als

doppelgeschlechtig gelten könne Er kommt zumWasserloch [nach Winthuis:
Vulva für Weibchen], das durch die Bodenvertiefung szenisch
angedeutet ist. Selbst wenn man die »verhüllende Bildersprache«, in deren
Kenntnis Winthuis die Lösung aller Rätsel sieht, annähme, würde ans

dem Emuvorfahren am Wasserloch immer noch kein zweigeschlechti'
ges Wesen.

478



Auch die nichttotemistischen Spiele, wie etwa der Hochzeitstanz [Seite
422], in dem mythische Männer und Frauen einander gegenübertreten,

wobei die »zitternden Bewegungen« den Wunsch nach geschlechtlicher

Vereinigung ausdrücken mögen, zeigen keine Spur von
doppelgeschlechtigen Wesen, wohl aber mit aller Deutlichkeit das Gegenteil.
Eine Uberprüfung aller Totemaufführungen zeigt kein einziges Spiel,
in dem der unbefangene Betrachter ein doppelgeschlechtiges Wesen
auftreten sähe. Selbst wenn man alle Mythen deuten wollte wie
Winthuis — wobei die Reisen der Totemurwesen mit allem, was sie
dabei unternehmen an Jagden, Spielen, Kulten, Kämpfen und so weiter

als immer neue Bilder für den Actus generationis betrachtete -,
nirgends zeigt sich zwingend ein doppelgeschlechtiges Wesen. Die To-
temkultspiele werden zur Mehrung der Tier- und Pflanzennahrung
nur vor dem Beginn der Regenzeit aufgeführt, also kommt in den
Kultspielen die »immerwährende« Ausübung des Actus generationis in
keiner Weise zur Geltung. Wo er im Spiel erscheint, ist er mimischer
Analogiezauber: das männliche Tier befruchtet die weibliche Mutter
Erde. In der Maske des männlichen Tiers aber erscheint ein höheres
schöpferisches Prinzip: der Altjirangamitjina.
Zu den gleichen Schlüssen kommt T. G. H. Strehlow190 : »Die Aranda-
Vorfahren waren nach meiner Ansicht trotz Joseph Winthuis' irrtümlichen

Auslegungen keine „Zweigeschlechterwesen". Es ist viel zuviel -
Hoch ungedrucktes - Arandamaterial in meinem Besitz, das gegen
seine Ausführungen spricht. Man sollte statt dessen von einem
ursprünglichen weiblichen und einem ursprünglichen männlichen Principe

reden.«
Eie einzige Erzählung, bei der man an einen zweigeschlechtigen Altji-
rangamitjina denken könnte, steht nicht bei Winthuis, sondern 1947
hei T. G. H. Strehlow in »Aranda Traditions« [Seite 429] im Karora-
ïttythos: in der ersten Nacht, in der der Bandicoot-Totemurahne sich
züm Schlafe niederlegte, brachte er aus seiner Achselhöhle seinen ersten
Sohn hervor, der zunächst unbeweglich neben ihm liegt, dann aber in
her Morgenfrühe durch den vibrierenden Laut des Raiangkintja zum
Leben erweckt wird, sich erhebt und im Zeremonialtanz den mit Dau-
Wnzeichen geschmückten Vater umkreist. Aber von einem
immerwährenden Actus generationis, denWinthuis als Mittelpunkt derAranda-
religion betrachtet, ist auch hier nichts zu spüren.

Lie formale GESTALTUNGallerTheaterelemente fällt bei den Nord-
aranda auf durch die völlige Abstraktion. Jeder Naturalismus scheint
aüs dieser Spielkunst verbannt. Die abstrakte Form hat trotz der
blühenden Gebilde, die uns vor allem in der Vielfalt der Requisiten und

479



Bodengemälde, in den Farben und Figuren der Körperbemalung und
der Daunenbeklebung zu einer außerordentlichen Verarmung des

Lebendigen geführt. Wenn Nietzsche »in Versen dichten« mit »in Ketten

tanzen« verglich, so wäre dieser Vergleich im Anblick des Aranda-
theaters noch viel berechtigter. Im Gegensatz zum entfesselten Mimus
der feuerländischen und pygmäischen Tierdarsteller wirkt die
Schauspielkunst der Aranda als gefesselte Mimesis, die jeden menschlichen
Ausdruck ausgelöscht hat. So fehlt diesem Theater denn Weinen und
Lachen, wenn auch ein einziges Mal berichtet wird, die bösen Wesen
der Latjarinkaaufführung »brächen plötzlich in ein anhaltendes, mek-
kerndes Gelächter aus«.

Das Grundschema jeder Totemaufführung bleibt sich gleich. Es

besteht aus drei Elementen: den Solisten, dem Tanzchor und dem
Singchor. Einer oder wenige Solisten stellen den Urvater in der Maske
seines Totems dar. Diese Maske wird nicht nur durch die mimische
Gebarung, sondern überdies durch Körperbemalung und
Daunenbeklebung — es ist der langwierigste und umständlichste Teil der
Vorbereitung einer Aufführung - höchst eindrücklich gestaltet. Die Maske
ist für Uneingeweihte nicht »lesbar«, da wir ihre Zeichensprache nicht
verstünden, wenn nicht Gewährsleute der Aranda den Forschern etwas
davon erzählt hätten. Wo Hinweise der Aranda fehlen, bleibt uns alles
unverständlich. Unzweifelhaft sind wir außerstande, eine ganze Reihe
von Aufführungen überhaupt als Theater zu erkennen. Lesbar ist nur
die Mimik und auch sie nur dann, wenn das dargestellte Totemtier in
naturalistischer Manier, wie bei den Südaranda, vorgeführt wird. Wer
in der Maske erscheint, bliebe uns ohne die Hilfe der Aranda und die

Sprachforschung der beiden Strehlows unverständlich. Mit der
Feststellung, daß im Tjilpaspiel ein Wildkatzenurfahr auftritt, ist noch

wenig getan; man muß die Mythen kennen, um die Kunstformeln des

Mythentheaters einigermaßen zu verstehen.
Der Tanzchor, der sich vor seinem Auftreten ebenfalls schmückt und
sich nur bei den Nordaranda findet, wird meist von jungen Männern
dargestellt. Der Schritt und das Rhythmuslied [Warkuntama] bleiben
bei sämtlichen Aufführungen sich völlig gleich. Das spricht doch wohl
kaum für ein mimisch oder tänzerisch besonders begabtes Volk.
Der Singchor endlich wird vom »Publikum«, den zuschauenden alten
Männern gebildet. Sie sind die Weisen, die die Lieder am besten

kennen, und damit sind sie die eigentlichen Träger aller Überlieferungen-
Wo die Frauen dabei sind, singen sie mit, ein Beweis dafür, daß auch

im späten Urtheater das Ghorlied zu singen nicht Aufgabe eines
besonderen Singchors, sondern der gesamten Volkheit ist. » Publikum

480



im modernen Sinne, das nur zuschaut und zuhört, ohne aktiv wenigstens

als Chorsänger mitzuwirken, gibt es im Urtheater nicht.
Selten weicht eine Aufführung von diesem Grundschema - Solisten,
Tanzchor, Singchor - ab. Wo es einmal geschieht, wie im Hochzeitsspiel,

wo Männer und Frauen einander frontal gegenübertreten, liegt
die Vermutung nahe, daß hier agrarische Grundformen des Fronttanzes

auf Jägervölker wirken. Tänze wandern ja über den ganzen
australischen Kontinent.

Anteil der Geschlechter. Die Totemspiele werden nur von
Männern aufgeführt und von Männern mitangesehen und mitbesungen.

Nur zweimal dürfen Frauen zugegen sein, im Bienen- und im
Fischspiel, doch dürfen sie nicht zuschauen, sondern nur zuhören191.
Wo Frauen in Mythenspielen auftreten, werden sie von Männern
dargestellt. Dagegen haben Frauen ihre eigenen »Tänze«, die sich aber
bei näherem Zusehen als Mythenspiele erweisen, wie das Siebengestirnspiel,

das sie anläßlich der Beschneidung aufführen. Im Hochzeitsspiel
treten Männer und Frauen einander gegenüber. In den Ltata-Tanzspielen

dürfen Frauen und Kinder zuschauen. Obwohl die Frauen bei
den Knabenweihen viel öfters dabei sind, als man das erwarten würde,
entfallen auf sie recht wenige Spielaufgaben. So wird man denn das
Arandatheater im wesentlichen als Männertheater bezeichnen dürfen.
Und damit ist gesagt, daß die Gleichberechtigung der Geschlechter,
die die eigentlichen Urkulturen auch im Spiel noch erweisen, hier
gestört ist.

Hörspiele treten, je weiter wir uns von den Urkulturen entfernen,
immer mehr zurück. Ein eigentliches Hörspiel ist nicht mehr vorhanden.

Was blieb, sind einige Schauspiele, die entweder die Frauen
[Bienen- und Fischspiel] oder die zu weihenden Knaben nicht sehen,
aber wenigstens hören dürfen. So bleibt hier eigentlich nur noch das
Schwirrholz des Stammvaters, das aber kaum im Rahmen eigentlicher
Hörspiele zur Vorführung gelangt. Das Schwirrholz tönt während der
Beschneidung, um anzudeuten, daß der Schwirrholzgeist, ursprünglich

wohl der Stammvater, die Beschneidung vornimmt, und nach der
Übergabe der Schwirrhölzer an die beschnittenen Knaben, die es eine
Hacht lang hören lassen und sich davon einen mächtigen erotischen
Eindruck auf ihre Liebsten versprechen. Und endlich klingt das
Schwirrholz auf der Inkuraschlußfeier sozusagen Tag und Nacht. Da-
^lit ist der Symbolcharakter geschwunden. Aus der akustischen Maske
lst ein Lärminstrument geworden.

3l 481




	Die Australier

