Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Theaterkultur

Band: 22-23 (1953-1954)

Artikel: Cenalora : Leben, Glaube, Tanz und Theater der Urvolker
Autor: Eberle, Oskar

Kapitel: 3: Die Negrito in Asien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-986588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-986588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I1I
DIE NEGRITO
IN ASIEN

o
1) 5%%;\@
hy
-
=

Y)
Wi/ \
Yl h

4







: i
‘|‘ ~"J‘\\

2 SIAM
! Y
Y

|
Andamanen(®) ,’
4

Cey!on/ @ o

D 2 i
(-

Die Negrito in Asien

1. Die Semang in Malaia 3. Die Aéta auf den Philippinen
2. Die Andamanesen 4. Die Vedda auf Ceylon

121



1. STERBENDE VOLKER

1IE » NEGRITOK, die Zwergneger, wie die Spanier sie nannten,
D sind Reste der dltesten Bevolkerungsschicht Stidostasiens, die einst
einen Teil von Vorderindien, ganz Hinterindien, die Philippinen und
vielleicht auch andere Teile Indonesiens bewohnten. Zu den Zwerg-
negern zihlt man vor allem die Semang auf der Halbinsel Malaia, die
Andamanesen aufihren Inseln im Golf von Bengalen, die Aéta aufden
Philippinen und die Ureinwohner auf Ceylon, die Wedda.
Wenn auch kaum bezweifelt werden kann, daf3 alle diese Restbestinde
von Urvoélkern durch ihren zwerghaften Wuchs und manche andere
Rassenmerkmale urspriinglich eine Einheit bildeten, so zeigen sie in
ihrer wirtschaftlichen Form — manche sind unter dem EinfluB benach-
barter Vélker zum Pflanzenbau und zur Viehzucht tibergegangen —,
in ihrem gesellschaftlichen Bau und in ihrem Geistesleben unterein-
ander doch auch manche Unterschiede. Gemeinsam aber haben sie
ihre Abgeschlossenheit in weltferner Berg- und Urwaldeinsamkeit, die
durch die Zivilisation freilich immer mehr gefihrdet wird und diesen
Urvélkern damit nicht nur Ruhe und Gesundheit, sondern ihr Leben
so sehr bedringt, daB3 ihr Untergang zu befiirchten ist.

2. DIE SEMANG IN MALAIA

Die HaLBINsEL Malaia [Malakka] dehnt sich vom hinterindischen
Festland bis nach Sumatra aus. Viele Vélkerwanderungen sind iiber
das paradiesische Land hinweggeflutet. Heute herrscht der geschéfts-
tiichtige Chinese vor. Vor einigen Jahrhunderten haben die moham-
medanischen Malaien die Halbinsel besetzt und nannten sie Tanah
Malaia, malaiisches Land. Sie trafen im Siiden idltere Stimme, die
Jakudn, die Hubi und Trockenreis pflanzen, und in der Mitte die
Sakai, die Pflanzungen von Knollenfriichten und Korn anlegen. Die
alteste Volkerschicht aber sind die urzeitlichen Jiger und Sammler,
die zwerghaften Semang. Ihre Zahl schitzt Paul Schebesta auf seiner
Erkundungsreise in den Jahren 1924/25 auf zweitausend, die sich auf
verschiedene Gruppen verteilen und verschiedene Sprachen und Mund-
arten reden.

Hier ist nur von den Semang die Rede, die sich selber Urang-Utan,
Waldmenschen, nennen. Urwilder mit vierzig bis fiinfzig Meter hohen
Baumriesen durchziehen die von Nord nach Siid sich erstreckende Ge-
birgskette. Die Sonne durchdringt das Blitterdach kaum. Griinliches
Dammerlicht geistert durch die tropenschwiile Stille. Wenn die Sonne

122



aufsteigt, heben sich die Nebelschwaden und ballen sich zu wilden
Wolken, die am Nachmittag ihre Gewitterregen auf die Erde prasseln
lassen und Flisse und Béiche schwellen. Lianen klettern an Stimmen
und Asten empor. Orchideen blithen. Im Gezweig pfeifen in der Friihe
die Siewangaffen. Im Dickicht geht lautlos der Tiger.

Das Leben im Bambusurwald

Die SEMANGZWERGE leben im Bambusurwald in einem Gewirr von
Dorngestriipp, Lianen und Schilfgewichs. Frauen und Minner sam-
meln die wildwuchernden Gaben der malaiischen Erde: Wurzeln,
Blatter, Friichte. Die Ménner jagen. Die Frauen fischen. Wild vom
kleinsten Affen bis zum Hirsch wird gejagt. Elefant und Seladang-
biffel dagegen scheint man nicht meistern zu kénnen. Urspriingliche
Jagdwaffen sind Pfeil und Bogen aus Bambus. Heute beniitzt man das
von den Sakai itbernommene Blasrohr mit vergifteten Pfeilen. Tier-
und Jagdlieder erklingen, Tierspiel und Jagddrama aber scheinen zu
fehlen. Der Tiger gilt als ein Sohn der Gottheit und als Urahne der
Semang. Der Hald, der Zauberer-Medizinmann, der als einziger durch
Gebete die Verbindung mit der Gottheit herstellen kann, verwandelt
sich nach seinem Tode ebenfalls in einen Tiger. Lebenskampf und
Lebensfreude scheinen an die Vegetation gebunden. Die Bliiten denkt
man sich von elfenartigen Geistern belebt, die an der Panoéfeier ihre
Rollen spielen.

Als Behausung baut man Windschirme von zwei Metern im Quadrat.
Drei zugespitzte Aste werden in die Erde gesteckt und oben durch
einen Querstab verbunden. Gabelstécke halten das Dachgeriist, das
mit einer Art von Rotangblittern bedeckt wird und Schutz gewéhrt
gegen Sonne, Regen und Wind. Als Schlafstellen errichtet man Bam-
buspritschen. Einziges Hausgerit ist das Bambusrohr, das als Wasser-
behilter und Kochgeschirr dient. Auch die Messer bestehen aus Bam-
bus. Irgendwelche Steinwerkzeuge sind nicht vorhanden. Wie die afri-
kanischen Bambutiden sind die Semang Vertreter einer vorsteinzeit-
lichen Holz- beziehungsweise Bambuskultur, wenn man schon, wie
die Urgeschichtler, Kulturenfolgen nach den Stoffen der Werkzeuge
beurteilen will. Feuer wird mit der Feuersige aus weichem Holz mit
der Rotangschlinge erzeugt.

Die Kleidung besteht bei einigen Stimmen aus Binden von Rinden-
stoff, bei andern aus Blittern. Beliebt ist der Schmuck von Blumen und
Blittern, die man sich ins Haar steckt. FuB- und Handringe bestehen
aus Rotang, Halsketten aus bunten Friichten. Holzkimme mit geo-
metrischen Ritzzeichnungen, die Blumen und Tiere darstellen, sollen

123



ein Abwehrzauber gegen Krankheiten sein. Koérperbemalung ist be-
liebt, jede Verunstaltung des Korpers aber urspriinglich unbekannt.
» Befehle durch die Altesten gibt es nicht, da jedes Individuum frei
itber sich verfiigt. Darum kennen die einzelnen Lager auch keine aus-
gesprochenen Oberhdupter. In jeder Familie ist eigentlich nur der
Vater eine Respektsperson!.« So leben die Semangzwerge in paradie-
sischer Einfachheit, ziehen alle zwei bis drei Tage weiter durch ihren
Bambusurwald, nie aber iiber die Grenzen ihres Sammel- und Jagd-
gebietes hinaus.

Der urspriingliche Hochgott der Semang ist der Schopfer Ta Pedn
[» GroBvater«] oder Keto [»Licht« bei den Betak Nogn]. Karei, der
Donner, ist seine Stimme. Doch sind manche Eigenschaften der ur-
spriinglichen Gottheit allmédhlich auf die Naturerscheinung, den Don-
ner, iibergegangen, der schlieBlich zum persénlichen Wesen wurde,
wihrend die alte Gottheit zum Bruder oder Sohn Kareis herabsank.
Da in manchen Urreligionen der Donner als Stimme Gottes gilt — bei
den Bambutiden wird er mit der Holztrompete, bei den Uraustraliern
durch das Schwirrholz nachgeahmt —, kann man sich fragen, ob aus
dieser Vorstellung nicht die »kultisch-akustische Maske«, die Dar-
stellung héherer Wesen nur mittels der Stimme oder Klangkérper,
hervorgegangen sein kénnte. Diese Annahme findet sich bestétigt,
wenn wir horen, daB Karei unsichtbar gedacht wird, daB man aber
den Donner als seine Stimme hoért. Auch die Cenoigeister sind unsicht-
bar. Doch hért man in der Panéfeier durch den Mund des Hala ihre
Stimmen. Die Panéfeier ist somit, da es nichts zu sehen, aber alles zu
héren gibt, ein kultisches Hérspiel.

Karei, urspriinglich Ta Pedn, stellen sich die Semangzwerge von gro-
Ber Gestalt vor. Seine Ausstrahlung sei wie Feuer; wer ihm zu nahe
kommt, verbrennt [Blitz]; darum bleibt Gott selber unsichtbar. Die
Ubeltiter straft Karei durch Blitz und fallende Biume, durch den Ti-
ger, der ihn zerreiBt, und durch Krankheiten. Wer gesiindigt hat, muf3
durch ein Blutopfer sithnen. Beim Herannahen eines Gewitters, in dem
der erziirnte Karei daherbraust, Blitze schleudert und donnert, muf3
jemand aus der Horde mit einem Bambussplitter eine Ader an der
Wade 6fInen, Blut in ein Bambusréhrchen auffangen und als Opfer in
die Luft werfen?.

» Einst fragte Paul Schebesta einen Semang nach Karei. ,,Woister?* -
,,Jm Himmel.** - ,,Was macht er?*‘ — ,,Er sitzt auf einer Matte.** -
,,Was tut er?“ — ,,Er lacht.”” Und schon safl der Bursche auf einem
Baumstumpf, die Beine iiberschlagen, und grinste. ,,So lacht er!** Der
Bursche stellt also sofort den lachenden Donnergott dar3.« Gliickliche
Zwerge, deren Schicksal in der Hand eines lachenden Gottes ruht!

124



Die Seele stellen sich die Semang als Vogel vor, der in den Zweigen des
Himmelsbaumes nistet. Soll ein Mensch geboren werden, dann schickt
Karei den Seelenvogel zur Erde, wo der Ehemann ihn t6tet und der Frau
zu essen gibt. So geht die Seele ein in den Leib des neuen Menschen.
Stirbt ein Semang, dann wird er begraben. Seine Seele wandert gen
Sonnenuntergang, wo sich alle Seelen versammeln. Am Tage leben sie
wie auf Erden. Nachts aber flattern sie wie Végel herum. Da sie oft
dahin zuriickkehren, wo ihre Leiber begraben liegen, wird das Grab
von den Lebenden dngstlich gemieden. Die Trauerzeit dauert »solange
der Mond anhilt, unter dem der Tod eingetreten ist. Da darf nicht
getanzt und nicht gesungen werden. Am letzten Tag wird ein Fest
veranstaltet, Gesang und Tanz lésen das fréhliche Mahl ab%.«

Die Semang sprechen unter sich ihre eigene, altangestammte Sprache,
die iiber einen reichen Wortschatz verfiigt, und verwenden nur im
Verkehr mit den Malaien das Malaiische. Die Djahaisemang zihlen
nur bis eins, wofiir sie » nai« sagen. Andere Zahlworter stammen aus
dem Malaiischen. Die Kenta, Kensiu und Sabubn zihlen bis drei®.
Mythen von der Erschaffung der Welt und der ersten Menschen, von
der Sintflut und vom Feuerbringer, von Sonne, Mond und anderem
werden von Mund zu Mund erzdhlt. Da keine Priesterkaste besteht,
sind Glaube und Wissen nicht dogmatisiert. So werden die Mythen in
ungezihlten Varianten weitergegeben.

Kunst. Man kann je nach der Art des Materials, in das Kunstwerke
eingeformt werden, von belebten und unbelebten Stoffen sprechen.
Belebt ist der menschliche Kérper, der spricht, singt, tanzt, mimt und
Rhythmen markiert. Unbelebt sind alle auBermenschlichen Stoffe, in
die gezeichnet und gemalt, die zum Klingen gebracht und aus denen
plastische Formen geschnitten werden. Auf der Stufe der Urkulturen
finden sich nur die menschenkérperlichen Kiinste. In unbelebte Stoffe
eingeformte Kiinste sind nur in bescheidensten Ansitzen feststellbar.
Semang, Andamanesen und Aéta verstehen keine Art plastischer Ge-
staltung. Malerei besteht nur in Kérperbemalung. Zeichnung be-
schrinkt sich auf wenige lineare Motive auf Kimmen und Bogen.
Selbsterfundene eigentliche Musikinstrumente bestehen nicht. Der
Rhythmus wird markiert durch Hindezusammenschlagen und Auf-
stampfen der FiiBe auf dem Boden. Zu Hilfe genommen werden Klang-
stabe aus Bambus, die man aneinander schligt, und Stampftrommeln.
Oft schldgt man auch nur mit Hélzern auf Bambusstibe®. Die Menri,
die nérdlichste Gruppe der Semang im Gebiet von Patalung und
Trang in Siam, hingen beindicke, etwa vier Meter lange Balken an
beiden Enden auf und schlagen mit Kniippeln darauf. Zu den hellen

125



Tonen, die im Takt geschlagen werden, wird gesungen und getanzt?.
Dagegen finden sich alle in den eigenen Koérper gebundenen Kiinste:
die Dichtung, die in mannigfachen Formen von Mund zu Mund geht.
Sie wird als Gesang vorgetragen und oft durch erstaunliches Mienen-
spiel und bewunderungswiirdige Modulation der Stimme zu héchster
Wirkung gesteigert. Der Gesang ist bei den Semang und Aéta zu kunst-
vollen Wechselgesingen aufgeblitht. Ohne Tanz kénnten die Urvélker
nicht leben. Im Theater sind Klang und Wort, Mimik, Gestik und
Tanz ins Rollenspiel gebunden.

Tanz itm Licht des Vollmonds

Wege zum Theater erspiiren wir tiberall da, wo Mimik und Tanz,
Rhythmus und Klang, Lied und Musik dem Alltag oder der Feier ein
oft rituelles Geprige geben, ohne jedoch von der Méglichkeit der Rol-
lendarstellung Gebrauch zu machen.

Von den Djahai- und Sabubnstimmen der Semang berichtet Sche-
besta8, daB3 sie keine Mannertinze kennen. Aber » kaum war die Nacht
angebrochen, als auch schon der Tanz [der Frauen] begann. Das
Kluck-klock, Kluck-klock der Bambusrohre, mit denen die Erde ge-
stampft wurde, durchhallte in seiner Einténigkeit den Wald.« Leider
fehlt eine Tanzbeschreibung. Die Kentasemang in Kedah und im
nordlichen Perak kennen angeblich keine Tanze. Vom Hauptblock der
Semang getrennt leben im Norden, in Siam, die Menri. Auch hier sah
Schebesta Frauen tanzen, » nach Art der Djahai, wobei sie sich reich-
lich mit Blumen und Griin schmiicken; bisweilen bemalt man sich
auch die Gesichter durch weiBle Streifen auf der Stirn und durch Punkte
um die Mundwinkel. Die Ténze der Méanner sind von ganz anderer
[welcher?] Art und erinnern sehr an die Ténze der Ple-Temiar?.«
Auch Hugo Adolf Bernatzik besuchte — in den Jahren 1936/37 — eine
der nérdlichsten in Siam versprengten Gruppen der Semang. Er sah
nur Minner tanzen. » Unsere Semang pflegten allmonatlich zur Zeit
des Vollmondes zu tanzen. Nur die Minner beteiligten sich am Tanz,
wihrend die Frauen durch Héndeklatschen und Schlagen einer klei-
nen malaiischen [!] Felltrommel den einfachen Rhythmus angaben.
Die Miénner hatten sich mit RuB3 breite schwarze Streifen auf das Ge-
sicht, die Brust und den Riicken gemalt, Blitter umkrinzten ihre Stir-
nen. Die Blitterkleidung jedoch, die sie in fritheren Zeiten beim Tanze
getragen hatten, wurde nur dadurch angedeutet, daB} sie sich einige
Blitter in den Hiiftschurz steckten. Die Bewegungen des Tanzes waren
ganz eigenartig. Mit gespreizten Beinen schritten sie nach vorne und
riickwirts und bewegten den Oberkérper hin und her. Dann wieder

126



stirmten zwei Minner vor, sprangen aufeinander los, umfaBten sich,
liefen wieder auseinander. Sie hiipften von einem Bein auf das andere
und schlugen sich laut klatschend auf die Schenkel. Aufschreie und
schrille Jauchzer entrangen sich ihren Kehlen. Das Bild war nicht ein-
heitlich, Gutgelaunte vollfithrten groteske Figuren eines SpafBmachers,
andere wieder trugen ihr athletisches Kénnen zur Schau... Wie wahre
Teufel des Urwaldes sprangen die Semang umher1.«

Das chorische JFagdlied

Sieht man das Wesen des Theaters in der mystischen Einung von Rol-
lendarstellung und Rollenerlebnis, also in der Einheit zwischen Schau-
spieler und Publikum, dann gibt ein einfaches Beispiel dafiir das Affen-
lied des Semangzwergs Tabogn vom Stamm der Djahaill. Uber die
Wirkung des Liedes sagt Schebesta, »daB es uns alle« — den Forscher,
die anwesenden Malaien und die Zwerge — » zum Lachen reizte «.
»Es war ein Wechselgesang; Tabogn sang [und mimte? O.E.] den
Text, wihrend die drei andern [Zwerge] in endloser, aber nicht er-
miidender Monotonie den Refrain sangen. Es handelt sich um den
Lutongaffen, der mit seiner Familie im Wald herumturnt, schlieBlich
aber vom vergifteten Blasrohrpfeil des Jagers zu Tode getroffen wird.«
Das Thema des Liedes ist also eine Affenjagd. Wir geben den Text
wieder, den uns Paul Schebesta in dankenswerter Weise zur Verfiigung
stellte:
PiNncLoIN BAwAID

[Gesang tiber den Bawaidaffen]

Stolz spaziert auf und ab,

von Zweig zu Zweig es hupft,

es spaziert auf und ab

am Anagbaum das Affchen.

Stopft die Backentaschen sich

mit Manowfriichten, siiBen.
Vater, Mutter schaun ihm zu,
es schauen zu die Briider.

Es spaziert auf und ab,

in die Ferne dugt es.

Es erspaht Bateg’n-Frucht,

reibt sich in den Faustchen.
Du, dem Vater gib sie doch!
Mahnend kreischt die Mutter.

Still! War’s nur ein Pfiff des Mawa [Affen] ?
Oder war’s ein Windsto3 nur ?

127



Still! Gespannt sie horchen alle,
In die Weite spihen sie.

Lautlos durch des Rimba Diammer
lauernd schleicht der Jéger.

Auf der Schulter ruht das Blasrohr.
Aus dem schlanken, glatten Bambus,
scharf geladen mit dem giftgen
Bertrampfeil, dem spitzen.

Zischend aus dem glatten Rohre

puflt der Pfeil, der spitze, giftge,

bohrt sich tief ins Herz des Affchens.
Weh, die Mutter hat’s gesehen!

Der Vorsinger singt jeweils eine Zeile, der Chor den Refrain. » Der
Inhalt dieses Liedes ist in kurzen Worten folgender: Ein junger Affe,
die Freude von Vater und Mutter, macht seine ersten Ausfliige, spa-
ziert die Aste auf und nieder, pfliickt Friichte und tut sich giitlich. Die
Mutter sieht mit Freude ihrem Jiingsten zu, ebenso der Vater und die
andern Affen, aber sie spihen und horchen und wachen. Sie héren die
Mawaaffen grélen, sie héren den Wind. Inzwischen schleicht der Jager
mit dem Blasrohr heran und schieBt den Pfeil... Ein Lied folgte dem
andern. Dabei wurde gelacht, gezecht und auch gezankt. Inzwischen
war die Nacht hereingebrochen...« Leider héren wir von Inhalt und
Art der andern Lieder nichts. Vielleicht wiirden sie die Kenntnis der
Urwaldlieder mehren.

Der mitgeteilte Text erweckt den Eindruck ein fiir allemal festgelegter,
wenn auch nur miindlich iiberlieferter Dichtung. Aber »nicht nur bei
Erzihlungen, sondern auch bei den Liedern der Semang liegt der Text
nicht fest. Jetzt wird dieser Text gesungen, im néichsten Augenblick,
da man ihn zu Papier bringen méchte, etwas anders, zwar in derselben
Melodie und iiber den gleichen Gegenstand, aber der Inhalt deckt sich
doch nicht mehr mit dem ersten!2,«

Der mimende Sdnger

Paul Schebesta hat den mimenden Sénger Pa Loa bei den Djahai-
semang kennengelernt. Das Lied schildert den Affen, der an den Bam-

I

TAFEL V

Semang in Malaia. Die Semang schlafen auf Bambuspritschen unter Windschirmen aus
Palmblittern. Der » Windschirm « ist eine der Urformen des Hauses in tropischen onen-

128









busstimmen auf und ab klettert, im Gezweig hingt, mit den Fiilen
stampft, glotzend hinaufschaut, Friichte knabbert und von Zweig zu
Zweig springt. Das Motiv der Jagd fehlt diesmal. Pa Loa singt eine
Zeile — sofort fallt jeweils der Chor ein und singt den Refrain.

PincrLoIiN KrA
[Gesang iiber den Kraaffen]

Mit den FiiBen stampft der Kra.
Vergniigt an Friichten knabbert der Kra.
Auf und nieder rennt der Kra,

am Rambutan [baum] entlang der Kra.
Am Bambus schwingt sich hoch der Kra,
zum Hemalegn empor der Kra.

Toll mit FiiBen stampft der Kra.

Es stampfen mit die jungen Kra.
Baumelnd hingt herab der Kra.

Pfiffig glotzt umher der Kra,

Rambutan zu erspahn der Kra.

Thm schauen zu die jungen Kra.

Wie pfiffig spaht der Vater Kra.

Zum Sprung biegt nun den Zweig der Kra.
Und springt im Bogen hinab der Kra.

Der Sanger Pa Loa ahmt wihrend seines Vortrags jede Bewegung des
Kraaffen so genau nach, daB man sich wieder fragen muB, ob er sich
nicht vielleicht so sehr in die Rolle des Affen hineinspielt, da3 wir hier
nicht nur einen Liedvortrag, sondern eine schauspielerische Leistung
vor uns haben. Noch mehr: Pa Loa hatte an seiner Leistung eine sol-
che Freude, »dal3 er immer wieder sich vor Lachen schiittelte «3. So
wire Pa Loa denn bald Darsteller, bald Zuschauer seiner Rollen und
damit Darsteller und Zuschauer in einer Person. Es wird wohl kaum
denkbar sein, den Begriff des Theaters auf eine noch konzentriertere
Formel zu bringen! Trotzdem - ist Pa Loa Singer, der sich wie der
Redner der Mimik bedient, oder ist er Rollen darstellender Schau-
spieler? Jedenfalls liegt auch hier, wie bei den afrikanischen Pygmaéen,
ein erstaunlicher Grenzfall des Urtheaters vor.

TAFEL VI

Semang: Djahai in Malaia. Ein Semang stellt mimisch dar, wie er sich den Donnergott

Karei vorstellt. Wo ist er ? » Im Himmel.« Was macht er ? » Er sitzt auf einer Matte.«

Was tut er? » Er lacht.« Und schon saff der Bursche auf einem Baumstumpf, die Beine
iiberschlagen, und grinste.

9 129



Das Urtheater spiegelt mit iiberraschender Deutlichkeit Wirtschaft,
Nachbarschaft [freundliche und kdmpferische Begegnungen mit be-
nachbarten Stimmen] und religiose Anschauungen.

Die asiatischen Pygmien kennen keinen Totemismus. Folglich be-
stehen keine mimische Darstellungen von Totems. Es fehlt ihnen das
Mutterrecht und der damit oft verbundene Drang zu Maskenbildung
und Maskenspiel. Es fehlt die zeremonielle Entfaltung der Jugend-
weihe und somit die Moglichkeit zu theatralischen Lehrvorfithrungen,
wie die Australier und Feuerlinder sie aufweisen. Zauber fehlt auBBer
bei den Wedda fast ganz und damit der Drang des Zauberers, als We-
sen hoherer Art vor der Gemeinschaft zu erscheinen. Dagegen macht
sich die Neigung geltend, die Verbindung der Menschen mit der Gott-
heit durch einen besonders Begnadeten herstellen zu lassen: der An-
fang des Priestertums und damit des kultischen Theaters. Da man
Gott — bei den altertiimlichsten Negrito, den Semang — nicht sieht,
aber hort, fithrt der Weg des Kulttheaters zum Hérspiel.

Gott und Geister im Pandhirspiel

Die Pandéfeier erlebte Paul Schebesta4 bei den Kenta-Bogn in Kedah,
einem Stamme, der 1924 nur noch aus einundsechzig Seelen bestand.
Der Organisator und kultische Darsteller des Pané ist der Hala [Prie-
stermedizinmann] Hitam. Sein Helfer trigt die » Amtsbezeichnung«
Serlantes. Da die Pandfeier ein Hoérspiel ist, muB3 der kultische Dar-
steller unsichtbar gemacht werden. Das wird erméglicht durch den
Bau der Pandhiitte, die zu errichten Sache der Frauen ist. Elf kokos-
palmartige Blitter der Betampalme werden in einem Kreis in den Bo-
den gesteckt und in der Héhe der erhobenen Hand mit einer Liane
zusammengekniipft, so daB die Hiitte die Form eines Zuckerhutes er-
hilt. Mit gleichen Blattern wird die Hiitte von innen so stark abgedich-
tet, »daB es unméglich war, ins Innere zu schauen«. Am Boden er-
méglicht eine kleine Offnung dem Hal4, sich gerade noch in die Hiitte
hineinzuzwingen.

Der Hala und sein Serlantes schmiicken die Stirnen mit Blumenkran-
zen, den Zeichen der Cenoigeister, in die sie sich verwandeln werden.
Dann kriechen sie in die Hiitte. Frauen und Kinder stecken mit Bam-
buskimmen wohlriechende Griser ins Haar, die am Hinterkopf lang
herabhingen. Dazu winden sie Diademe aus Rotangfasern und Blu-
menkrinze um die Stirnen und stecken Blumenschmuck in den Giirtel.
»Wie mir bedeutet wurde, wiinschen die Cenoi, zu deren Ehren die
Panézeremonie aufgefithrt wird, diesen Schmuck.« Das bedeutet: der
unsichtbare Darsteller und die sichtbar bleibenden Zuhérer kostiimie-

130



ren sich als Cenoigeister! Allein schon durch dieses Theaterkostiim aus
Blumengewinden ergibt sich ein erstaunlicher Einklang zwischen den
beiden Darstellern und den die Feier miterlebenden Stammesangeho-
rigen.

»Die Stimme des Hala und seines Gehilfen erscholl nun aus dem In-
nern. Er sang in einer ungewohnlichen Stimmlage, etwa so, wie kleine
Kinder zu singen pflegen.« Die verstellte Stimme ist die Stimme der
Cenoigeister. Die akustische Maske wird horbar.

»Frauen und Kinder eilten herbei und hockten sich im Halbkreis um
die Panéhiitte herum« — das Publikum nimmt im Theater Platz —,
»und wihrend die beiden im Hiitteninnern vorsangen, wiederholten
die Frauen den Kehrreim.« Theater ist seinem Wesen nach ein Dialog
des Rollen erlebenden Menschen mit seinem andern Ich, also mit dem
Rollen darstellenden Menschen. Dieser » Dialog« konnte nicht voll-
kommener dargestellt werden als durch Vorsanger und den Kehrreim
singendes Volk. Das urzeitliche Panéhérspiel belehrt uns also, daB die
gesungenen Passionsfeiern der katholischen Kirche, in denen der Prie-
ster die Stimme Christi nachahmt [also akustisch mimt] und der Chor
der Juden oder Apostel antwortet, in Wahrheit akustische Kulttheater,
also sakrale Horspiele sind.

»Die Minner an den Herdfeuern waren verstummt, als die beiden
ihren Gesang angestimmt und die Frauen und Kinder mit ihren hellen
Stimmen eingesetzt hatten.« Warum wirken die Mianner nicht auch
aktiv mit?

Uber die Wirkung des Wechselgesanges, also des akustischen Spiels,
bemerkt Schebesta: »So strahlend habe ich Negritoaugen selten ge-
sehen, als jetzt bei den Kindern, die die kleinen Cenoi, ihre Blumen-
freunde, besangen.«

»Jedes neue Lied zeichnete sich durch eine neue Melodie aus, alle
schlicht, aber iiberaus anheimelnd. Wie sehr mich Inhalt und Melodie
des hier folgenden Liedes ergriffen, kann ich kaum schildern.

A o wa! [Handeklatschen]

Wir gleiten hernieder vom Felsen [Himmelsfelsen].

Mit Flotenmusik. Wir gleiten hernieder vom Felsen.

A o wa! Wir gleiten hernieder vom Felsen,

wir Miadchen des Ple — wir gleiten hernieder vom Felsen.
Gleiten hinab die Felswand. Wir gleiten hernieder vom Felsen.
Lassen erklirren die Waffen. — Wir gleiten hernieder vom Felsen.

Nach dem Glauben der Semang sind die Cenoi kleine freundliche Him-
melswesen, die in Blumen wohnen. »Wenn am Morgen die Sonne
hochsteigt und mit ihren erwirmenden Strahlen die Blumenkelche

131



ofInet, treten sie aus den Bliiten hervor [besonders den Bliitendolden
der Rankel]. Das Haupt von Blumen bekrianzt, Blumenschirpen um
den Leib und Blitztatauierungen im Gesicht steigen sie jubilierend
[singend] und hindeklatschend zu Karei [Gott] hinauf, um ihm zu
dienen, oder gehen zu den Menschen, um mit ihnen zu spielen.«
Wenn die Semang von Karei, von der Gottheit, sagen, seine Ausstrah-
lung sei wie Feuer, wer ihm zu nahe komme, verbrenne, und Ubeltiter
strafe er durch den Blitzstrahl, der Donner aber sei seine Stimme, dann
deuten die Blitztatowierungen der Cenoi offenbar darauf, daB sie Bo-
ten Gottes sind. Aber sie sind freundliche Geister, denn » Schmerz und
Weh klingt in keinem der Cenoilieder, alle sind freundlich und fréhlich
gestimmt, alle atmen einen Abglanz der Paradiesesunschuld und der
Paradiesesfreude «. '

»Es gibt méannliche und weibliche Cenoi. Beide treten in der Pané-
hiitte in Erscheinung. Kaum hat der Hala angefangen zu singen, stei-
gen sie auch schon herunter in die Hiitte, als ob sie auf einen Ruf ge-
wartet hitten. Es rauscht in den Blittern der Hiitte; das sind die
Cenoi, die an ihnen herabsteigen, um sich um den Hal4 zu vereinigen.
Sie sind es, die drinnen singen, nicht mehr der Hal4 und sein Serlantes,
denn diese sind ja die Cenoi geworden, drum reden und singen sie ja
auch in der Stimmlage der Cenoi, ja, sie reden tiberhaupt eine fremde
Sprache, die Sprache der Cenoi, die man im gewohnlichen Leben nicht
redet und die die Alltagsmenschen auch nicht verstehen, oder doch
nur sehr unvollkommen.« Das Panéspiel hat also seine eigene, offenbar
archaische Kultsprache wie die katholische Kirche sie in ihrem Latein
besitzt.

Im Panéspiel tritt aber noch eine andere Gestalt in Erscheinung, ein
Cenoi, der als hinkender Greis auftritt und daher Bidog, das heif3t
Greis, genannt wird. » Eigentlich ist er der Tiger, der fern von der
Wohnung der Menschen an bestimmten Orten wohnt, zum Beispiel in
Batu Ribn. Erist harmlos und schadet den Stammesangehoérigen nicht.
Tritt dieser Tigercenoi in die Pandhiitte ein, so verwandelt er sich in
den Bidog, den alten Mann [das heil3t: er geht in den Hal4, seinen
Darsteller, ein]. Kaum ist er drinnen, als auch der Hala in einer tiefen
Stimmlage zu singen beginnt, um den alten Mann nachzuahmen:

Mit groBen Schritten Bidog tritt er ein in die Hiitte.
Mit blitzenden Augen tritt er ein in die Hiitte.

Mit leuchtenden Hiiften tritt er ein in die Hiitte.
Michtig ausschreitend tritt er ein in die Hiitte.

Am Ufer des Sengohflusses tritt er ein in die Hiitte.

Im Kreis sich drehend [tanzend] tritt er ein in die Hiitte.

132



Wihrend des Aufenthaltes des Bidog in der Panéhiitte [das heil3t, wih-
rend der Hal4d den Bidog akustisch darstellte] wurde die Stimmung
unter der Schar der Singenden immer angeregter. Verschiedene An-
fragen wurden an den Bidog gerichtet, die er in der Cenoisprache be-
antwortete.« Wenn der Hal4, der den Bidog darstellt, auf alle Fragen
eine Antwort weil3, dann ist er offenbar allwissend. Allwissend aber ist
nur die Gottheit. So darf vielleicht die Annahme gewagt werden: Der
Bidog, der alles weil3, dessen Augen blitzen und dessen Hiiften leuch-
ten, war urspriinglich die Gottheit selber. :
Dazu kommt, daf3 die Pandhiitte besonders dann aufgestellt wird, wenn
es gilt, Kranke zu heilen. Der Hala stellt in der Hiitte die Cenoi dar —
sowohl die Blumengeister als der Bidog werden Cenoi genannt. Er
identifiziert sich also mit diesen héheren Wesen, die die Art der Krank-
heit und die Heilmittel wissen. Auch dies setzt » Allwissenheit « voraus:
ein weiteres Motiv, das unsere Annahme bestirkt, mit dem Bidog
konnte urspriinglich die Gottheit dargestellt worden sein.

Auch der Gedanke an die Schopfung, die eine wesentliche Leistung
Gottes ist, hat sich mit dem Glauben an die Cenoi verbunden. Sie
»nihren sich nur von dem Saft der Himmelsfriichte, die sie aussaugen
und deren Kerne und Schalen sie fallen lassen, woraus dann irdische
Fruchtbiaume entstehen « 5. Es sei noch daran erinnert, daBB die Semang
sich mehr von Pflanzenkost als Fleisch erndhren, ein Hinweis auch dar-
auf, daB sie dem Sammelstadium noch néher als der Jagd stehen.
Der Bidog ist, wie die Menrisemang in Kelantan erkliren, » der Vater
aller Hal4 «, also der Vater aller » Priestermedizinminner«. Als »Va-
ter«, als der Alte, als der Alteste, hat er offenbar auch die Panézeremo-
nie die Hal4 gelehrt. Eine Mythe der Sabubn erzihlt, »daB Karei und
sein jungerer Bruder Ta Pedn [Nebengestalten des Hochgottes werden
oft als S6hne, oft als Briider des Hochsten Wesens bezeichnet] frither
auf dieser Erde gelebt hitten als Hald und daB sie einen Tag vor ihrem
Hinaufsteigen zum Himmel eine runde Medizinhiitte errichtet und
darin die erste Panézeremonie abgehalten hétten «16.

Wenn Bidog, »der Greis«, »der alte Mann«, Vater der Hala ist, die
Gottheit selber aber die Panéfeier anordnete, dann liegt der SchluB3
nahe, dafl »der Greis« urspriinglich nichts anderes vorgestellt haben
kann als die Gottheit. Da er bei den Semang aber als Sohn Gottes be-
zeichnet wird, der als Tiger die Wilder durchstreift, ist zu vermuten,
daB eine der Aufgaben des Héchsten Wesens auf den » Greis«, den
Altesten der Menschen, den Stammvater der Semang, iibergegangen
ist. Jedenfalls ist die Panéfeier ein kultisches Horspiel, Kult und Mime-
sis zugleich, in dem der Mensch als Teilnehmer am Kult mit Hilfe des
Hal4priesters direkt oder indirekt mit der Gottheit in Verbindung

133



tritt: direkt, falls im Bidog die Gottheit verkorpert wird, indirekt, falls
im Bidog der » Sohn Gottes« [Stammvater] und in den Blumencenoi
seine » Boten « oder » Engel « verkérpert, oder genauer: verstimmlicht
werden. Der Hal4 aber ist der kultische Darsteller, der entweder die
Gottheit und seine Diener oder den Stammvater in Kulthérspielen
stimmlich-mimisch darstellt.

3. DIE ANDAMANESEN

Inseln unter tropischer Sonne

Die Andamanen sind eine Gruppe von etwa zweihundert Inseln; die
wichtigsten sind die GroBandamanen und die Kleinandamanen. Ge-
birgsketten ziehen sich im Osten hin, Mangrovewilder liegen an den
korallenumsdumten Westkiisten. Immergriine Wilder wuchern im In-
nern im tropischen Klima. Als die Englinder 1858 auf den Andama-
nen eine Strafkolonie errichteten, zihlte man noch etwa sechstausend
Andamanesenzwerge, 1921 waren es noch tausenddreihundert.

Die Andamanesen eignen sich an, was die Natur ihnen bietet. Die
Lebensgrundlage ergibt vor allem die Jagd auf Wildschweine und das
Sammeln von Jams. Hauptwaffe ist der Bogen. Als Wetterschutz fiir
die Schlafstelle dient der Windschirm. Das Kleid ist fiir beide Ge-
schlechter ein Hiiftgiirtel aus Pandanusblittern mit herabhingenden
Blattstreifen. Mit Pflanzenfaserringen schmiickt man Arme und Beine.
Die Werkzeuge bestehen aus Holz, Bambus und Muscheln. Ein Mu-
schelbeil ist vorhanden. Feuer ist bekannt, kann aber nicht erzeugt
werden. T6pferei und Auslegebote bestehen und bezeugen damit eine
reichere Lebensgestaltung als man auf dieser Kulturstufe erwarten
wiirde. Dagegen gibt es keinen Pflanzenbau, keinerlei Haustiere, auch
nicht den Hund.

Die Andamanesen kennen die einfachste Form der Jugendweihe, die
die elf- bis dreizehnjahrigen Knaben und Midchen gemeinsam und
ohne Enthiillung von Stammesgeheimnissen erleben. Sie besteht in der
allméhlichen Loésung einer Reihe von Speisebeschrinkungen. Von
andern Negrito wurden Jugendweihen bisher nicht gemeldet. Ublich
ist bei allen asiatischen Negrito die Einehe, die meist in frither Jugend
von den Eltern vereinbart wird. Mann und Frau sind gleichberechtigt.
Ehen sind unter Blutsverwandten verboten. Der ZusammenschluB3 der
Liebenden zur Ehe kommt durch ein sinnvolles Hochzeitszeremoniell
zum Ausdruck: die beidseitigen Verwandten umschlieBen sie mit einem
engen Kreis und stoen langgezogene T'éne aus'?.

134



Gott, Tod und Fenseits

Der EINGOTTGLAUBE tritt bei manchen asiatischen Zwergen deut-
lich zutage. Bei andern ist er durch Naturpersonifikation oder von
aullen herangetragenen Ahnenkult [Wedda] verdunkelt. Bei den An-
damanesen tritt der Eingottglaube um so deutlicher hervor, je weiter
sidlich die Stimme wohnen. Im Siiden ist nur ein Hochstes Wesen,
Paluga, vorhanden. Es ist stets madnnlich und dem Menschen wohl-
gesinnt. Darum ist nach ihm der Wind der schénen Jahreszeit benannt.
Paluga ist Schopfer aller Dinge und Menschen. Thm verdanken sie alle
Wohltaten, auch das Feuer, in dessen Gebrauch er sie unterrichtete.
Verschwendung von Lebensmitteln wird bestraft durch Stiirme, Ge-
witter und Zyklone. Einmal hat Gott auf diese Weise die ganze Welt
zerstort [Sintflut]. Dagegen kennen die Nordstimme zwei Hochste
Wesen, die in den beiden Monsunen personifiziert sind. Bilika, der
Nordostmonsun, der Paluga der Siidstimme, ist das hohere Wesen. Es
ist weiblich, nicht Schépfer der Welt, den Menschen feindlich, das
Feuer muBte ihr gestohlen werden, die Sintflut ist die Strafe fur die
Storung des Zikadengesanges. Die Mittelstimme zeigen ein Schwan-
ken zwischen beiden Auffassungen?8. Festgelegte Gebete und Riten
bestehen nicht. Bezeugt ist nur ein indirektes Opfer: die ersten Friichte
werden nicht gepfliickt und genossen, sie gehoren der Gottheit.

Der Tote wird zuerst von den Frauen, dann von den Minnern beklagt.
Bose Geister haben ihn herbeigefithrt, darum wird mit Pfeilen nach
ihnen geschossen. Die Toten werden in der Erde begraben oder, wenn
sie jung starben, auf Plattformen im Baumgeist ausgesetzt. Wahrend
der Trauerzeit bestreichen sich die Angehérigen mit Lehm, enthalten
sich der Lieblingsspeisen und aller Vergniigungen, bis das Fleisch an
den Knochen verwest ist. Dann werden sie ausgegraben. Nun weinen
zuerst die Minner dariiber, dann die Frauen. Schidel und Kinnlade
werden gereinigt und geschmiickt und als Andenken an den Toten
getragen. Nach AbschluB3 der Totenfeiern wird » durch einen zeremo-
niésen Tanz die Trauerzeit geschlossen «1°. Die Seele des Verstorbenen
geht zunichst in die Unterwelt. Paluga richtet sie. Die nicht ganz Rei-
nen kommen zuerst an einen Reinigungsort und erst dann in den Him-
mel 20, sie kehren also zuriick zu Gott.

Die unermiidlichen Tédnzer

Die Andamanesen sind bekannt durch ihr heiteres Wesen und ihre
stets frohe Laune. Tanz ist ihre liebste und haufigste Beschéftigung, die
keinen Abend unterbleibt. Uberdies ist jede festliche Gelegenheit zum

135



Tanze willkommen: gute Jagd, unerwarteter Besuch von Freunden,
Riickkehr von Angehorigen, Genesung eines Kranken, Hochzeit, Be-
endigung einer Trauerzeit, Jugendweihe, Beginn einer neuen Jahres-
zeit, Stammesfeste, zu denen sich oft hundert und mehr Teilnehmer
treffen und miteinander wetteifern in Tanzspielen und begleitenden
Gesingen.

Es ist schwer zu sagen, ob die »Tédnze« bildhaft oder bildlos sind.
E.H.Man? vergleicht sie mit den australischen Corrobori, die wohl
fast ausnahmslos Rollentinze sind. Wenn in den Tédnzen die Frauen
»zuweilen Bewegungen ausfiithren, die eine Nachahmung des Begat-
tungsaktes zu sein scheinen« oder die Ménner Bogen und Pfeil zur
Hand nehmen und Kampfe mimen, so liegen da wohl Rollenténze vor.
Der Tanzraum liegt meist auf dem Platz zwischen den Hiitten, oft in
einer Lichtung im Busch und wird fiir die Auffithrung gereinigt. Die
Beleuchtung spenden Mond, Fackeln oder Feuerscheine, die aus den
Hiitten heriiberleuchten. » In der Regel sind die Tédnzer nackend.
Hiufig veranlaf3t aber die Feststimmung auch zur Schmiickung, die
zum groéBten Teil in Bemalung oder Behangschmuck — Blatter an Len-
denschnur oder an Kopfbinde — besteht. Die Frauen tragen eine Blatt-
schiirze, die gréBer als die gewohnliche ist?2.« Das erinnert an die Sit-
ten der Tasmanier, die ihre gewohnten mimischen Spiele ohne Be-
kleidung, ihre Vollmondfestspiele aber in reichem Schmuck auffithren.
Der Tanzleiter der Andamanesen ist auch der Dichter der Lieder. Er
iibt sie selber ein und verwendet darauf oft mehrere Tage. Er ist der
Leiter der Auffithrungen, stimmt seine Lieder, die kein anderer vor-
singen darf, selber an und bedient das einzige vorhandene Rhythmus-
instrument, auf das er mit dem Ful} aufstampft: das Schallbrett. » Es
besteht aus einem ausgehohlten Stiick eines gefallenen Baumes, das
meist hiibsch weill ornamentiert wird. Um é¢ine gré8ere Resonanz zu
erzeugen, legt man einen Stein unter das Brett23.«

Sobald der Dichter-Séinger sein Lied anstimmt, antworten die Frauen
im Chor mit dem Refrain. Die Lieder haben somit dialogischen und
dramatischen Charakter. Sie stellen Heldentaten oder Abenteuer eines
einzelnen oder eines ganzen Stammes dar. So wiirde man denn auch
in den Ténzen ein vielfiltiges Repertoire und damit die mimische Dar-
stellung der in den Liedern besungenen Tiere, Menschen und Ereig-
nisse erwarten. Die Tidnze aber zeigen eine iiberraschende Einformig-
keit. » Meist tanzt ein Mann allein, hiaufig aber auch mehrere. Tanzer
stiirzen plotzlich aus der Dunkelheit und fiihren ihre Rolle in rasender
Energie aus. Man st6Bt mit dem FuB bald auf der Stelle, bald in Vor-
wirtsbewegung heftig auf. Das Koérpergewicht wird auf ein Bein ge-
legt, dessen Knie gebeugt wird. Der Riicken ist gekriitmmt. Die Arme

136



werden in Brusthoéhe ausgestreckt. Plotzlich macht man Spriinge und
Hopser vorwirts mit dem FuB, auf dem man steht. Mit dem andern
Ful} st6B8t man bei jeder zweiten Bewegung auf den Boden. Auf diese
Weise hiipft der Tanzer iiber den ganzen Platz hintiber und heruiber...
Man neigt beim Tanzen zu grotesken Bewegungen. Lapicque be-
schreibt, wie ein T#nzer auf einem Bein hiipfte und sich abwechselnd
mit der Hand auf die Schenkel und mit der Ferse auf das GesiB schlug,
was laute Lachsalven hervorrief. Wenn Frauen tanzen, so schwingen
sie ihre Arme vor- und riickwirts und bewegen sich kurz auf und nie-
der, wobei sie dann und wann einige Schritte nach vorne machen. Im
allgemeinen ist der Tanz auf GroBandaman tiberall derselbe. Unter
den verschiedenen Stimmen gibt es jedoch finf verschiedene Varia-
tionen. Trotz der Gleichférmigkeit herrscht in Einzelheiten des Tanzes
viel Willkiir24.« Der Tanz wird mit Chorliedern begleitet, die » in be-
sonderem MafBe fiir Rhythmus und Einheitlichkeit« sorgen. Das Pu-
blikum klatscht den Rhythmusin die Hinde und auf die Beine. » Bis-
weilen tritt hier eine Gliederung unter den Beteiligten ein. Die Frauen
lassen sich zur Linken des Tanzplatzes nieder und schlagen sich auf die
Ho6hlung zwischen den Schenkeln, wihrend die Méanner sich hinter
den Tanzplatz und zur Rechten setzen und in die Hande klatschen 2°.«
Auch von den Téanzen der Jugendweihe ist schwer zu sagen, ob sie
bildhaft oder bildlos sind. Der Tanz, der sich » ziemlich wild gebardet«
und eine Stunde oder linger dauert, wird nur anliBlich der Jugend-
weihe aufgefithrt. » Der Novize stampft mit zusammengeriickten Fer-
sen auf den Boden und schwingt dabei seine Arme aufs heftigste. In
seinen Handen hilt er Blatterbiischel, mit denen er beim Niedersprin-
gen auf den Boden schligt. Die Ménner schauen dem Tanz der Novi-
zen zu oder tanzen mit. Die Frauen schlagen wihrend des Tanzes mit
den Hinden taktmaBig auf die Hohlung zwischen ihren ausgestreckten
Beinen 26.«

Korperbemalungen wechseln wie bei den Feuerlindern und Austra-
liern je nach Anla3: Trauer, Krankheit, freudige Erlebnisse. Auch fiir
die Zeremonien der Jugendweihe sind besondere Kérperbemalungen
vorgesehen. Wenn der Priifling vom Schildkréten-Speiseverbot befreit
wird, nennt man die Bemalung des Koérpers mit farbigen Streifen —
und damit auch die Zeremonie? — » regnerischer Monsun i8t«. Man
meint?’, die Bezeichnung komme daher, daf3 der mit Fett und Honig
bestrichene Priifling wie » Regen « aussihe. Da mit dem Monsun aber
das Hochste Wesen oder sein boser Widerpart bezeichnet wird, hat
sich der Priifling in der mimischen Zeremonie offenbar selber in das
Monsunwesen verwandelt und erhilt somit das Recht, ein ihm bisher
verbotenes Tier, die Schildkréte, zu genieBen.

137



Geisterspiele?

Die Andamanesen erzihlen in ihren Mythen oft von der Verwandlung
der Menschen in Tiere, Végel, Fische, Steine und andere Gegenstinde.
Darum erblicken sie in vielen Tieren Verkérperungen ihrer Ahnen.
Der Darsteller kiindigt seine Geisterauffithrung an mit den Worten:
»Ich will gehen, um nach dem bésen Geist zu sehen«, und zieht mit
einem Stiick Holz als Waffe in den Wald. » Der Darsteller beginnt nun
zu rascheln, zu schreien und um sich zu schlagen, als ob er jemanden
verfolge oder sich im Kampfmit ihm befinde. Man fragt ihn: ,,Wo bist
du?*, und zwar, wie E. H. Man sagt, offenbar mit dem Gedanken,
daB er sich wihrend des Kampfes verwandelt habe. Er antwortet mit
verstellter Stimme und nennt den Namen eines lingst Verstorbenen
und den Zweck, der ihn herfiihrt. Man wirft nach ihm, wobei er mit
der Vernichtung droht, wenn man nicht aufhéren werde. Ruhig, an
seinem geschiitzten Platz bleibend, amiisiert [ ?] er durch Singen sich
und vermutlich auch seine Freunde, bis ihn schlieBlich einige aus der
Gesellschaft zu sich und zum Lager bringen 8.« Der Geist des Toten
wird in der Gestalt des Tiers, in das er sich verwandelte, durch einen
einzelnen Schauspieler dargestellt, und das Publikum macht Miene,
den Geist zu bekdmpfen. So wenig deutlich das Spiel in Erscheinung
tritt, es spricht doch wohl dafiir, daB die Andamanesen ein reicheres
Repertoire besaBen, als die mit immer neuen Chorliedern begleiteten,
aber sich stets gleichbleibenden »Tinze « vermuten lassen.

Jagdpantomimen

Jagdspiele gehéren zu den der Urkultur am meisten entsprechenden
Auffithrungen. Zwei Beispiele werden erwihnt: Schildkréten- und
Schweinespiel.

» Einer spielt die Schildkréte und wird an einem langen Seil an einem
Arm angebunden. Ein anderer hélt ihn vom Boot aus am Seil fest. Der
Schildkrétendarsteller taucht dann plétzlich in das Wasser und wird
sogleich von den tibrigen verfolgt, die ihn zu fangen suchen, wihrend
er sein Bestes tut, ihnen durch Schwimmen und Tauchen zu entgehen,
bis er erschopft ist??.«

»Bei einem andern Jagdspiel stellt einer ein Schwein vor und ahmt
sein Grunzen nach. Seine Kameraden beginnen auf ihn zu schieBen
mit Pfeilen aus weichem Holz, deren Spitze abgestumpft ist, bis einer
das Ziel trifft30,«

So wenig genau die Berichte sind, sie lassen doch einige wesentliche
Erkenntnisse feststellen: Minner und Frauen spielen Rollen; die » T4n-

138



ze« sind mit Rhythmen [der Leiter stampft auf das Schallbrett, die
Minner klatschen in die Hinde, die Frauen schlagen auf die Beine]
und mit Liedern begleitet; die Schauspieler sind bemalt und mit Blit-
tern bekrinzt; der Tanzleiter ist zugleich Dichter und Regisseur; das
Repertoire ist recht vielfiltig und zeigt Jagdspiele, Kultspiele im Rah-
men der Jugendweihe, Liebes- und Kampfspiele, die vielleicht bereits
zu den Mythenspielen gehoéren, wie die Lieder erweisen, die Helden-
taten und Abenteuer der Vorfahren besingen.

4. DIE AETA AUF DEN PHILIPPINEN

Zweitausend philippinische Inseln liegen im siidchinesischen Meer wie
Sterne im Himmelsblau. Sie sind Reste einer ehemals zusammen-
hingenden Gebirgskette, deren Tiler ins Meer gesunken sind: eine
uralte, heute zertriimmerte Briicke, iiber die einst viele Vélker und
Rassen gewandert sind. Das Klima ist tropisch, der Osten das ganze
Jahr regenreich und dicht bewaldet. Im Westen bringt nur der Som-
mermonsun den Regen. Die Ureinwohner des Landes sind die »Zwerg-
neger«. Sie haben viele Namen, am meisten aber werden sie Aéta ge-
nannt.

Aus Jigern werden Hackbauern

Alle Aéta waren bis vor wenigen Geschlechtern Sammler und Jéger,
sind inzwischen aber meistens zum Pflanzenbau iibergegangen. Sie
roden den Urwald, legen die Pflanzungen entweder fiir sich selber oder
fir ihre Wirtsherren an. Bergreis, SiiBkartoffel, Jams, Loko- und Bao-
ganknollen, Bananen, Zuckerrohr, Papaya und Kletterbohnen werden
angebaut. Da und dort ging man auch zur Viehzucht iiber. Hiithner
und Hunde gibt es tiberall, mit Ausnahme der Manide im Siiden von
Luzon besitzen alle Aéta Schweine, manchmal sogar Wasserbiiffel.
Pfeil und Bogen sind vielfach noch bekannt und fiir die selten gewor-
dene Jagd im Gebrauch. » In Poong-Kabayan, wo ich mich wochen-
lang aufhielt«, berichtet Paul Schebesta, » waren die Negrito nie zur
Jagd aufgebrochen, ebensowenig in Pandayan. Auch in Bataan merkte
ich nichts von einer lebhafteren Jagdtitigkeit. Es ist anzunehmen, daf3
die Jagd unter den Negrito in den letzten fiinfzig Jahren stark zuriick-
gegangen ist; sie hat nur noch eine untergeordnete Stellung im Nah-
rungserwerb dieser Aéta3l.«

Die gleiche Verschiebung aus der primitiveren Jagd- und Sammler-
stufe in die hohere der Hackbauern zeigt auch die Wandlung der Be-
kleidung. Die Manideaéta tragen noch die Schambinde aus Bast. Die

139



Zambalesaéta trugen frither einen Schurz aus Baumbast, heute aus
Tuch. Die Frauen haben in ihrer Gewandung nichts Urtiimliches
mehr und kleiden sich wie die Philippinofrauen. Die Festkleidung der
Minner besteht aus Hose, Jacke und, wenn moglich, Zylinder! Feuer
und Feuerbereitung sind iiberall bekannt. Die Manideaéta kochen
noch in Bambusrohren, fast alle andern haben irdene T6pfe. Der Uber-
gang zur SeBhaftigkeit ermoglicht die Mehrung des Hausrats. Die ur-
spriingliche Behausung, die noch vielerorts beibehalten wird, ist der
Wetterschirm aus geflochtenen Palmblittern. Die Schirme werden
nebeneinander aufgeschlagen. Familie wohnt an Familie, jede an ihrer
Feuerstatt.

So zeigt das Bild des alltiglichen Lebens, daB3 die alte Negritokultur
zusehends zerfillt; erstaunlich aber ist, daB sie in den Tanzspielen
noch weiterlebt!

An ein Hochstes Wesen, dem sie einen Teil der Jagdbeute opfern, glau-
ben die Aéta im nordlichen Luzon. Sie schneiden dem erjagten Wild
ein Stiick Fleisch heraus, werfen es gen Himmel und sprechen: » Dieses
[Opfer] auch dir!32« Die Isnognegrito braten ein Stiicklein des er-
beuteten Wildschweins, befestigen es an einem BambusspieB und stek-
ken ihn auf einen Baum mit den Worten: » Herr, wir opfern dir dies,
damit du geneigt seiest, uns [auch fiirderhin] Wildschweine zu geben.«
Ahnlich wird verfahren, wenn ein Hirsch erjagt wurde33, Neben Opfer
und Gebet kennen die Aéta aber die eine bis zwei Néichte dauernde
Talbongfeier, die ein reiches Zeremoniell mit feierlichem Schreiten
und Wechselgesingen ausgebildet hat, von dem Morice Vanoverberg 34
und Paul Schebesta aus Nordluzon berichten 35,

Diese zeremonienreiche Feier wird bei der HeiratsschlieBung, nach
gefihrlichen Erkrankungen und nach einem Begrabnis gehalten. Sche-
besta erlebte sie bei den Zambalesaéta als Erntedankfest und wunderte
sich, daB dabei der Jagd mit keinem Wort gedacht wurde.

Im Gegensatz zu den afrikanischen Pygmaéen ist bei den meisten asia-
tischen Zwergen ein Mittler zwischen Mensch und Gottheit vorhan-
den. Bei den Andamanesen ist es der » Seher«, der neue Lieder und
Melodien erfindet und Mythen auf seine Art neu erzihlt. Bei den Se-
mang sind es der groe und der kleine Hala, die im Namen der Ge-
meinschaft sich mit der Gottheit, seinem » Sohn «, dem Tiger, und mit
den Cenoi in Verbindung setzen und Krankheiten heilen. Bei den
Weddas ist der Mittler zum Zauberer geworden. Bei den Aéta steht
der Alteste der Talbongfeier vor, an der alle Hordenmitglieder teil-
nehmen.

Die Furcht der Aéta vor den Totengeistern stammt vom Animismus
der ihnen benachbarten malaiischen Stimme, besonders von den Phi-

140



lippinos, die zwar Christen sind, aber trotzdem in ihrem Geisterglau-
ben befangen blieben. Von einem Leben nach dem Tode wissen die
meisten Aéta nichts.

Eingehend beschreibt Schebesta Hochzeitsbrauche der Aéta38, die ein
reiches Zeremoniell entwickeln und in der Bewachung der Braut und
ihren Fluchtversuchen vielleicht an frither geiibten Brautraub erin-
nern. Trife diese Deutung zu, dann wire dieses Hochzeitszeremoniell
in seinen mimischen Bestandteilen ein Hochzeitsspiel !

»Die Hochzeit mit ihren Zeremonien und Festen dauert eine Woche
lang. Té4glich wird der Freudentanz Amba aufgefithrt. Am vorletzten
Tag sitzt die vermummte Braut im Kreis der anwesenden Frauen,
wihrend die Ambatinzer, Liebeslieder singend, eine Verwandte des
Briutigams im Tanzschritt umkreisen. Danach sammelt die Braut-
mutter von der Partei des Brautigams Geschenke fir die Madchen.
SchlieBlich tritt der Schwiegervater auf, nimmt die vermummte Braut
an der Hand und zieht die sich Straubende in die bereitstehende
Hiitte, wohin die Angehorigen der Braut auch den Brautigam bringen;
dort serviert die Mutter den beiden die Mahlzeit. Weigert sich jedoch
die Braut, die Speisen zu beriihren, so geht der Tanz weiter. — Auf dem
Platz wird eine mit Griingirlanden geschmiickte Kanzel aus Bambus,
Langolan genannt, errichtet, wohin man am folgenden Tag die Braut
gewaltsam bringt. Thr Vater hilt mit geziicktem Buschmesser bei ihr
Wacht, damit sie nicht das Weite sucht. Sollte sie das trotzdem ver-
suchen oder es ihr gar gelingen, dann kann es vorkommen, daf3 der er-
boste Vater an einem Angehorigen des Briautigams sein Miitchen
kiihlt. Sobald der Brautigam der Braut ansichtig wird, stiirmt er den
Langolan hinauf, hockt sich neben sie nieder und schiebt seinen Arm
in ihren. Darin soll nach Angabe der Leute die EheschlieBung be-
stehen. Die Neuvermihlten steigen vom Langolan herab und gehen
durch einen Bogen, den ein Mann und eine Frau bilden, indem sie
die Arme gegenseitig hochheben und die Fingerspitzen beriihren. Mit
verschlungenen Armen schreitet das Paar auf die Ambatidnzer zu, mit
denen es dreimal die Runde macht, und kehrt dann auf dem gleichen
Weg zuriick, um wieder auf dem Langolan Platz zu nehmen. Inzwi-
schen halten die beiden Familienviter Abrechnung: das Brautgeld
wird Stiick fiir Stiick mit Strichen auf der Scheide des Buschmessers
eingeritzt. So beschrieb man mir in Bataan eine Hochzeitsfeier.«
Schebesta gibt auerdem den Bericht von C.J.Cooke iiber eine Ne-
gritohochzeit wieder und bemerkt dazu: » Unschwer ist aus der Schil-
derung zu erkennen, daB es sich bei dieser Feier um eine fremdartige
Sitte handeln muB, da sie zu der sonstigen Primitivitit der Aéta so gar
nicht paBt.«

141



Tanzspiele

Der Tanz ist auch das Hauptvergniigen der Aéta. Hochzeiten, Begriab-
nisse, profane und religiose Feste sind die willkommenen Anlisse zu
ausgedehnten und wilden Tanzvergniigungen. Dem Bilde der Urkultur
entspricht es, wenn Minner, Frauen und Kinder im Kreise um einen
Mittelpunkt — um eine Stange, um Mianner oder Midchen — sich be-
wegen. Sie halten sich gegenseitig an den Hiiften oder Schultern, stamp-
fen den Takt heftig auf den Boden und singen dazu einténige Lieder.
Sie singen »entweder fiir sich, stindig in schrillen Ténen schreiend,
oder im Wechselgesang « mit den Zuschauern. » Einer der Tdnzer gibt
als Primus inter pares die Schreie und dann auch die Worte von sich,
die darauf von den andern wiederholt werden?®".« Ein besonderer
Schauplatz wird gewihlt, der durch Feuer oder das Mondlicht erhellt
wird. Die Tianzer schmiicken sich zu besonders festlichen Anlissen.
Dieses Gesamtbild der Tanzauffithrungen gibt in allen Einzelheiten
die Situation des Urtheaters wieder, und doch wissen wir nicht, ob die
Ténze bildlos oder bildhaft sind und somit als Theatertinze oder viel-
leicht doch nur als Vorstufen zum Tanztheater betrachtet werden diir-
fen. Beachtenswert ist, wie bei den Andamanesen und Semang, dal3
die Lieder dialogischen und damit dramatischen Charakter besitzen.
Auch Liebeslieder bestehen aus Wechselgesingen. Mann und Frau
singen in ihren Liedern bisweilen die Geschichte ihrer Liebe. » Sie neh-
men stets die Form einer musikalischen Konversation an?.« Stammt
das dialogische Lied aus dem Tanzspiel ? Fast mochte man es glauben,
wenn man den » Liebestanz « betrachtet, von dem W. A. Reed 1904 be-
richtet 3°mm Liebestanz nimmt ein Mann und ein Weib teil. Die Frau
bewegtsich gleichgiiltig und passiv und verlidB3t ihren Platz nicht, wenn
sie auch ihre Fiile im Takte der Musik bewegt, wie denn die Frauen
der Negrito nicht solche eifrige und unermiidliche Ténzer wie die
Minner sind. Der Mann umkreist im Tanz die Frau und wirft dabei
verliebte Blicke auf'sie. Er kommt ganz dicht heran, entfernt sich dann
wieder, schldgt dabei seine Hinde im Takt und fiihrt die verschieden-
sten Bewegungen aus, die auf die Frau eine Anziehungskraft ausitben
sollen, Unter Umstianden steigern sich die Liebestinze bis zur Obszo-
nitiat.q

Das Werbespiel zeigt die Urform des Kreistanzes um einen Mittel-
punkt, den hier die Frau bildet. Das Lied hat dialogischen Charakter.
Der Rhythmus wird durch das Lied, das Stampfen der Frau und das
Hindeschlagen des Mannes markiert. Irgendwelche Zuriistungen oder
Requisiten verlangt der T'anz nicht; so hat er in seiner reinen Mimesis
ein sehr urtiimliches Geprige.

142



Das KamMPFsPIEL wirkt ebenso altertiimlich. Es ist »der bei weitem
realistischste aller Negritotdnze. Er ist deshalb vielleicht auch der ilte-
ste. Nachdem sich die Musiker [von den Instrumenten wird nichts
gesagt] gut eingespielt haben, springen zu Beginn des Tanzes die bei-
den Krieger von verschiedenen Seiten in den Kampfplatz, wobei sie
laut schreien und die Waffen schwingen. Sie machen dann die charak-
teristischen Fers- und Zehbewegungen des Negritotanzes und werfen
dabei fortwiahrend einander feindselige Blicke zu. Darauf nihern sie
sich einander langsam mit gespanntem Bogen, als ob sie aufeinander
schieBen wollten. Sie scheinen dann ihre Absicht zu Andern, oder die
Gelegenheit fiir den tédlichen SchuB3 scheint nicht giinstig zu sein, so
daB sie sich wieder nach dem Ende des Kampfplatzes zuriickziehen.
Dann néhern sie sich wieder einander; jeder richtet den gespannten
Bogen nach oben und dann gegen den Boden und schwért, den andern
toten zu wollen. Jetzt erspiht einer eine giinstige Gelegenheit zum
SchuB. Seine Sehne schwirrt, und der Gegner féllt zu Boden. Der Sie-
ger stof3t einen Triumphschrei aus, tanzt auf den Korper des gefallenen
Feindes zu und schneidet ihm den Kopf mit seinem Bolo ab. Laut for-
dert er die Verwandten des Toten zur Rache auf. Da sich aber nie-
mand zeigt, so hilt er das Haupt des Feindes in die Héhe und st6Bt
frohlockende Rufe aus, um sie durch Verhéhnung zur Antwort zu
bringen. Doch es kommt immer noch niemand. Er wartet und lauscht
noch eine Weile, dann legt er den Kopfneben den Rumpfund bedeckt
den Korper mit Bliattern und Erde. Gewohnlich dauert der ganze Tanz
eine Viertelstunde, in der der Sieger keinen Augenblick in seiner Be-
wegung innehilt oder aus dem Takt kommt40.«

Wiederum bleibt der mimische Kreistanz spiirbar, denn der besiegte
Kémpfer wird bald zum Toten und damit zum unbeweglichen Mittel-
punkt der Aktion. Als einzige Requisiten fithren tiber das Liebesspiel
hinaus die Waffen. Die Pantomime — wie geht die Szene des Kopfens
vor sich ? —zeigt eine iiberraschend reiche Ausgestaltung. Da der Tanz-
schritt trotzdem nicht aufgegeben wird, halten sich, wie stets im Ur-
theater, Mimesis und Rhythmik die Waage.

Der » M ARTERTANZ« mutet wie die Erinnerung an geschichtliche
Ereignisse an. Der Kreistanz bildet sich auch hier. Mittelpunkt ist ein
Pfahl, an den der » Gefangene « gebunden wird. Dieser unbewegliche
Darsteller aber hat nicht einen, sondern ein ganzes Dutzend Gegen-
spieler, die sich im Chor tanzend und schreiend um ihr Opfer bewegen.
Die Ménner beginnen langsam »in der gewdhnlichen Tanzweise « den
Marterpfahl zu umschreiten. »Die Bewegung wird schneller und schnel-
ler und steigert sich bis zu wahnsinnigen Spriingen. Aufs héchste er-

143



hitzt, ziehen die Tanzer ihre Messer, fallen iiber ihre Beute her und
hauen sie, wie es scheint, in Stiicke. Wenn der Tanz zur Nachtzeit bei
Feuerschein aufgefithrt wird, macht er einen héchst grotesken und
graBlichen Eindruck. Die nackten schwarzen Korper, vom Feuerschein
beleuchtet, die markerschiitternden Schreie und die dimonischen Ge-
stalten der heulenden und springenden Ténzer erinnern, wie Reed
sagt, an die indischen Kriegstinze*!.«

Zwei heitere Tanzspiele entnehmen ihre Motive der Lebensmittel-
beschaffung: Honigspiel und Kartoffeltanz.

Im HonNicspieEL »springt der Darsteller auf den freien Platz und
macht zunichst die einleitenden Bewegungen, die bei allen Ténzen
ausgefithrt werden. Er tanzt im Kreise herum und klatscht dabei wie
zur Aufmunterung [nein! zur Markierung des Rhythmus!] in die Han-
de. Nachdem er einige Male auf diese Weise herumgetanzt ist, ent-
deckt er plotzlich das Bienennest, das durch ein Tuch an einem Pfahl
dargestellt wird. Er néhert sich langsam und beschattet die Augen, um
besser sehen zu kénnen. Nachdem er sich davon tiberzeugte, dal3 er
tatsachlich einen Fund gemacht hat, ziindet er eine Fackel an, macht
die Bewegungen des Kletterns, hilt dann die Fackel unter das Nest,
wird dabei aber anscheinend mehrere Male gestochen und muf} sich
infolgedessen zuriickziehen. Er wiederholt dieselben Handlungen so
lange, bis alle Bienen ausgeriuchert sind und der Honig gesammelt ist.
Der Erfolg wird nun ordentlich gefeiert, wobei er vom Honig trunken
und sehr vergniigt wird 2.«

» Das Tuch an einem Pfahl « stellt das Bienennest auf dem Baume dar:
es ermoglicht den iiblichen Rundtanz um einen Mittelpunkt. Ein wei-
teres Requisit ist die brennende Fackel. Alles tibrige ist rhythmisierte
Laut- und Bewegungsnachahmung. Der Tinzer singt, der Chor im
Kreis der Zuschauer antwortet. Das ist jene urtiimliche Singspielform,
die von den Auffithrungen Mba-Solés nur dadurch abweicht, daB3 bei
den Tiersingspielen in Gabun der feste Mittelpunkt fehlt.

Beim KARTOFFELTANZ ist man versucht, an ein agrarisches Spiel zu
denken. Das ist nicht der Fall, denn es stellt dar, wie ein Aéta, der ein
Sammler und Jé4ger und kein Pflanzenbauer ist, in einen fremden Kar-
toffelacker einbricht, sich mit einem Sack voller Friichte davonmacht

TAFEL VII

Semang in Malaia. Vorbereitung zum Tanz: Die Semang malen mit Ruff breite schwarze
Streifen auf das Gesicht, die Brust und den Riicken.

144






9

W

-

AN




und schlieBlich zusehen muB, wie seine Beute im reilenden Strom da-
vonschwimmt. Welch liebenswiirdiger Humor und welch liebenswiir-
dige Warnung vor straflichem Diebstahl! W.A.Reed hat auch diesen
Pantomimentanz beschrieben43.

»Das anfingliche Tanzen ist Zhnlich wie beim Bienentanz. Der Vor-
filhrende sieht dann, wie es scheint, plotzlich einen Kartoffelacker und
macht sich nun daran, in den verschiedensten Bewegungen die Kar-
toffeln auszugraben. Wiahrend der ganzen Zeit hélt er scharf Wacht,
damit er beim Diebstahl nicht entdeckt wird. Er stellt dann dar, wie er
die Kartoffeln in den Sack steckt und ihn tiber seine Schultern wirft.
Darauf arbeitet er sich durch die Hecke und schneidet sich mit einem
Messer einen Weg durch das Dickicht, bis er zu einem FluB kommt.
Hieraus erkennt man, daf3 der Kartoffelacker niemandem aus seinem
eigenen Dorfe gehort. Er untersucht die Tiefe des Wassers mit einem
Stock. Da es zu tief ist, schaut er sich nach einer andern Stelle um. Er
verliert jedoch hier seinen Halt, liBt den Sack fallen, und der reiBende
Strom entfithrt die Beute aus seiner Reichweite. Wihrend der ver-
schiedenen Bewegungen der Vorfithrung wird die Tanzbewegung bei-
behalten; der Korper ist vorwérts gebeugt, und die FiiBBe verlassen ab-
wechselnd in schnellster Bewegung den Boden, wobei sie stets im Takte
mit der Musik bleiben. Der Téanzer zeigt dabei eine solche Geschick-
lichkeit und Unermiidlichkeit, wie sie kaum sonst irgendwo anzutref-
fen ist.«

Die Zahl der Darsteller bleibt in den Aé&tatanzspielen meist gering:
Bienen- und Kartoffeltanz kommen mit einem Darsteller aus. Beide
besitzen einen Gegenspieler in einem leblosen Gegenstand, einmal im
Bienennest auf der Stange, das andere Mal im Kartoffelsack, der aber
vielleicht, wie die Bienen, nur durch das Spiel des Darstellers »sicht-
bar« wird. Im Liebesspiel und Kampfspiel treten sich zwar zwei Dar-
steller einander gegeniiber, aber sowohl die Frau im Liebesspiel als
auch der zweite Mann im Kampfspiel erhalten dabei verhéltnismaBig
passive Rollen: sie sind, vor allem die Frau, der Mittelpunkt, der um-
tanzt wird. Im » Marterspiel « tritt an Stelle eines einzigen Téanzers ein

TAFEL VIII

Oben: Semang auf Malaia. Siidsiam. Minnertanz. Jum Rhythmus von Klangstiben
und malaiischen Felltrommeln tanzen die Semang in wilden Spriingen aufeinander zu,
Sassen sich an den Hdinden und stieben wieder auseinander.

Unten: Semang: Kenta in Malaia. Horspiel im Bambusurwald! Das » Publikum« singt
im Pandhorspiel den Refrain der Lieder, die der Hald im » Hérspielstudio «, in der Palm-
bldtterhiitte, anstimmd.

1o 145



ganzer Tanzchor. Da der Gefangene unbeweglich an den Pfahl ge-
bunden ist, vermag er auch nur die Rolle des umtanzten Mittelpunktes
zu spielen. Das » Ein-Mann-Theater«, das bei den Gabunpygméien
so eindriicklich in Erscheinung trat, erweist sich tiberraschend auch
bei den Negrito als hochaltertiimliche Spielform.

Nun zeigt sich mit aller Deutlichkeit, daB3 die bildlosen und die bild-
haften T4nze die genau gleiche Form aufweisen, und man ist versucht
anzunehmen, daf3 auch die von den Forschern als bildlose Rundtinze
geschilderten Spiele echtes Tanztheater sein kénnten; denn es ist ja,
wie vielfiltige Erfahrungen zeigen, oft schwer, in allen Tanzauffiih-
rungen die Rollendarstellung zu erkennen, zumal die meisten Forscher
fir das Rollenspiel so wenig Verstindnis hatten, dal3 sie meist achtlos
oder gar verichtlich dariiber hinweggingen.

Erntefest und Erntespiel

Die Gebetsfeier der Aéta erlebte Paul Schebesta 1938 bei den Kabayan-
zwergen in Pandayan im Bergland von Zambales der Philippinen-
hauptinsel Luzon*. Sie ist darum von Bedeutung, weil sie iiber man-
che gesangliche und tinzerische Zeremonien zum Hoéhepunkt eines
Kultspiels hinfiihrt. Dabei ist darauf zu achten, daf3 die meisten Aéta,
die noch vor einem halben Jahrhundert fast ausschlieBlich Sammler
und Jager waren, inzwischen zum Hackbau iibergegangen sind, was
gerade kultische Feiern grundlegend dndern muB. So ist die Talbéng-
feier denn auch ein Dankfest fiir gute Ernte und eine Bitte fiir das Ge-
deihen der neuen Aussaat. Aus dem Talbongfest seien fiinf wichtige
Brauchtumsgruppen herausgehoben. Das Fest dauert fiinf Tage, wird
nach der Ernte gefeiert und unter einem an eine Hiitte angebauten
Strohdach abgehalten. Am Vorplatz neben der Hiitte lodern zwei
groBe Feuer; in der einen Pfanne kocht der Reis, in der andern Fleisch.
» Unter dem Sonnendach wechselten ausgelassene Tanzvergniigungen
der Jugend mit den ernsten Talbonggesingen der Alten ab.«

»Erster Akt«: Ténze der Midchen. » Eine holde Maid entlockte der
nie fehlenden Gitarre schmachtende Weisen. Ein junges, hiibsches und
von den Burschen vielumschwirmtes Médchen sprang in die Mitte,
zupfte ihr buntes Kattunkleid zurecht und begann zu tanzen. Ge-
schmeidig wiegte sie ihren schéngewachsenen Kérper hin und her, be-
wegte grazios die Arme, schaute dabei bald kokett lichelnd die Um-
stehenden an, bald senkte sie ziichtig die Blicke zu Boden, dann ver-
doppelte sie den Rhythmus, schwang sich im Kreis, klatschte in die
Hinde, stampfte mit den FiiBen, und husch war sie wieder in der Schar
verschwunden.«

146



» Zweiter Akt«: Pantomimische Ténze der Burschen. » Nach ihr trat
ein sehniger Bursche auf, den federgeschmiickten Bambuskamm im
wolligen Haarschopf, das Buschmesser im schmalen Lendenschurz,
mit einem aller Bewunderung werten Tanz. Er iiberbot sich in un-
glaublich gelenkigen, akrobatischen Koérperverrenkungen, die er im
Tanzrhythmus ausfiihrte, und begleitete alles mit rhythmischem Héan-
deklatschen und einer hervorragend anschaulichen Pantomime, die den
Sinn des Tanzes wiedergab. [Was die Pantomime darstellte, sagt
Schebesta leider nicht!] Seine jeweils nur kurzen, weil sehr anstren-
genden Vorfithrungen ernteten lautes Lob, besonders von seiten der
Frauen.«

» Dritter Akt«: Der kultische Talbongtanz. » Ein alter, bartiger, hoch-
gewachsener Mann, nur mit einem Lendenschurz bekleidet, trat in die
Mitte. Die Gitarre verstummte, als er, langsamen, gemessenen Schrit-
tes im Kreis um einen Stiitzpfosten schreitend, die linke Hand vor den
Mund gelegt, mit sonorer Stimme einen langgezogenen Ton hervor-
stieB. Sooft er diese gezogenen niselnden Laute in verschiedenen Ton-
lagen vorbrachte, hielt er stets die eine Hand an den Mund; bei artiku-
lierten Gesidngen legte er auch die Arme kreuzweise uiber die Brust
und schaute ernst vor sich hin. Er hatte schon einige Runden um den
Pfosten gemacht, als sich ihm andere M#nner, immer dem Alter den
Vortritt lassend, anschlossen und mit ihm den Pfosten umkreisten. Da-
bei hielt der Hintermann entweder den Schurzzipfel des Vorderman-
nes fest oder er legte einen Arm um dessen Nacken, so daB er mehr
neben als hinter ihm trippelte. In der Regel waren es funf bis zehn
Mainner, die an diesem ernsten Talbongtanz teilnahmen. Hin und wie-
der wurde der gemessene Tanzschritt durch Hiipfen und der ernste,
getragene Gesang durch wildes Jauchzen unterbrochen, das aber nur
einen Moment dauerte, um dann gleich wieder in die ernste Tonart
iiberzugehen. Das alles nahm sich sehr feierlich aus, bis auf die kurzen,
ich mochte sagen ausgelassenen Intermezzos, in denen die Médnner wie
von Taranteln gestochen jauchzend umhersprangen. Eine solche Run-
de dauerte zehn bis zwanzig Minuten, dann traten die Manner ab, die
Gitarre erténte und der lustige Tanz der Jugend oder Gesang und
Spiel setzten wieder ein.

Den Talbéngtanz der Manner begleitete weder ein Musikinstrument
noch Hindeklatschen. Zwei Gesangsarten wechselten einander ab:
entweder sang man nur unartikulierte Laute, dhnlich Choralténen,
wobei aber die Endsilbe langgezogen wurde, einerlei, ob man die
Hand vor Mund und Nase hielt, um den niselnden Ton hervorzubrin-
gen, oder ob man frei heraussang. Der Vorsinger sang einen Choral-
ton, und die andern fielen ein. Der dem Vorsinger folgende Alte setzte

147



einen Takt spater im Diskant ein, womit ein belebender Gesangseffekt
erreicht wurde. So sang man Vers fiir Vers, fing mit dem langgezoge-
nen A-a-a-a an, das in der Tonlage wechselte, dann schob sich der arti-
kulierte Gesangsvers ein, der wieder durch das langgezogene unartiku-
lierte A-a-a-a des Vorsingers abgelost wurde.

Die andere Sangesart zeichnete sich durch lebhafte Rezitation impro-
visierter Texte aus. Der Vorsidnger zitierte einen Vers, und die andern
fielen ein; nur der Zweitilteste setzte einen Takt spéter ein und sang
im Diskant einen andern Text zwischendurch. Der erste Vortrag war
feierlich, getragen, der zweite frohlich, fast ausgelassen. Dabei spran-
gen und jauchzten die T#nzer, wie wenn sie von Sinnen wiren, bis sie
das letzte feierliche A-a-a-a des Vorsingers wieder in Reih und Glied
und gemessenen Tanzschritt zwang. .. An den Talbongtinzen nahmen
niemals Frauen und Midchen teil.«

»Vierter Akt«: Das Opferspiel. » In der Hiitte, in der die Talbong-
feier abgehalten wird, ziindet man eine Kerze an, um die herum fiinf
Haufen Nahrungsmittel aufgeschichtet werden, und zwar: Reis, Hubi
[ Jams], Kamote [SiiBkartoffel], Loko- und Autakbohnen. Der Alteste,
der der Gebetsfeier vorsteht und den Apo Katawan [so wurde jetzt
Gott genannt] darstellt, legt sich der Lange nach, mit dem Gesicht auf
den Boden, vor die aufgehduften Gaben und beharrt so unbeweglich
wie tot. Alle Festteilnehmer sind zur Stelle, Minner, Frauen und Kin-
der, sie knien im Kreis um die Gaben und um Apo Katawan. Gott
wird also in einer Zeremonie dramatisch dargestellt. Im Gebet wendet
man sich an Apo Katawan, streichelt ihn dabei, bittet ihn aufzustehen
und sie anzuhéren. SchlieBlich hebt man ihn mithsam auf und bringt
ihn in Hockerstellung. Jeder tritt an ihn heran und kiit ihm die Hand
zum Dank fiir die Gaben, die man im letzten Jahr erhalten hat, und
bittet um Gedeihen der neuen Frucht sowie um Gesundheit im neuen
Jahr. Dabei sprechen die Alten, Minner wie Frauen, ihren Dank auch
miindlich aus.«

» Fiinfter Akt«: Das Orakelspiel. » Nun kniete sich der Apo Katawan
vor den mit Gaben bedeckten Altar in Hockerstellung nieder, umringt
von den Alten. Mit geschlossenen Augen [Trancezustand] beantwor-
tete er die Fragen, die die Alten an ihn stellten, las aus der Hand und
aus den Kerzenflammen die Zukunft, Krankheiten oder was immer,
indem er die Hénde 6fters um die Flammen legte. Pan Milian hatte
um seine Pfeile geschickt, die er am Kérper, an den Beinen und dem
Kopf entlang strich und dann neben das Zuckerrohr auf den Altar
legte. Angeblich wollte er sich damit den Segen fiir seine Waffen er-
bitten, um das ganze Jahr hindurch vor Jagdunfillen geschiitzt zu sein.
Danach reichte man den Arrak in einer Tasse umher, zuerst dem Apo

148



Katawan, dann den altesten Mannern und Frauen. Dabei gingen die
Kerzen aus, die Gebetszeremonie war zu Ende.«

Man wird den » fiinf Akten « der Gebetsfeier eine Steigerung zu immer
wesentlicheren Zeremonien zugestehen miissen. Dem frohen Tanz der
Mzédchen folgt der pantomimische Tanz der Burschen. Der kultische
Minnertanz um den Pfahl, der ohne Zweifel religitse, vielleicht auch
theatralische Bedeutung besitzt, wird von Wechselgesangen begleitet.
SchlieBlich folgen die beiden SchluBakte, die reine Kultspiele sind, da
der Alteste die Gottheit mimisch darstellt, die Opfer empfingt und
Fragen beantwortet. Die Gaben im Opferakt deuten auf Agrarkulte.
DaB Pan Milian auch seine Pfeile auf den Altar legt und damit Jagd-
glick erbittet, zeigt mindestens den Versuch, Jagd und neuen Brauch
zu verbinden. Die Gottesdarstellung im Opfer- und Orakelspiel scheint
uralter Brauch zu sein, der sich mit den Gotteshorspielen der Semang
trifft. Auch die Tatsache, daB alle Musikinstrumente, die nicht an-
gestammtes Aétagut sind, verstummen und nur Wechselgesinge den
kultischen Talbéngminnertanz um den Pfahl begleiten, deuten auf
altere Kulturschichten, als sie in der Opferung der Pflanzen erscheinen.
Kulttanz um den Pfahl, Gottesdarstellung, Wechselgesinge entstam-
men den vorpflanzerischen Uberlieferungen der Aéta.

5. DIE WILDEN WEDDA AUF CEYLON

Die Mischkultur der Wedda

Die braunhiutigen, schwarzhaarigen, kleinwiichsigen Wedda, die im
Durchschnitt eine Héhe von hundertsiebenundfiinfzig Zentimeter er-
reichen, sind die Ureinwohner Ceylons. Sie hausen zwischen den Ost-
hingen des Mittelgebirges und dem Meer und gehéren drei verschie-
denen Kulturstufen an. Die Dorfwedda sind seBhaft und treiben Acker-
bau. Die Kiistenwedda sind stark mit den schon Jahrhunderte vor
Christus in Siidindien eingedrungenen Tamilen verbunden, die Acker-
bauer und Handwerker sind und eine berithmte Literatur besitzen. —
Die Waldwedda oder Wilden Wedda fiithren ihre urspriingliche Le-
bensweise noch weiter, gehen mit dem Bogen auf die Jagd und sam-
meln Wurzeln, Blitter und Honig. Sie tragen den Lendenschurz aus
Blittern, neuerdings auch aus Baumwolle, und errichten Windschirme
aus Zweigen. Die Ehe ist monogam, die Gattenwahl frei, Mann und
Frau sind gleichberechtigt. Leben und Wirtschaft also entsprechen
dem Bilde der Urkultur.

Mit dieser Urschicht haben sich zahlreiche Elemente héherer Kultu-

149



ren vermischt. Einzelfamilien, die unter Windschirmen wohnen, fin-
den sich oft zu gréBeren Gruppen unter iiberhingenden Felsen zu-
sammen: der Ubergang zur SeBhaftigkeit kiindet sich an. Familien
und Einzelpersonlichkeiten besitzen Grund und Boden. Jeder Wedda
gehort zu einem exogamen Clan, der sich mutterrechtlich vererbt. Die
Wilden Wedda malen Felsbilder wie die Buschménner und Magda-
lénienjager. Mittler zwischen Menschen und Geistern — Ahnen, He-
roen, Gott—ist der Schamane: ein Priesterstand hat sich gebildet. Vom
hoéheren Jagertum her hat Jagdzauber, von Pflanzenbauern her Ahnen-
kult die Wilden Wedda stark beeinfluft.

Die Toten werden in den Wohnhéhlen oder unter den Felsvorspriingen
liegen gelassen und mit Blittern und Zweigen zugedeckt. Gebrauchs-
gegenstinde und Speisen werden nicht ins Grab gelegt. Die Seele des
Toten bleibt eine Zeitlang in der Nihe des Korpers. Der Schamane
opfert am Grab, was die Wedda am kastlichsten diinkt: Reis und
Kokosmilch, wo sie fehlen Jams und Wasser. Der opfernde Schamane
wird vom Toten besessen, erklirt als » Geist « — er spielt also in Trance
die Rolle des Totengeistes — die Annahme des Opfers und verspricht
seinen Verwandten Jagdgliick. Darauf wird das Opfer von den Ver-
wandten verzehrt, die selber oft besessen werden. Totenkult also ist die
Grundlage des eigenartigen Theaters der Wilden Wedda. Dahinter
aber erscheint deutlich ein dlterer Gotteskult.

Die Wedda glauben, die Yaka — die Geister — diirfen Opfer nur mit
Erlaubnis des Hochsten Geistes, des Kande Yaka, in Empfang neh-
men. Die Geister begeben sich nach dem Tode zu ihm, der vom Scha-
manen stets zuerst angerufen wird, weil er den Totengeist zur Opfer-
stiatte bringt. Kande Yaka ist auch der Herr des Wilds und zeigt dem
Jager dessen Fahrte. Zwar sagen die Wedda, Kande Yaka sei der Geist
eines berithmten Jéigers der Urzeit, der Kande Wanniga geheillen ha-
be. Da er aber der héchste Herr der Toten und der jagdbaren Tiere ist,
dem die edelsten Teile des Wilds, ein Stiick vom Kopfund von der Brust,
und die kostbarste Frucht, die KokosnuB, geopfert wird, ist die Annah-
meberechtigt, daf3 sich indiesem » Urahnen « einurspriinglich Héchstes
Wesen der Wilden Wedda verbirgt, das durch den Ahnenkult zu einem
»berithmten Jager der Urzeit« erniedrigt wurde 5. Die Opferzeremo-
nien, die den Charakter von Kultspielen tragen, erhérten diese Auffas-
sung.

Lauberspiele der Wilden Wedda
Der Sambarhirschkult, der am Tage nach einer Hirschjagd stattfindet,

besteht aus zwei Teilen: dem Dankopfer fiir die erfolgreiche Jagd und
der dramatisch vorgetragenen Bitte um neues Jagdgliick.

150



Geopfert wird ein Teeil des Kopfes und der Brust — das Tieropfer — und
auBerdem Reis und KokosnuB3 — das Pflanzenopfer. Ein Dreiful [Muk-
kaliya] wird errichtet, eine irdene Schale [Kirikoraha] daraufgestellt
und der Zeremonialpfeil [Aude] daraufgelegt. Der Pfeil wird gerau-
chert, damit Kande Yaka [die Gottheit] den Weihrauch riecht und
sich daran freut. Gleichzeitig wird in einem Gesang Kande Yaka an-
gerufen. Die Teilnehmer am Kult singen mit und schlagen mit den
Hinden den Rhythmus auf die Lenden. Der Schamane ergreift Pfeil
und KokosnuB, tanzt um die Opferschale, gerat in Ekstase und zerteilt
die Kokosnuf3 mit dem Pfeil. Das Kokoswasser tropft in die Schale.
Mit heiserer Stimme verspricht der Geist aus dem Munde des Scha-
manen den Anwesenden neues Jagdgliick. Der Schamane wird also in
dem Augenblick, in dem die Gottheit von thm Besitz ergreift, selber zu
Kande Yaka, zum Gottesdarsteller, der als hochste religiose Autoritit,
als Herr des Wilds, Jagdgliick verheiB3t. Diese Inkarnation der Gott-
heit erfolgt im Verlaufe der Zeremonien noch ofters. Einen neuen
theatralischen Bestandteil bringt die kultische Jagd. Wieder wird der
Schamane von Kande Yaka besessen. Er hilt den Aude in der Hand
und entdeckt Fiahrten des Sambarhirsches. Er verfolgt sie. Ein Beglei-
ter nimmt dem Schamanen den Aude aus der Hand und reicht ihm
Pfeil und Bogen. In héchster Erregung wird das Wild, sobald er es in
Form eines auf den Boden gelegten Korbes vor sich sieht, mit dem Pfeil
getroffen. Wihrend der Pfeil fliegt, im Augenblick der hochsten Span-
nung, sind die Krifte des Schamanen erschopft. Er fillt beinahe be-
sinnungslos nach riickwirts in die Arme des bereitstehenden Helfers.
Doch noch hat Kande Yaka ihn nicht verlassen. Der Schamane richtet
sich auf, begibt sich zur Beute — zum Korb, der den Sambar dar-
stellt—, um sich zu iiberzeugen, ob der Pfeil tédlich gewirkt habe. Dann
kehrt er zur Opferschale zuriick, beugt sein Haupt dariiber, ergreift
den Aude, legt ihn jedem Teilnehmer auf den Kopf und prophezeit
ihm Jagdgliick 8. Nun ergreift er die KokosnuBschalen — die Milch ist
inzwischen aus dem Fleisch gepreBt worden —, tanzt um den Opfer-
topf Kirikoraha, beugt sein Haupt dariiber, damit Kande Yaka, den
er immer noch darstellt, trinken méchte. Er hebt mit den Hinden
Milch aus der Schale und verspritzt sie iiber die Teilnehmer, denen
damit gute Jagd verheilen wird. Auch der Hund bekommt seinen
Teil!

Der Schamane erwacht aus seiner Trance. Im Mittelpunkt des Jagd-
zaubers also steht die gemimte Jagd. Rundum aber krinzt sich eine
Reihe von magischen Zeremonien. Aude und Milch der geopferten
KokosnuB iibertragen die Kraft der im Spiel jagenden Gottheit auf die
Jager. Eigentlich wird hier nicht nur Jagd-, sondern auch Sammler-

151



gliick verheiBen! An Stelle der Kokosnuf3 hat man sich vielleicht ur-
spriinglich Jamswurzeln vorzustellen.

In dhnlicher Form wird die Erzauberung von wildem Honig und Jams
und die Erjagung des Wildschweins zelebriert. Der Wildschweinzere-
monie liegt eine mythische Erzihlung zugrunde. Einst begaben sich
Minner und Frauen auf die Suche nach Jamswurzeln. Auf einmal jag-
ten die Hunde ein Wildschwein auf. Die Minner folgten den Hunden,
trafen auf das Wild, vermochten es aber nicht zu téten. SchlieBlich
ergriff eine Frau Pfeil und Bogen und erlegte das Wildschwein. Mann
und Schwager halfen ihr dabei. Alle damals an der Jagd beteiligten
haben besondere Geisternamen, die im Kultspiel wiederkehren. —
Nacheinander wird der Schamane von allen damals an der Jagd be-
teiligten besessen: er stellt also simtliche in der Mythe genannten
» Geister « dar. Ein tischartiges Gestell wird errichtet, das » Schwein «
aus einem Biindel von Blattern, Gras und Zweigen hergestellt und auf-
gehingt. Wenn der von der Jéigerin besessene Schamane das Schwein
erstechen will, zieht ein Knabe es mit einer Schlingpflanze weg, um
die Schwierigkeit der Jagd anzudeuten. Der Jéger hetzt die Hunde auf
das Wild, wird verwundet, verbunden und geheilt und erlegt schlieB3-
lich das Schwein. Der Knabe, der es immer wieder wegzog, ahmt das
Quicken desverendenden Schweinsnach??. Ein kultisches » Ein-Mann«-
Theater, dessen Gegenspieler das kiinstlich hergestellte und bewegte
»Schwein « ist!

"Das wichtigste Jagdmittel ist der todbringende Pfeil. Im » Pfeiltanz «
spielt er die Hauptrolle. Der Schamane steckt den Aude entweder in
den Boden und umtanzt ihn oder er hilt ihn wihrend des Tanzes in
der Hand. Kande Yaka, von dem der Schamane besessen wird, ist also
der Gott der Jagd, der Herr des Wilds, der als stets treffsicherer Jager
den Pfeil trigt und darum auch Itale-Yaka, Pfeilgeist, genannt wird.
Der Pfeiltanz wird aber nicht nur von einem Schamanen, sondern oft
auch von einem oder mehreren Jégern aufgefiihrt. Seligmann sah ihn
einmal von einem Schamanen und einem Jiger gemeinsam getanzt48,
Zwei Biischel von Blittern des Nabaumes wurden an den Pfeil gebun-
den, das eine dicht an der Fiederung, das andere direkt an der Spitze.
Der mit diesem »Blitterkleid« kostiimierte Pfeil — bedeutet das Blatter-
kleid das Gewand des Gottes oder wird damit wie im Wildschwein-
spiel das Tier dargestellt? — wird in den Boden gesteckt. Beide Ténzer
bewegen sich gemessen um den Pfeil und rufen singend die helfende
Gottheit an. Bald wird der Schamane vom » Pfeilgeist«, der Jagdgott-
heit, besessen, tritt auf einen der Zuschauer zu und verspricht ihm fiir
den andern Morgen die Erjagung eines Sambarhirsches in westlicher
Richtung. Mehrmals biicken sich die Ténzer tief auf den Pfeil herab,

152



daB seine Blitterbiischel und ihre Haare sich mischen. Der Schamane
erkliarte nachher, daB3 der Pfeilgeist auf den Pfeil herabsteige, dann in
den Blattern sich aufhalte und schlieBlich auf den Tanzer tiberspringe.
Wenn sie ihre Kopfe wieder auf den Pfeil beugen und schiitteln, springt
der Geist auf die Blatterbiischel und den Pfeil zurtick und entschwin-
det. |

Der chorische Pfeiltanz, den Paul und Fritz Sarasin4® beschreiben, 18t
kaum mehr ahnen, daB es sich dabei um einen Rollentanz, also um
Theater handelt. Der Pfeil wird in den Boden gesteckt. In zwei Kreisen
stellen die Ménner sich rundum auf und bewegen sich tanzend in der
Gegenrichtung des Uhrzeigers. » Der einzelne Tédnzer nimmt in der
Auffithrung seiner Drehungen auf seinen Nachbarn keine Riicksicht,
sein einziges Ziel ist — tanzend — um den Pfeil herumzukommen; so
machen die Téanzer nicht im selben Moment dieselbe Bewegung.« Der
Tanzrhythmus wird durch Schlagen auf die Bauche markiert. Dazu
»keuchen sie einténig einen heulenden Gesang« hervor. Tanzbewe-
gung, »Lied« und Klatschen auf den Bauch steigern sich stindig.
»Nach einiger Zeit fillt einer nach dem andern der Linge nach er-
schopft auf den Boden, und zwar auf den Riicken, indem er zugleich
krampfartig an allen Gliedern zittert. Plotzlich erheben sich dann alle
mit einem Mal, und der Tanz ist zu Ende.«

E.Deschamps erzihlt®® von einem nichtlichen Tanz der Wedda, den
er als Abwehrtanz gegen wilde Tiere deutet, der aber offenbar ein
Zaubertanz zur Mehrung der jagdbaren Tiere ist. » Der Mond erhob
sich eben; ein Reisigfeuer warf ersterbende Schimmer in das Busch-
werk. Alles war still: hingestreckt auf die Erde, ohne Ordnung durch-
einander, den Koérper auf kaum wahrnehmbare Art bewegend, begin-
nen die Wedda plétzlich die ersten Verse eines Gesanges. Mit einem
Mal erheben sich alle zusammen mit Heftigkeit, und der ziigellose
Tanz beginnt. Sie schreien aus Leibeskriften und werfen ihren Bauch
in héchst unanstandiger Art vor- und riickwirts. Die Arme in der Luft,
springend, sich verfolgend, jetzt alle getrennt, dann zu einer Gruppe
vereinigt, sind Unordnung und Larm auf ihrem Héhepunkt. Endlich
wird die Atmung keuchend... nehmen sie wieder ihre Lage in einer
einzigen Bewegung ein, schweigend und unbeweglich.«

Die beiden Grundformen des Tierspiels des Zauberjiagertums scheinen
bei den Wedda vertreten: T6étungsmagie als Jagdzauber und Befruch-
tungsmagie als Vermehrungszauber. Beide Spielgattungen gehoren
nicht der Urkultur, sondern dem zaubernden Jagertum an.

Mit den zauberischen Sammel- und Jagdspielen stehen wir ebenso wie
die Urkultur einer véllig fremden Erscheinung kultisch-theatralischer
Darstellung gegeniiber, die in vielen Zauberkulturen in iiberraschende

153



und vom Standpunkt des Theaters her in kaum erforschte Gebiete
fithren. Im Theater der héheren Jager und in mutterrechtlichen Pflan-
zenbauerkulturen hat das magische Theater seinen Hoéhepunkt er-
reicht. Man mul3 bei Betrachtung des Urtheaters auf diese vollig an-
ders geartete Spielkunst hinweisen, um Wesen und Ausdrucksformen
des Urkulturtheaters um so deutlicher hervortreten zu lassen.

Urkulturspiele der Wilden Wedda

Die Forscher haben dem Theater, wenn es nicht zufillig laut und iiber-
raschend in Erscheinung trat, wenig Beachtung geschenkt. Nach dem
» Pfeiltanz « haben Sarasin und Seligmann so oft gefragt, da3 die Wil-
den Wedda ihn vor den WeiBen als Bitte und Dank fiir Geschenke auf-
fuhrten. » Mit dieser Anschauung verkniipft sich wohl die Hoffnung
auf jeden Erfolg tiberhaupt«, bemerkt Sarasin®!, »so fithrten unsere
Weddas stets gern vor uns den Pfeiltanz auf und kamen nach Beendi-
gung desselben sofort auf uns zu, noch keuchend und schweiBiiber-
stromt, und hielten ihre hohlen Hinde hin, um ein Geschenk zu er-
halten. Hatte dann einer etwas bekommen, das ihm besondere Freude
bereitete, so begann er den Tanz von neuem fiir sich allein... Statt zu
danken, begannen die Weddas von neuem ihren widerlichen Kon-
vulsionstanz. Vielleicht liegt in seiner Erscheinung eine Art Dankopfer
fir die wertvolle Beute.«

Diese Beobachtung ist nicht unwesentlich. Sie zeigt erstens, wie das
kultische Spiel von Bitte und Dank vor den WeiBlen, die darin die Rolle
des Kande Yaka tibernehmen, vollig » verweltlicht «, und zweitens, wie
wenig Verstindnis die Weien dem » widerlichen Tanz« im Grunde
entgegenbrachten! Bei dieser Einstellung der Forscher ist es kein Wun-
der, wenn wir schlieBlich lesen: » Lusttinze scheinen bei den Weddas
vorzukommen, wobeli sie sich dann mit dem Blitterhiiftenrocke zieren.
Wir haben uns nicht darnach erkundigt, sowenig wie einer der andern
Autoren®2.« Aber schon der einzige Hinweis auf die hochaltertiimliche
Kostiimierung mit dem » Blatterhiiftenrock « hitte die Briider Sarasin
aufmerken lassen miissen. Seligmann war da der zuverlissigere Be-
obachter, der immerhin feststellt: » Die einzige Kunst [der Wilden Wed-
da] ist die Pantomime. Im Rahmen ihrer téiglichen Erlebnisse sind sie gute
Schauspieler und portritieren hichst getreulich ihre eigene Art33.«
Zwei solche Pantomimen sind beschrieben: das Jagdspiel und das Ho-
nigspiel. Die Wedda spielten » das Anpirschen des Wilds. Sobald der
Gegenstand, der angepirscht werden sollte, bezeichnet war, heftete der
Jéger sein Auge darauf und néherte sich ihm gerduschlos und vor-
sichtig mit gebeugtem Kérper und vorgestrecktem Kopf...5« Nach-

154



dem das Wild erlegt war, richtete der Jager sich auf und kehrte in sei-
ner uiblichen behibigen Gangart zur ubrigen Gesellschaft — zu den
Zuschauern — zuriick.

Die Honigsuche wird dhnlich dargestellt wie bei den afrikanischen
Pygmien . Die Bienen hausen in Felsspalten. Nun stellen die Wilden

Wedda im Bldtterkleid

Wedda im mimischen Spiel dar, wie sie hoch am Felsen eine Leiter aus
Schlinggewichsen befestigen. Ein Knabe von etwa dreizehn Jahren
sammelte etliche groBe Blitter, band sie mit einer Schlingpflanze zu-
sammen und setzte sie in Brand. Er kletterte die Leiter hinauf und rau-
cherte das Bienennest, »wo die Waben angeblich sein sollten«, aus,
schnitt die Waben heraus, legte sie in ein GefaB, das er mitgebracht

155



hatte und stieg die Leiter wieder herunter. Verzweifelt schlug er gegen
Brust und Lenden, um die ihn angreifenden Bienen abzuwehren, und
lief schlieBlich vor den verfolgenden und stechenden Bienen davon...
»Die Kinder imitierten das Honigsammeln mit groBem Vergniigen.
Offensichtlich war dies ein gut bekanntes und bevorzugtes Spiel, denn
selbst die Eltern nahmen daran teil, warfen ihre Kleider iiber sich und
rannten [vor den sie verfolgenden Bienen] in den Dschungel.«

Nun kénnte man denken, die Honigsuche sei nur ein Kinderspiel ; aber
auch dann imitierten die Kinder offenbar nicht die Honigsuche selber,
sondern das Honigsuchspiel, wie die Mitwirkung der Erwachsenen am
SchluB zeigt. Das Beispiel lehrt, daB3 ein Thema des Urtheaters bei
einigen Gruppen der Wilden Wedda zum Kinderspiel herabgesunken
ist: ein Vorgang, der in ungezihlten europiischen Volksbrauchen sich
zeigt und erweist, daf Kinderspiele zu einem bedeutenden Mittel der
Erkenntnis urtiimlicher Spielformen werden kénnen.

In Hennebedda zeigten vier junge Minner das Honigsammelspiel.
» Sie holten aus unserm Lager ein Stiick weilles und ein Stiick braunes
Papier und befestigten sie mit etwas Wachs an der Decke ihrer Wohn-
hohle. [Das Bienennest wird als » Dekoration « gebaut!] Da kein Baum
in der Nahe der Wohnhohle stand, an dem man die Leiter aus Schling-
pflanzen hitte befestigen kénnen, kauerte einer der Méanner auf den
Gipfel des Felsens und hielt die Leiter fest in seinen Hénden. Ein ande-
rer stand darunter und bewegte eine Riduchervorrichtung aus groen
Blattern, wiahrend ein dritter die Leiter hinaufkletterte und den Honig
von den weilen Waben [dem weiBBen Papier] und die Larven vom
braunen Papier sammelte. Nachher verteilten die Einsammler die
Beute zu gleichen Teilen, und unter viel Gelichter setzten sich alle nie-
der und taten, als wiirden sie essen, und einer ging sogar so weit, als ob
er eine Pantomime ausfiihrte, indem er die Hinde wusch... Die Wed-
da essen sowohl den Honig als auch die Larven.«

Jagd- und Honigsammelspiel spiegeln in unmiBverstindlicher Deut-
lichkeit die urkulturliche Sammelstufe der Wilden Wedda. Von Sauber
ist in diesen mimischen Spielen im Gegensatz zum Honig- und Jagd-
zauber, der daneben besteht, keine Spur zu entdecken. Um so deut-
licher zeigt sich hier die schlichte Urform des mimischen zauberlosen
Spiels, wie es sich bei den afrikanischen Pygmien so unverfilscht er-
halten hat.

So treten also im Theater der Wilden Wedda drei Kulturschichten
klar zutage: die Urkultur mit ihren Sammel- und Jagdspielen, die
magische Jagerkultur, hinter der die verdunkelte Hochgottheit Kande
Yaka sichtbar wird, und schlieBlich eine agrarische Kultur, die die
Ahnen als Jagdhelfer im Schamanen wiederkehren sieht.

156



	Die Negrito in Asien

