
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 22-23 (1953-1954)

Artikel: Cenalora : Leben, Glaube, Tanz und Theater der Urvölker

Autor: Eberle, Oskar

Kapitel: 3: Die Negrito in Asien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III
DIE NEGRITO

IN ASIEN

Der Wedda-Schamane stellt in Trance eine Hirschjagd dar





DNDIEN

Philippinen (2,
Andamanen©

djbvlalaia

Borneo t%(
Sumatra,

Die Negrito in Asien

1. Die Semang in Malaia 3. Die Aëta auf den Philippinen
2. Die Andamanesen 4. Die Vedda auf Ceylon

121



i. STERBENDE VÖLKER

Die »Negrito«, die Zwergneger, wie die Spanier sie nannten,
sind Reste der ältesten Bevölkerungsschicht Südostasiens, die einst

einen Teil von Vorderindien, ganz Hinterindien, die Philippinen und
vielleicht auch andere Teile Indonesiens bewohnten. Zu den Zwergnegern

zählt man vor allem die Semang auf der Halbinsel Malaia, die
Andamanesen auf ihren Inseln im Golfvon Bengalen, die Aëta auf den
Philippinen und die Ureinwohner auf Ceylon, die Wedda.
Wenn auch kaum bezweifelt werden kann, daß alle diese Restbestände

von Urvölkern durch ihren zwerghaften Wuchs und manche andere
Rassenmerkmale ursprünglich eine Einheit bildeten, so zeigen sie in
ihrer wirtschaftlichen Form — manche sind unter dem Einfluß benachbarter

Völker zum Pflanzenbau und zur Viehzucht übergegangen -,
in ihrem gesellschaftlichen Bau und in ihrem Geistesleben untereinander

doch auch manche Unterschiede. Gemeinsam aber haben sie

ihre Abgeschlossenheit in weltferner Berg- und Urwaldeinsamkeit, die
durch die Zivilisation freilich immer mehr gefährdet wird und diesen
Urvölkern damit nicht nur Ruhe und Gesundheit, sondern ihr Leben
so sehr bedrängt, daß ihr Untergang zu befürchten ist.

2. DIE SEMANG IN MALAIA

Die Halbinsel Malaia [Malakka] dehnt sich vom hinterindischen
Festland bis nach Sumatra aus. Viele Völkerwanderungen sind über
das paradiesische Land hinweggeflutet. Heute herrscht der geschäftstüchtige

Chinese vor. Vor einigen Jahrhunderten haben die
mohammedanischen Malaien die Halbinsel besetzt und nannten sie Tanah
Malaia, malaiisches Land. Sie trafen im Süden ältere Stämme, die
Jakudn, die Hubi und Trockenreis pflanzen, und in der Mitte die
Sakai, die Pflanzungen von Knollenfrüchten und Korn anlegen. Die
älteste Völkerschicht aber sind die urzeitlichen Jäger und Sammler,
die zwerghaften Semang. Ihre Zahl schätzt Paul Schebesta auf seiner

Erkundungsreise in den Jahren 1924/25 auf zweitausend, die sich auf
verschiedene Gruppen verteilen und verschiedene Sprachen und Mundarten

reden.
Hier ist nur von den Semang die Rede, die sich selber Urang-Utan,
Waldmenschen, nennen. Urwälder mit vierzig bis fünfzig Meter hohen
Baumriesen durchziehen die von Nord nach Süd sich erstreckende
Gebirgskette. Die Sonne durchdringt das Blätterdach kaum. Grünliches
Dämmerlicht geistert durch die tropenschwüle Stille. Wenn die Sonne

122



aufsteigt, heben sich die Nebelschwaden und ballen sich zu wilden
Wolken, die am Nachmittag ihre Gewitterregen auf die Erde prasseln
lassen und Flüsse und Bäche schwellen. Lianen klettern an Stämmen
und Ästen empor. Orchideen blühen. Im Gezweig pfeifen in der Frühe
die Siewangaffen. Im Dickicht geht lautlos der Tiger.

Das Leben im Bambusurwald

Die Semangzwerge leben im Bambusurwald in einem Gewirr von
Dorngestrüpp, Lianen und Schilfgewächs. Frauen und Männer
sammeln die wildwuchernden Gaben der malaiischen Erde: Wurzeln,
Blätter, Früchte. Die Männer jagen. Die Frauen fischen. Wild vom
kleinsten Affen bis zum Hirsch wird gejagt. Elefant und Seladang-
büffel dagegen scheint man nicht meistern zu können. Ursprüngliche
Jagdwaffen sind Pfeil und Bogen aus Bambus. Heute benützt man das

von den Sakai übernommene Blasrohr mit vergifteten Pfeilen. Tierund

Jagdlieder erklingen, Tierspiel und Jagddrama aber scheinen zu
fehlen. Der Tiger gilt als ein Sohn der Gottheit und als Urahne der
Semang. Der Haid, der Zauberer-Medizinmann, der als einziger durch
Gebete die Verbindung mit der Gottheit herstellen kann, verwandelt
sich nach seinem Tode ebenfalls in einen Tiger. Lebenskampf und
Lebensfreude scheinen an die Vegetation gebunden. Die Blüten denkt
man sich von elfenartigen Geistern belebt, die an der Panöfeier ihre
Rollen spielen.
Als Behausung baut man Windschirme von zwei Metern im Quadrat.
Drei zugespitzte Äste werden in die Erde gesteckt und oben durch
einen Querstab verbunden. Gabelstöcke halten das Dachgerüst, das

mit einer Art von Rotangblättern bedeckt wird und Schutz gewährt
gegen Sonne, Regen und Wind. Als Schlafstellen errichtet man
Bambuspritschen. Einziges Hausgerät ist das Bambusrohr, das als
Wasserbehälter und Kochgeschirr dient. Auch die Messer bestehen aus Bambus.

Irgendwelche Steinwerkzeuge sind nicht vorhanden. Wie die
afrikanischen Bambutiden sind die Semang Vertreter einer vorsteinzeit-
lichen Holz- beziehungsweise Bambuskultur, wenn man schon, wie
die Urgeschichtler, Kulturenfolgen nach den Stoffen der Werkzeuge
beurteilen will. Feuer wird mit der Feuersäge aus weichem Holz mit
der Rotangschlinge erzeugt.
Die Kleidung besteht bei einigen Stämmen aus Binden von Rindenstoff,

bei andern aus Blättern. Beliebt ist der Schmuck von Blumen und
Blättern, die man sich ins Haar steckt. Fuß- und Handringe bestehen
aus Rotang, Halsketten aus bunten Früchten. Holzkämme mit
geometrischen Ritzzeichnungen, die Blumen und Tiere darstellen, sollen

123



ein Abwehrzauber gegen Krankheiten sein. Körperbemalung ist
beliebt, jede Verunstaltung des Körpers aber ursprünglich unbekannt.
»Befehle durch die Ältesten gibt es nicht, da jedes Individuum frei
über sich verfügt. Darum kennen die einzelnen Lager auch keine
ausgesprochenen Oberhäupter. In jeder Familie ist eigentlich nur der
Vater eine Respektsperson1.« So leben die Semangzwerge in paradiesischer

Einfachheit, ziehen alle zwei bis drei Tage weiter durch ihren
Bambusurwald, nie aber über die Grenzen ihres Sammel- und
Jagdgebietes hinaus.
Der ursprüngliche Hochgott der Semang ist der Schöpfer Ta Pedn

[»Großvater«] oder Keto [»Licht« bei den Betak Nogn]. Karei, der
Donner, ist seine Stimme. Doch sind manche Eigenschaften der
ursprünglichen Gottheit allmählich auf die Naturerscheinung, den Donner,

übergegangen, der schließlich zum persönlichen Wesen wurde,
während die alte Gottheit zum Bruder oder Sohn Kareis herabsank.
Da in manchen Urreligionen der Donner als Stimme Gottes gilt - bei
den Bambutiden wird er mit der Holztrompete, bei den Uraustraliern
durch das Schwirrholz nachgeahmt -, kann man sich fragen, ob aus
dieser Vorstellung nicht die »kultisch-akustische Maske«, die
Darstellung höherer Wesen nur mittels der Stimme oder Klangkörper,
hervorgegangen sein könnte. Diese Annahme findet sich bestätigt,
wenn wir hören, daß Karei unsichtbar gedacht wird, daß man aber
den Donner als seine Stimme hört. Auch die Cenoigeister sind unsichtbar.

Doch hört man in der Panöfeier durch den Mund des Halâ ihre
Stimmen. Die Panöfeier ist somit, da es nichts zu sehen, aber alles zu
hören gibt, ein kultisches Hörspiel.
Karei, ursprünglich Ta Pedn, stellen sich die Semangzwerge von großer

Gestalt vor. Seine Ausstrahlung sei wie Feuer; wer ihm zu nahe

kommt, verbrennt [Blitz] ; darum bleibt Gott selber unsichtbar. Die
Übeltäter straft Karei durch Blitz und fallende Bäume, durch den

Tiger, der ihn zerreißt, und durch Krankheiten. Wer gesündigt hat, muß
durch ein Blutopfer sühnen. Beim Herannahen eines Gewitters, in dem
der erzürnte Karei daherbraust, Blitze schleudert und donnert, muß
jemand aus der Horde mit einem Bambussplitter eine Ader an der
Wade öffnen, Blut in ein Bambusröhrchen auffangen und als Opfer in
die Luft werfen2.
»Einst fragte Paul Schebesta einen Semang nach Karei. „Wo ist er ?" -
„Im Himmel." - „Was macht er?" - „Er sitzt auf einer Matte." -
„Was tut er?" - „Er lacht." Und schon saß der Bursche auf einem

Baumstumpf, die Beine überschlagen, und grinste. „So lacht er!" Der
Bursche stellt also sofort den lachenden Donnergott dar3.« Glückliche
Zwerge, deren Schicksal in der Hand eines lachenden Gottes ruht!

124



Die Seele stellen sich die Semang als Vogel vor, der in den Zweigen des

Himmelsbaumes nistet. Soll ein Mensch geboren werden, dann schickt
Karei denSeelenvogel zur Erde, wo der Ehemann ihn tötet und der Frau
zu essen gibt. So geht die Seele ein in den Leib des neuen Menschen.
Stirbt ein Semang, dann wird er begraben. Seine Seele wandert gen
Sonnenuntergang, wo sich alle Seelen versammeln. Am Tage leben sie

wie auf Erden. Nachts aber flattern sie wie Vögel herum. Da sie oft
dahin zurückkehren, wo ihre Leiber begraben liegen, wird das Grab
von den Lebenden ängstlich gemieden. Die Trauerzeit dauert »solange
der Mond anhält, unter dem der Tod eingetreten ist. Da darf nicht
getanzt und nicht gesungen werden. Am letzten Tag wird ein Fest

veranstaltet, Gesang und Tanz lösen das fröhliche Mahl ab4.«
Die Semang sprechen unter sich ihre eigene, altangestammte Sprache,
die über einen reichen Wortschatz verfügt, und verwenden nur im
Verkehr mit den Malaien das Malaiische. Die Djahaisemang zählen
nur bis eins, wofür sie »nai« sagen. Andere Zahlwörter stammen aus
dem Malaiischen. Die Kenta, Kensiu und Sabubn zählen bis drei6.
Mythen von der Erschaffung der Welt und der ersten Menschen, von
der Sintflut und vom Feuerbringer, von Sonne, Mond und anderem
werden von Mund zu Mund erzählt. Da keine Priesterkaste besteht,
sind Glaube und Wissen nicht dogmatisiert. So werden die Mythen in
ungezählten Varianten weitergegeben.

Kunst. Man kann je nach der Art des Materials, in das Kunstwerke
eingeformt werden, von belebten und unbelebten Stoffen sprechen.
Belebt ist der menschliche Körper, der spricht, singt, tanzt, mimt und
Rhythmen markiert. Unbelebt sind alle außermenschlichen Stoffe, in
die gezeichnet und gemalt, die zum Klingen gebracht und aus denen
plastische Formen geschnitten werden. Auf der Stufe der Urkulturen
finden sich nur die menschenkörperlichen Künste. In unbelebte Stoffe
eingeformte Künste sind nur in bescheidensten Ansätzen feststellbar.
Semang, Andamanesen und Aëta verstehen keine Art plastischer
Gestaltung. Malerei besteht nur in Körperbemalung. Zeichnung
beschränkt sich auf wenige lineare Motive auf Kämmen und Bögen.
Selbsterfundene eigentliche Musikinstrumente bestehen nicht. Der
Rhythmus wird markiert durch Händezusammenschlagen und
Aufstampfen der Füße aufdem Boden. Zu Hilfe genommen werden Klangstäbe

aus Bambus, die man aneinander schlägt, und Stampftrommeln.
Oft schlägt man auch nur mit Hölzern auf Bambusstäbe 6. Die Menri,
die nördlichste Gruppe der Semang im Gebiet von Patalung und
Trang in Siam, hängen beindicke, etwa vier Meter lange Balken an
beiden Enden auf und schlagen mit Knüppeln darauf. Zu den hellen

125



Tönen, die im Takt geschlagen werden, wird gesungen und getanzt7.
Dagegen finden sich alle in den eigenen Körper gebundenen Künste :

die Dichtung, die in mannigfachen Formen von Mund zu Mund geht.
Sie wird als Gesang vorgetragen und oft durch erstaunliches Mienenspiel

und bewunderungswürdige Modulation der Stimme zu höchster
Wirkung gesteigert. Der Gesang ist bei den Semang und Aëta zu
kunstvollen Wechselgesängen aufgeblüht. Ohne Tanz könnten die Urvölker
nicht leben. Im Theater sind Klang und Wort, Mimik, Gestik und
Tanz ins Rollenspiel gebunden.

Tanz im Licht des Vollmonds

Wege zum Theater erspüren wir überall da, wo Mimik und Tanz,
Rhythmus und Klang, Lied und Musik dem Alltag oder der Feier ein
oft rituelles Gepräge geben, ohne jedoch von der Möglichkeit der
Rollendarstellung Gebrauch zu machen.
Von den Djahai- und Sabubnstämmen der Semang berichtet Sche-

besta8, daß sie keine Männertänze kennen. Aber »kaum war die Nacht
angebrochen, als auch schon der Tanz [der Frauen] begann. Das
Kluck-klock, Kluck-klock der Bambusrohre, mit denen die Erde
gestampft wurde, durchhallte in seiner Eintönigkeit den Wald.« Leider
fehlt eine Tanzbeschreibung. Die Kentasemang in Kedah und im
nördlichen Perak kennen angeblich keine Tänze. Vom Hauptblock der
Semang getrennt leben im Norden, in Siam, die Menri. Auch hier sah
Schebesta Frauen tanzen, »nach Art der Djahai, wobei sie sich reichlich

mit Blumen und Grün schmücken; bisweilen bemalt man sich
auch die Gesichter durch weiße Streifen aufder Stirn und durch Punkte
um die Mundwinkel. Die Tänze der Männer sind von ganz anderer
[welcher?] Art und erinnern sehr an die Tänze der Ple-Temiar9.«
Auch Hugo Adolf Bernatzik besuchte - in den Jahren 1936/37 - eine
der nördlichsten in Siam versprengten Gruppen der Semang. Er sah

nur Männer tanzen. »Unsere Semang pflegten allmonatlich zur Zeit
des Vollmondes zu tanzen. Nur die Männer beteiligten sich am Tanz,
während die Frauen durch Händeklatschen und Schlagen einer kleinen

malaiischen [!] Felltrommel den einfachen Rhythmus angaben.
Die Männer hatten sich mit Ruß breite schwarze Streifen auf das
Gesicht, die Brust und den Rücken gemalt, Blätter umkränzten ihre Stirnen.

Die Blätterkleidung jedoch, die sie in früheren Zeiten beim Tanze

getragen hatten, wurde nur dadurch angedeutet, daß sie sich einige
Blätter in den Hüftschurz steckten. Die Bewegungen des Tanzes waren

ganz eigenartig. Mit gespreizten Beinen schritten sie nach vorne und
rückwärts und bewegten den Oberkörper hin und her. Dann wieder

126



stürmten zwei Männer vor, sprangen aufeinander los, umfaßten sich,
liefen wieder auseinander. Sie hüpften von einem Bein auf das andere
und schlugen sich laut klatschend auf die Schenkel. Aufschreie und
schrille Jauchzer entrangen sich ihren Kehlen. Das Bild war nicht
einheitlich, Gutgelaunte vollführten groteske Figuren eines Spaßmachers,
andere wieder trugen ihr athletisches Können zur Schau... Wie wahre
Teufel des Urwaldes sprangen die Semang umher10.«

Das chorische Jagdlied

Sieht man das Wesen des Theaters in der mystischen Einung von
Rollendarstellung und Rollenerlebnis, also in der Einheit zwischen Schauspieler

und Publikum, dann gibt ein einfaches Beispiel dafür das Affen-
lied des Semangzwergs Tabogn vom Stamm der Djahai11. Über die
Wirkung des Liedes sagt Schebesta, »daß es uns alle« - den Forscher,
die anwesenden Malaien und die Zwerge - »zum Lachen reizte«.
»Es war ein Wechselgesang; Tabogn sang [und mimte? O.E.] den

Text, während die drei andern [Zwerge] in endloser, aber nicht
ermüdender Monotonie den Refrain sangen. Es handelt sich um den

Lutongaffen, der mit seiner Familie im Wald herumturnt, schließlich
aber vom vergifteten Blasrohrpfeil des Jägers zu Tode getroffen wird.«
Das Thema des Liedes ist also eine Affenjagd. Wir geben den Text
wieder, den uns Paul Schebesta in dankenswerter Weise zur Verfügung
stellte :

Pingloin Bawaid
[Gesang über den Bawaidaffen]

Stolz spaziert auf und ab,
von Zweig zu Zweig es hüpft,
es spaziert auf und ab

am Anagbaum das Äffchen.
Stopft die Backentaschen sich
mit Manowfrüchten, süßen.

Vater, Mutter schaun ihm zu,
es schauen zu die Brüder.

Es spaziert auf und ab,
in die Ferne äugt es.
Es erspäht Bateg'n-Frucht,
reibt sich in den Fäustchen.

Du, dem Vater gib sie doch
Mahnend kreischt die Mutter.

Still War's nur ein Pfiff des Mawa [Affen]
Oder war's ein Windstoß nur

127



Still Gespannt sie horchen alle.
In die Weite spähen sie.

Lautlos durch des Rimba Dämmer
lauernd schleicht der Jäger.
Auf der Schulter ruht das Blasrohr.
Aus dem schlanken, glatten Bambus,
scharf geladen mit dem giftgen
Bertrampfeil, dem spitzen.

Zischend aus dem glatten Rohre
pufft der Pfeil, der spitze, giftge,
bohrt sich tief ins Herz des Äffchens.

Weh, die Mutter hat's gesehen!

Der Vorsänger singt jeweils eine Zeile, der Chor den Refrain. »Der
Inhalt dieses Liedes ist in kurzen Worten folgender: Ein junger Affe,
die Freude von Vater und Mutter, macht seine ersten Ausflüge,
spaziert die Äste auf und nieder, pflückt Früchte und tut sich gütlich. Die
Mutter sieht mit Freude ihrem Jüngsten zu, ebenso der Vater und die
andern Alfen, aber sie spähen und horchen und wachen. Sie hören die
Mawaaffen grölen, sie hören den Wind. Inzwischen schleicht derJäger
mit dem Blasrohr heran und schießt den Pfeil... Ein Lied folgte dem
andern. Dabei wurde gelacht, gezecht und auch gezankt. Inzwischen
war die Nacht hereingebrochen...« Leider hören wir von Inhalt und
Art der andern Lieder nichts. Vielleicht würden sie die Kenntnis der
Urwaldlieder mehren.
Der mitgeteilte Text erweckt den Eindruck ein für allemal festgelegter,
wenn auch nur mündlich überlieferter Dichtung. Aber » nicht nur bei
Erzählungen, sondern auch bei den Liedern der Semang liegt der Text
nicht fest. Jetzt wird dieser Text gesungen, im nächsten Augenblick,
da man ihn zu Papier bringen möchte, etwas anders, zwar in derselben
Melodie und über den gleichen Gegenstand, aber der Inhalt deckt sich
doch nicht mehr mit dem ersten18.«

Der mimende Sänger

Paul Schebesta hat den mimenden Sänger Pa Loa bei den Djahai-
semang kennengelernt. Das Lied schildert den Alfen, der an den Bam-

tafel v

Semang in Malaia. Die Semang schlafen aufBambuspritschen unter Windschirmen aus

Palmblättern. Der » Windschirm« ist eine der Urformen des Hauses in tropischen Zonen-

128







busstämmen auf und ab klettert, im Gezweig hängt, mit den Füßen
stampft, glotzend hinaufschaut, Früchte knabbert und von Zweig zu
Zweig springt. Das Motiv der Jagd fehlt diesmal. Pa Loa singt eine
Zeile - sofort fällt jeweils der Chor ein und singt den Refrain.

PlNGLOIN KRA

[Gesang über den Kraaffen]

Mit den Füßen stampft der Kra.
Vergnügt an Früchten knabbert der Kra.
Auf und nieder rennt der Kra,
am Rambutan [bäum] entlang der Kra.
Am Bambus schwingt sich hoch der Kra,
zum Hemalegn empor der Kra.
Toll mit Füßen stampft der Kra.
Es stampfen mit die jungen Kra.
Baumelnd hängt herab der Kra.
Pfiffig glotzt umher der Kra,
Rambutan zu erspähn der Kra.
Ihm schauen zu die jungen Kra.
Wie pfiffig späht der Vater Kra.
Zum Sprung biegt nun den Zweig der Kra.
Und springt im Bogen hinab der Kra.

Der Sänger Pa Loa ahmt während seines Vortrags jede Bewegung des

Kraaffen so genau nach, daß man sich wieder fragen muß, ob er sich
nicht vielleicht so sehr in die Rolle des Affen hineinspielt, daß wir hier
nicht nur einen Liedvortrag, sondern eine schauspielerische Leistung
vor uns haben. Noch mehr : Pa Loa hatte an seiner Leistung eine
solche Freude, »daß er immer wieder sich vor Lachen schüttelte«13. So

wäre Pa Loa denn bald Darsteller, bald Zuschauer seiner Rollen und
damit Darsteller und Zuschauer in einer Person. Es wird wohl kaum
denkbar sein, den Begriff des Theaters auf eine noch konzentriertere
Formel zu bringen! Trotzdem - ist Pa Loa Sänger, der sich wie der
Redner der Mimik bedient, oder ist er Rollen darstellender Schauspieler

Jedenfalls liegt auch hier, wie bei den afrikanischen Pygmäen,
ein erstaunlicher Grenzfall des Urtheaters vor.

TAFEL vi
Semang: Djahai in Malaia. Ein Semang stellt mimisch dar, wie er sich den Donnergott
Karei vorstellt. Wo ist er? »Im Himmel.« Was macht er? »Er sitzt auf einer Matte.«
Was tut er? »Er lacht.« Und schon saß der Bursche auf einem Baumstumpf, die Beine

überschlagen, und grinste.

9 129



Das Urtheater spiegelt mit überraschender Deutlichkeit Wirtschaft,
Nachbarschaft [freundliche und kämpferische Begegnungen mit
benachbarten Stämmen] und religiöse Anschauungen.
Die asiatischen Pygmäen kennen keinen Totemismus. Folglich
bestehen keine mimische Darstellungen von Totems. Es fehlt ihnen das

Mutterrecht und der damit oft verbundene Drang zu Maskenbildung
und Maskenspiel. Es fehlt die zeremonielle Entfaltung der Jugendweihe

und somit die Möglichkeit zu theatralischen Lehrvorführungen,
wie die Australier und Feuerländer sie aufweisen. Zauber fehlt außer
bei den Wedda fast ganz und damit der Drang des Zauberers, als Wesen

höherer Art vor der Gemeinschaft zu erscheinen. Dagegen macht
sich die Neigung geltend, die Verbindung der Menschen mit der Gottheit

durch einen besonders Begnadeten herstellen zu lassen : der
Anfang des Priestertums und damit des kultischen Theaters. Da man
Gott - bei den altertümlichsten Negrito, den Semang - nicht sieht,
aber hört, führt der Weg des Kulttheaters zum Hörspiel.

Gott und Geister im Panöhörspiel

Die Panöfeier erlebte Paul Schebesta14 bei den Kenta-Bogn in Kedah,
einem Stamme, der 1924 nur noch aus einundsechzig Seelen bestand.
Der Organisator und kultische Darsteller des Panö ist der Halâ
[Priestermedizinmann] Hitam. Sein Helfer trägt die »Amtsbezeichnung«
Sériantes. Da die Panöfeier ein Hörspiel ist, muß der kultische
Darsteller unsichtbar gemacht werden. Das wird ermöglicht durch den
Bau der Panöhütte, die zu errichten Sache der Frauen ist. Elf
kokospalmartige Blätter der Betampalme werden in einem Kreis in den
Boden gesteckt und in der Höhe der erhobenen Fland mit einer Liane
zusammengeknüpft, so daß die Hütte die Form eines Zuckerhutes
erhält. Mit gleichen Blättern wird die Hütte von innen so stark abgedichtet,

»daß es unmöglich war, ins Innere zu schauen«. Am Boden
ermöglicht eine kleine Öffnung dem Halâ, sich gerade noch in die Hütte
hineinzuzwängen.
Der Halâ und sein Sériantes schmücken die Stirnen mit Blumenkränzen,

den Zeichen der Cenoigeister, in die sie sich verwandeln werden.
Dann kriechen sie in die Hütte. Frauen und Kinder stecken mit
Bambuskämmen wohlriechende Gräser ins Haar, die am Hinterkopf lang
herabhängen. Dazu winden sie Diademe aus Rotangfasern und
Blumenkränze um die Stirnen und stecken Blumenschmuck in den Gürtel.
»Wie mir bedeutet wurde, wünschen die Cenoi, zu deren Ehren die
Panözeremonie aufgeführt wird, diesen Schmuck.« Das bedeutet : der
unsichtbare Darsteller und die sichtbar bleibenden Zuhörer kostümie-

130



ren sich als Cenoigeister Allein schon durch dieses Theaterkostüm aus
Blumengewinden ergibt sich ein erstaunlicher Einklang zwischen den
beiden Darstellern und den die Feier miterlebenden Stammesangehörigen.

»Die Stimme des Halâ und seines Gehilfen erscholl nun aus dem
Innern. Er sang in einer ungewöhnlichen Stimmlage, etwa so, wie kleine
Kinder zu singen pflegen.« Die verstellte Stimme ist die Stimme der
Cenoigeister. Die akustische Maske wird hörbar.
»Frauen und Kinder eilten herbei und hockten sich im Halbkreis um
die Panöhütte herum« — das Publikum nimmt im Theater Platz —,

»und während die beiden im Hütteninnern vorsangen, wiederholten
die Frauen den Kehrreim.« Theater ist seinem Wesen nach ein Dialog
des Rollen erlebenden Menschen mit seinem andern Ich, also mit dem
Rollen darstellenden Menschen. Dieser »Dialog« könnte nicht
vollkommener dargestellt werden als durch Vorsänger und den Kehrreim
singendes Volk. Das urzeiüiche Panöhörspiel belehrt uns also, daß die

gesungenen Passionsfeiern der katholischen Kirche, in denen der Priester

die Stimme Christi nachahmt [also akustisch mimt] und der Chor
der Juden oder Apostel antwortet, in Wahrheit akustische Kulttheater,
also sakrale Hörspiele sind.
»Die Männer an den Herdfeuern waren verstummt, als die beiden
ihren Gesang angestimmt und die Frauen und Kinder mit ihren hellen
Stimmen eingesetzt hatten.« Warum wirken die Männer nicht auch
aktiv mit
Uber die Wirkung des Wechselgesanges, also des akustischen Spiels,
bemerkt Schebesta: »So strahlend habe ich Negritoaugen selten
gesehen, als jetzt bei den Kindern, die die kleinen Cenoi, ihre Blumenfreunde,

besangen.«
»Jedes neue Lied zeichnete sich durch eine neue Melodie aus, alle
schlicht, aber überaus anheimelnd. Wie sehr mich Inhalt und Melodie
des hier folgenden Liedes ergriffen, kann ich kaum schildern.

A o wa [Händeklatschen]
Wir gleiten hernieder vom Felsen [Himmelsfelsen].
Mit Flötenmusik. Wir gleiten hernieder vom Felsen.
A o wa! Wir gleiten hernieder vom Felsen,
wir Mädchen des Ple - wir gleiten hernieder vom Felsen.
Gleiten hinab die Felswand. Wir gleiten hernieder vom Felsen.
Lassen erklirren die Waffen. - Wir gleiten hernieder vom Felsen.

Nach dem Glauben der Semang sind die Cenoi kleine freundliche
Himmelswesen, die in Blumen wohnen. »Wenn am Morgen die Sonne
hochsteigt und mit ihren erwärmenden Strahlen die Blumenkelche

131



öffnet, treten sie aus den Blüten hervor [besonders den Blütendolden
der Rankel]. Das Haupt von Blumen bekränzt, Blumenschärpen um
den Leib und Blitztatauierungen im Gesicht steigen sie jubilierend
[singend] und händeklatschend zu Karei [Gott] hinauf, um ihm zu
dienen, oder gehen zu den Menschen, um mit ihnen zu spielen.«
Wenn die Semang von Karei, von der Gottheit, sagen, seine Ausstrahlung

sei wie Feuer, wer ihm zu nahe komme, verbrenne, und Übeltäter
strafe er durch den Blitzstrahl, der Donner aber sei seine Stimme, dann
deuten die Blitztätowierungen der Genoi offenbar darauf, daß sie Boten

Gottes sind. Aber sie sind freundliche Geister, denn » Schmerz und
Weh klingt in keinem der Genoilieder, alle sind freundlich und fröhlich
gestimmt, alle atmen einen Abglanz der Paradiesesunschuld und der
Paradiesesfreude «.
»Es gibt männliche und weibliche Cenoi. Beide treten in der Panö-
hütte in Erscheinung. Kaum hat der Halâ angefangen zu singen, steigen

sie auch schon herunter in die Hütte, als ob sie auf einen Ruf
gewartet hätten. Es rauscht in den Blättern der Hütte; das sind die
Genoi, die an ihnen herabsteigen, um sich um den Halâ zu vereinigen.
Sie sind es, die drinnen singen, nicht mehr der Halâ und sein Sériantes,
denn diese sind ja die Genoi geworden, drum reden und singen sie ja
auch in der Stimmlage der Cenoi, ja, sie reden überhaupt eine fremde
Sprache, die Sprache der Genoi, die man im gewöhnlichen Leben nicht
redet und die die Alltagsmenschen auch nicht verstehen, oder doch
nur sehr unvollkommen.« Das Panöspiel hat also seine eigene, offenbar
archaische Kultsprache wie die katholische Kirche sie in ihrem Latein
besitzt.
Im Panöspiel tritt aber noch eine andere Gestalt in Erscheinung, ein
Cenoi, der als hinkender Greis auftritt und daher Bidog, das heißt
Greis, genannt wird. »Eigentlich ist er der Tiger, der fern von der
Wohnung der Menschen an bestimmten Orten wohnt, zum Beispiel in
Batu Ribn. Er ist harmlos und schadet den Stammesangehörigen nicht.
Tritt dieser Tigercenoi in die Panöhütte ein, so verwandelt er sich in
den Bidog, den alten Mann [das heißt: er geht in den Halâ, seinen

Darsteller, ein]. Kaum ist er drinnen, als auch der Halâ in einer tiefen

Stimmlage zu singen beginnt, um den alten Mann nachzuahmen:

Mit großen Schritten Bidog tritt er ein in die Hütte.
Mit blitzenden Augen tritt er ein in die Hütte.
Mit leuchtenden Hüften tritt er ein in die Hütte.
Mächtig ausschreitend tritt er ein in die Hütte.
Am Ufer des Sengohflusses tritt er ein in die Hütte.
Im Kreis sich drehend [tanzend] tritt er ein in die Hütte.

32



Während des Aufenthaltes des Bidog in der Panöhütte [das heißt, während

der Halâ den Bidog akustisch darstellte] wurde die Stimmung
unter der Schar der Singenden immer angeregter. Verschiedene
Anfragen wurden an den Bidog gerichtet, die er in der Genoisprache
beantwortete.« Wenn der Halâ, der den Bidog darstellt, auf alle Fragen
eine Antwort weiß, dann ist er offenbar allwissend. Allwissend aber ist
nur die Gottheit. So darf vielleicht die Annahme gewagt werden : Der
Bidog, der alles weiß, dessen Augen blitzen und dessen Hüften leuchten,

war ursprünglich die Gottheit selber.
Dazu kommt, daß die Panöhütte besonders dann aufgestellt wird, wenn
es gilt, Kranke zu heilen. Der Halâ stellt in der Hütte die Genoi dar -
sowohl die Blumengeister als der Bidog werden Cenoi genannt. Er
identifiziert sich also mit diesen höheren Wesen, die die Art der Krankheit

und die Heilmittel wissen. Auch dies setzt »Allwissenheit« voraus :

ein weiteres Motiv, das unsere Annahme bestärkt, mit dem Bidog
könnte ursprünglich die Gottheit dargestellt worden sein.
Auch der Gedanke an die Schöpfung, die eine wesentliche Leistung
Gottes ist, hat sich mit dem Glauben an die Cenoi verbunden. Sie
»nähren sich nur von dem Saft der Himmelsfrüchte, die sie aussaugen
und deren Kerne und Schalen sie fallen lassen, woraus dann irdische
Fruchtbäume entstehen«15. Es sei noch daran erinnert, daß die Semang
sich mehr von Pflanzenkost als Fleisch ernähren, ein Hinweis auch darauf,

daß sie dem Sammelstadium noch näher als der Jagd stehen.
Der Bidog ist, wie die Menrisemang in Kelantan erklären, »der Vater
aller Halâ«, also der Vater aller »Priestermedizinmänner«. Als »Vater«,

als der Alte, als der Älteste, hat er offenbar auch die Panözeremo-
nie die Halâ gelehrt. Eine Mythe der Sabubn erzählt, »daß Karei und
sein jüngerer Bruder Ta Pedn [Nebengestalten des Hochgottes werden
oft als Söhne, oft als Brüder des Höchsten Wesens bezeichnet] früher
auf dieser Erde gelebt hätten als Halâ und daß sie einen Tag vor ihrem
Hinaufsteigen zum Himmel eine runde Medizinhütte errichtet und
darin die erste Panözeremonie abgehalten hätten«10.
Wenn Bidog, »der Greis«, »der alte Mann«, Vater der Halâ ist, die
Gottheit selber aber die Panöfeier anordnete, dann liegt der Schluß
nahe, daß »der Greis« ursprünglich nichts anderes vorgestellt haben
kann als die Gottheit. Da er bei den Semang aber als Sohn Gottes
bezeichnet wird, der als Tiger die Wälder durchstreift, ist zu vermuten,
daß eine der Aufgaben des Höchsten Wesens auf den »Greis«, den
Ältesten der Menschen, den Stammvater der Semang, übergegangen
ist. Jedenfalls ist die Panöfeier ein kultisches Hörspiel, Kult und Mimesis

zugleich, in dem der Mensch als Teilnehmer am Kult mit Hilfe des

Halâpriesters direkt oder indirekt mit der Gottheit in Verbindung

133



tritt : direkt, falls im Bidog die Gottheit verkörpert wird, indirekt, falls
im Bidog der »Sohn Gottes« [Stammvater] und in den Blumencenoi
seine »Boten« oder »Engel« verkörpert, oder genauer: verstimmlicht
werden. Der Halâ aber ist der kultische Darsteller, der entweder die
Gottheit und seine Diener oder den Stammvater in Kulthörspielen
stimmlich-mimisch darstellt.

3. DIE ANDAMANESEN

Inseln unter tropischer Sonne

Die Andamanen sind eine Gruppe von etwa zweihundert Inseln; die
wichtigsten sind die Großandamanen und die Kleinandamanen.
Gebirgsketten ziehen sich im Osten hin, Mangrovewälder liegen an den
korallenumsäumten Westküsten. Immergrüne Wälder wuchern im
Innern im tropischen Klima. Als die Engländer 1858 auf den Andamanen

eine Strafkolonie errichteten, zählte man noch etwa sechstausend

Andamanesenzwerge, 1921 waren es noch tausenddreihundert.
Die Andamanesen eignen sich an, was die Natur ihnen bietet. Die
Lebensgrundlage ergibt vor allem die Jagd auf Wildschweine und das

Sammeln von Jams. Hauptwaffe ist der Bogen. Als Wetterschutz für
die Schlafstelle dient der Windschirm. Das Kleid ist für beide
Geschlechter ein Hüftgürtel aus Pandanusblättern mit herabhängenden
Blattstreifen. Mit Pflanzenfaserringen schmückt man Arme und Beine.
Die Werkzeuge bestehen aus Holz, Bambus und Muscheln. Ein
Muschelbeil ist vorhanden. Feuer ist bekannt, kann aber nicht erzeugt
werden. Töpferei und Auslegebote bestehen und bezeugen damit eine
reichere Lebensgestaltung als man auf dieser Kulturstufe erwarten
würde. Dagegen gibt es keinen Pflanzenbau, keinerlei Haustiere, auch
nicht den Hund.
Die Andamanesen kennen die einfachste Form der Jugendweihe, die
die elf- bis dreizehnjährigen Knaben und Mädchen gemeinsam und
ohne Enthüllung von Stammesgeheimnissen erleben. Sie besteht in der
allmählichen Lösung einer Reihe von Speisebeschränkungen. Von
andern Negrito wurden Jugendweihen bisher nicht gemeldet. Üblich
ist bei allen asiatischen Negrito die Einehe, die meist in früher Jugend
von den Eltern vereinbart wird. Mann und Frau sind gleichberechtigt.
Ehen sind unter Blutsverwandten verboten. Der Zusammenschluß der
Liebenden zur Ehe kommt durch ein sinnvolles Hochzeitszeremoniell
zumAusdruck : die beidseitigen Verwandten umschließen sie mit einem

engen Kreis und stoßen langgezogene Töne aus17.

134



Gott, Tod und Jenseits

Der Eingottglaube tritt bei manchen asiatischen Zwergen deutlich

zutage. Bei andern ist er durch Naturpersonifikation oder von
außen herangetragenen Ahnenkult [Wedda] verdunkelt. Bei den An-
damanesen tritt der Eingottglaube um so deutlicher hervor, je weiter
südlich die Stämme wohnen. Im Süden ist nur ein Höchstes Wesen,
Paluga, vorhanden. Es ist stets männlich und dem Menschen
wohlgesinnt. Darum ist nach ihm der Wind der schönenJahreszeit benannt.
Paluga ist Schöpfer aller Dinge und Menschen. Ihm verdanken sie alle
Wohltaten, auch das Feuer, in dessen Gebrauch er sie unterrichtete.
Verschwendung von Lebensmitteln wird bestraft durch Stürme,
Gewitter und Zyklone. Einmal hat Gott auf diese Weise die ganze Welt
zerstört [Sintflut]. Dagegen kennen die Nordstämme zwei Höchste
Wesen, die in den beiden Monsunen personifiziert sind. Bilika, der
Nordostmonsun, der Paluga der Südstämme, ist das höhere Wesen. Es

ist weiblich, nicht Schöpfer der Welt, den Menschen feindlich, das
Feuer mußte ihr gestohlen werden, die Sintflut ist die Strafe für die
Störung des Zikadengesanges. Die Mittelstämme zeigen ein Schwanken

zwischen beiden Auffassungen18. Festgelegte Gebete und Riten
bestehen nicht. Bezeugt ist nur ein indirektes Opfer: die ersten Früchte
werden nicht gepflückt und genossen, sie gehören der Gottheit.
Der Tote wird zuerst von den Frauen, dann von den Männern beklagt.
Böse Geister haben ihn herbeigeführt, darum wird mit Pfeilen nach
ihnen geschossen. Die Toten werden in der Erde begraben oder, wenn
sie jung starben, auf Plattformen im Baumgeäst ausgesetzt. Während
der Trauerzeit bestreichen sich die Angehörigen mit Lehm, enthalten
sich der Lieblingsspeisen und aller Vergnügungen, bis das Fleisch an
den Knochen verwest ist. Dann werden sie ausgegraben. Nun weinen
zuerst die Männer darüber, dann die Frauen. Schädel und Kinnlade
werden gereinigt und geschmückt und als Andenken an den Toten
getragen. Nach Abschluß der Totenfeiern wird »durch einen zeremo-
niösen Tanz die Trauerzeit geschlossen«19. Die Seele des Verstorbenen
geht zunächst in die Unterwelt. Paluga richtet sie. Die nicht ganz Reinen

kommen zuerst an einen Reinigungsort und erst dann in den Himmel

20, sie kehren also zurück zu Gott.

Die unermüdlichen Tänzer

Die Andamanesen sind bekannt durch ihr heiteres Wesen und ihre
stets frohe Laune. Tanz ist ihre liebste und häufigste Beschäftigung, die
keinen Abend unterbleibt. Überdies ist jede festliche Gelegenheit zum

135



Tanze willkommen: gute Jagd, unerwarteter Besuch von Freunden,
Rückkehr von Angehörigen, Genesung eines Kranken, Hochzeit,
Beendigung einer Trauerzeit, Jugendweihe, Beginn einer neuen Jahreszeit,

Stammesfeste, zu denen sich oft hundert und mehr Teilnehmer
treffen und miteinander wetteifern in Tanzspielen und begleitenden
Gesängen.
Es ist schwer zu sagen, ob die »Tänze« bildhaft oder bildlos sind.
E.H.Man21 vergleicht sie mit den australischen Gorrobori, die wohl
fast ausnahmslos Rollentänze sind. Wenn in den Tänzen die Frauen
»zuweilen Bewegungen ausführen, die eine Nachahmung des

Begattungsaktes zu sein scheinen« oder die Männer Bogen und Pfeil zur
Hand nehmen und Kämpfe mimen, so liegen da wohl Rollentänze vor.
Der Tanzraum liegt meist auf dem Platz zwischen den Hütten, oft in
einer Lichtung im Busch und wird für die Aufführung gereinigt. Die
Beleuchtung spenden Mond, Fackeln oder Feuerscheine, die aus den
Hütten herüberleuchten. »In der Regel sind die Tänzer nackend.
Häufig veranlaßt aber die Feststimmung auch zur Schmückung, die
zum größten Teil in Bemalung oder Behangschmuck - Blätter an
Lendenschnur oder an Kopfbinde - besteht. Die Frauen tragen eine
Blattschürze, die größer als die gewöhnliche ist22.« Das erinnert an die Sitten

der Tasmanier, die ihre gewohnten mimischen Spiele ohne
Bekleidung, ihre Vollmondfestspiele aber in reichem Schmuck aufführen.
Der Tanzleiter der Andamanesen ist auch der Dichter der Lieder. Er
übt sie selber ein und verwendet darauf oft mehrere Tage. Er ist der
Leiter der Aufführungen, stimmt seine Lieder, die kein anderer
vorsingen darf, selber an und bedient das einzige vorhandene
Rhythmusinstrument, auf das er mit dem Fuß aufstampft: das Schallbrett. »Es
besteht aus einem ausgehöhlten Stück eines gefallenen Baumes, das

meist hübsch weiß ornamentiert wird. Um eine größere Resonanz zu
erzeugen, legt man einen Stein unter das Brett23.«
Sobald der Dichter-Sänger sein Lied anstimmt, antworten die Frauen
im Chor mit dem Refrain. Die Lieder haben somit dialogischen und
dramatischen Charakter. Sie stellen Heldentaten oder Abenteuer eines
einzelnen oder eines ganzen Stammes dar. So würde man denn auch
in den Tänzen ein vielfältiges Repertoire und damit die mimische
Darstellung der in den Liedern besungenen Tiere, Menschen und Ereignisse

erwarten. Die Tänze aber zeigen eine überraschende Einförmigkeit.

»Meist tanzt ein Mann allein, häufig aber auch mehrere. Tänzer
stürzen plötzlich aus der Dunkelheit und führen ihre Rolle in rasender
Energie aus. Man stößt mit dem Fuß bald aufder Stelle, bald in
Vorwärtsbewegung heftig auf. Das Körpergewicht wird auf ein Bein
gelegt, dessen Knie gebeugt wird. Der Rücken ist gekrümmt. Die Arme

136



werden in Brusthöhe ausgestreckt. Plötzlich macht man Sprünge und
Hopser vorwärts mit dem Fuß, auf dem man steht. Mit dem andern
Fuß stößt man bei jeder zweiten Bewegung auf den Boden. Auf diese
Weise hüpft der Tänzer über den ganzen Platz hinüber und herüber...
Man neigt beim Tanzen zu grotesken Bewegungen. Lapicque
beschreibt, wie ein Tänzer auf einem Bein hüpfte und sich abwechselnd
mit der Hand aufdie Schenkel und mit der Ferse aufdas Gesäß schlug,
was laute Lachsalven hervorrief. Wenn Frauen tanzen, so schwingen
sie ihre Arme vor- und rückwärts und bewegen sich kurz auf und
nieder, wobei sie dann und wann einige Schritte nach vorne machen. Im
allgemeinen ist der Tanz auf Großandaman überall derselbe. Unter
den verschiedenen Stämmen gibt es jedoch fünf verschiedene
Variationen. Trotz der Gleichförmigkeit herrscht in Einzelheiten des Tanzes
viel Willkür24.« Der Tanz wird mit Chorliedern begleitet, die »in
besonderem Maße für Rhythmus und Einheitlichkeit« sorgen. Das
Publikum klatscht den Rhythmus in die Hände und auf die Beine.
»Bisweilen tritt hier eine Gliederung unter den Beteiligten ein. Die Frauen
lassen sich zur Linken des Tanzplatzes nieder und schlagen sich aufdie
Höhlung zwischen den Schenkeln, während die Männer sich hinter
den Tanzplatz und zur Rechten setzen und in die Hände klatschen25.«
Auch von den Tänzen der Jugendweihe ist schwer zu sagen, ob sie

bildhaft oder bildlos sind. Der Tanz, der sich »ziemlich wild gebärdet«
und eine Stunde oder länger dauert, wird nur anläßlich der Jugendweihe

aufgeführt. »Der Novize stampft mit zusammengerückten Fersen

auf den Boden und schwingt dabei seine Arme aufs heftigste. In
seinen Händen hält er Blätterbüschel, mit denen er beim Niederspringen

auf den Boden schlägt. Die Männer schauen dem Tanz der Novizen

zu oder tanzen mit. Die Frauen schlagen während des Tanzes mit
den Händen taktmäßig aufdie Höhlung zwischen ihren ausgestreckten
Beinen26.«

Körperbemalungen wechseln wie bei den Feuerländern und Australiern

je nach Anlaß: Trauer, Krankheit, freudige Erlebnisse. Auch für
die Zeremonien der Jugendweihe sind besondere Körperbemalungen
vorgesehen. Wenn der Prüfling vom Schildkröten-Speiseverbot befreit
wird, nennt man die Bemalung des Körpers mit farbigen Streifen -
und damit auch die Zeremonie? - »regnerischer Monsun ißt«. Man
meint27, die Bezeichnung komme daher, daß der mit Fett und Honig
bestrichene Prüfling wie »Regen« aussähe. Da mit dem Monsun aber
das Höchste Wesen oder sein böser Widerpart bezeichnet wird, hat
sich der Prüfling in der mimischen Zeremonie offenbar selber in das
Monsunwesen verwandelt und erhält somit das Recht, ein ihm bisher
verbotenes Tier, die Schildkröte, zu genießen.

137



Geisterspiele

Die Andamanesen erzählen in ihren Mythen oft von der Verwandlung
der Menschen in Tiere, Vögel, Fische, Steine und andere Gegenstände.
Darum erblicken sie in vielen Tieren Verkörperungen ihrer Ahnen.
Der Darsteller kündigt seine Geisteraufführung an mit den Worten:
»Ich will gehen, um nach dem bösen Geist zu sehen«, und zieht mit
einem Stück Holz als Waffe in den Wald. »Der Darsteller beginnt nun
zu rascheln, zu schreien und um sich zu schlagen, als ob er jemanden
verfolge oder sich im Kampfmit ihm befinde. Man fragt ihn : „Wo bist
du?", und zwar, wie E. H. Man sagt, offenbar mit dem Gedanken,
daß er sich während des Kampfes verwandelt habe. Er antwortet mit
verstellter Stimme und nennt den Namen eines längst Verstorbenen
und den Zweck, der ihn herführt. Man wirft nach ihm, wobei er mit
der Vernichtung droht, wenn man nicht aufhören werde. Ruhig, an
seinem geschützten Platz bleibend, amüsiert [?] er durch Singen sich
und vermutlich auch seine Freunde, bis ihn schließlich einige aus der
Gesellschaft zu sich und zum Lager bringen28.« Der Geist des Toten
wird in der Gestalt des Tiers, in das er sich verwandelte, durch einen
einzelnen Schauspieler dargestellt, und das Publikum macht Miene,
den Geist zu bekämpfen. So wenig deutlich das Spiel in Erscheinung
tritt, es spricht doch wohl dafür, daß die Andamanesen ein reicheres

Repertoire besaßen, als die mit immer neuen Chorliedern begleiteten,
aber sich stets gleichbleibenden »Tänze« vermuten lassen.

Jagdpantomimen

Jagdspiele gehören zu den der Urkultur am meisten entsprechenden
Aufführungen. Zwei Beispiele werden erwähnt: Schildkröten- und
Schweinespiel.
» Einer spielt die Schildkröte und wird an einem langen Seil an einem
Arm angebunden. Ein anderer hält ihn vom Boot aus am Seil fest. Der
Schildkrötendarsteller taucht dann plötzlich in das Wasser und wird
sogleich von den übrigen verfolgt, die ihn zu fangen suchen, während
er sein Bestes tut, ihnen durch Schwimmen und Tauchen zu entgehen,
bis er erschöpft ist29.«
»Bei einem andern Jagdspiel stellt einer ein Schwein vor und ahmt
sein Grunzen nach. Seine Kameraden beginnen auf ihn zu schießen
mit Pfeilen aus weichem Holz, deren Spitze abgestumpft ist, bis einer
das Ziel trifft30.«
So wenig genau die Berichte sind, sie lassen doch einige wesentliche
Erkenntnisse feststellen : Männer und Frauen spielen Rollen ; die »Tän-

138



ze« sind mit Rhythmen [der Leiter stampft auf das Schallbrett, die
Männer klatschen in die Hände, die Frauen schlagen auf die Beine]
und mit Liedern begleitet; die Schauspieler sind bemalt und mit Blättern

bekränzt; der Tanzleiter ist zugleich Dichter und Regisseur; das

Repertoire ist recht vielfältig und zeigt Jagdspiele, Kultspiele im Rahmen

der Jugendweihe, Liebes- und Kampfspiele, die vielleicht bereits
zu den Mythenspielen gehören, wie die Lieder erweisen, die Heldentaten

und Abenteuer der Vorfahren besingen.

4. DIE AËTA AUF DEN PHILIPPINEN

Zweitausend philippinische Inseln liegen im südchinesischen Meer wie
Sterne im Himmelsblau. Sie sind Reste einer ehemals zusammenhängenden

Gebirgskette, deren Täler ins Meer gesunken sind: eine

uralte, heute zertrümmerte Brücke, über die einst viele Völker und
Rassen gewandert sind. Das Klima ist tropisch, der Osten das ganze
Jahr regenreich und dicht bewaldet. Im Westen bringt nur der
Sommermonsun den Regen. Die Ureinwohner des Landes sind die »Zwergneger«.

Sie haben viele Namen, am meisten aber werden sie Aëta
genannt.

Aus Jägern werden Hackbauern

Alle Aëta waren bis vor wenigen Geschlechtern Sammler und Jäger,
sind inzwischen aber meistens zum Pflanzenbau übergegangen. Sie

roden den Urwald, legen die Pflanzungen entweder für sich selber oder
für ihre Wirtsherren an. Bergreis, Süßkartoffel, Jams, Loko- und Bao-
ganknollen, Bananen, Zuckerrohr, Papaya und Kletterbohnen werden
angebaut. Da und dort ging man auch zur Viehzucht über. Hühner
und Hunde gibt es überall, mit Ausnahme der Manide im Süden von
Luzon besitzen alle Aëta Schweine, manchmal sogar Wasserbüffel.
Pfeil und Bogen sind vielfach noch bekannt und für die selten gewordene

Jagd im Gebrauch. »In Poong-Kabayan, wo ich mich wochenlang

aufhielt«, berichtet Paul Schebesta, »waren die Negrito nie zur
Jagd aufgebrochen, ebensowenig in Pandayan. Auch in Bataan merkte
ich nichts von einer lebhafteren Jagdtätigkeit. Es ist anzunehmen, daß
die Jagd unter den Negrito in den letzten fünfzig Jahren stark
zurückgegangen ist; sie hat nur noch eine untergeordnete Stellung im
Nahrungserwerb dieser Aëta31.«
Die gleiche Verschiebung aus der primitiveren Jagd- und Sammlerstufe

in die höhere der Hackbauern zeigt auch die Wandlung der
Bekleidung. Die Manideaëta tragen noch die Schambinde aus Bast. Die

139



Zambalesaëta trugen früher einen Schurz aus Baumbast, heute aus
Tuch. Die Frauen haben in ihrer Gewandung nichts Urtümliches
mehr und kleiden sich wie die Philippinofrauen. Die Festkleidung der
Männer besteht aus Hose, Jacke und, wenn möglich, Zylinder! Feuer
und Feuerbereitung sind überall bekannt. Die Manideaëta kochen
noch in Bambusrohren, fast alle andern haben irdene Töpfe. Der Ubergang

zur Seßhaftigkeit ermöglicht die Mehrung des Hausrats. Die
ursprüngliche Behausung, die noch vielerorts beibehalten wird, ist der
Wetterschirm aus geflochtenen Palmblättern. Die Schirme werden
nebeneinander aufgeschlagen. Familie wohnt an Familie, jede an ihrer
Feuerstatt.
So zeigt das Bild des alltäglichen Lebens, daß die alte Negritokultur
zusehends zerfällt; erstaunlich aber ist, daß sie in den Tanzspielen
noch weiterlebt
An ein Höchstes Wesen, dem sie einen Teil der Jagdbeute opfern, glauben

die Aëta im nördlichen Luzon. Sie schneiden dem erjagten Wild
ein Stück Fleisch heraus, werfen es gen Himmel und sprechen: »Dieses

[Opfer] auch dir!32« Die Isnognegrito braten ein Stücklein des

erbeuteten Wildschweins, befestigen es an einem Bambusspieß und stekken

ihn auf einen Baum mit den Worten: »Herr, wir opfern dir dies,
damit du geneigt seiest, uns [auch fürderhin] Wildschweine zu geben.«
Ähnlich wird verfahren, wenn ein Hirsch erjagt wurde33. Neben Opfer
und Gebet kennen die Aëta aber die eine bis zwei Nächte dauernde
Talböngfeier, die ein reiches Zeremoniell mit feierlichem Schreiten
und Wechselgesängen ausgebildet hat, von dem Morice Vanoverberg31
und Paul Schebesta aus Nordluzon berichten35.
Diese zeremonienreiche Feier wird bei der Heiratsschließung, nach
gefährlichen Erkrankungen und nach einem Begräbnis gehalten. Schebesta

erlebte sie bei den Zambalesaëta als Erntedankfest und wunderte
sich, daß dabei der Jagd mit keinem Wort gedacht wurde.
Im Gegensatz zu den afrikanischen Pygmäen ist bei den meisten
asiatischen Zwergen ein Mittler zwischen Mensch und Gottheit vorhanden.

Bei den Andamanesen ist es der »Seher«, der neue Lieder und
Melodien erfindet und Mythen auf seine Art neu erzählt. Bei den Se-

mang sind es der große und der kleine Halâ, die im Namen der
Gemeinschaft sich mit der Gottheit, seinem »Sohn«, dem Tiger, und mit
den Cenoi in Verbindung setzen und Krankheiten heilen. Bei den
Weddas ist der Mittler zum Zauberer geworden. Bei den Aëta steht
der Älteste der Talböngfeier vor, an der alle Hordenmitglieder
teilnehmen.

Die Furcht der Aëta vor den Totengeistern stammt vom Animismus
der ihnen benachbarten malaiischen Stämme, besonders von den Phi-

*40



lippinos, die zwar Christen sind, aber trotzdem in ihrem Geisterglauben

befangen blieben. Von einem Leben nach dem Tode wissen die
meisten Aëta nichts.
Eingehend beschreibt Schebesta Hochzeitsbräuche der Aëta36, die ein
reiches Zeremoniell entwickeln und in der Bewachung der Braut und
ihren Fluchtversuchen vielleicht an früher geübten Brautraub
erinnern. Träfe diese Deutung zu, dann wäre dieses Hochzeitszeremoniell
in seinen mimischen Bestandteilen ein Hochzeitsspiel
»Die Hochzeit mit ihren Zeremonien und Festen dauert eine Woche
lang. Täglich wird der Freudentanz Amba aufgeführt. Am vorletzten
Tag sitzt die vermummte Braut im Kreis der anwesenden Frauen,
während die Ambatänzer, Liebeslieder singend, eine Verwandte des

Bräutigams im Tanzschritt umkreisen. Danach sammelt die
Brautmutter von der Partei des Bräutigams Geschenke für die Mädchen.
Schließlich tritt der Schwiegervater auf, nimmt die vermummte Braut
an der Hand und zieht die sich Sträubende in die bereitstehende
Hütte, wohin die Angehörigen der Braut auch den Bräutigam bringen ;

dort serviert die Mutter den beiden die Mahlzeit. Weigert sich jedoch
die Braut, die Speisen zu berühren, so geht der Tanz weiter. - Aufdem
Platz wird eine mit Grüngirlanden geschmückte Kanzel aus Bambus,
Langolan genannt, errichtet, wohin man am folgenden Tag die Braut
gewaltsam bringt. Ihr Vater hält mit gezücktem Buschmesser bei ihr
Wacht, damit sie nicht das Weite sucht. Sollte sie das trotzdem
versuchen oder es ihr gar gelingen, dann kann es vorkommen, daß der
erboste Vater an einem Angehörigen des Bräutigams sein Mütchen
kühlt. Sobald der Bräutigam der Braut ansichtig wird, stürmt er den

Langolan hinauf, hockt sich neben sie nieder und schiebt seinen Arm
in ihren. Darin soll nach Angabe der Leute die Eheschließung
bestehen. Die Neuvermählten steigen vom Langolan herab und gehen
durch einen Bogen, den ein Mann und eine Frau bilden, indem sie

die Arme gegenseitig hochheben und die Fingerspitzen berühren. Mit
verschlungenen Armen schreitet das Paar auf die Ambatänzer zu, mit
denen es dreimal die Runde macht, und kehrt dann auf dem gleichen
Weg zurück, um wieder auf dem Langolan Platz zu nehmen. Inzwischen

halten die beiden Familienväter Abrechnung: das Brautgeld
wird Stück für Stück mit Strichen auf der Scheide des Buschmessers

eingeritzt. So beschrieb man mir in Bataan eine Hochzeitsfeier.«
Schebesta gibt außerdem den Bericht von C.J. Cooke über eine Negri

tohochzeit wieder und bemerkt dazu: »Unschwer ist aus der
Schilderung zu erkennen, daß es sich bei dieser Feier um eine fremdartige
Sitte handeln muß, da sie zu der sonstigen Primitivität der Aëta so gar
nicht paßt.«

141



Tanzspiele

Der Tanz ist auch das Hauptvergnügen der Aëta. Hochzeiten, Begräbnisse,

profane und religiöse Feste sind die willkommenen Anlässe zu
ausgedehnten und wilden Tanzvergnügungen. Dem Bilde der Urkultur
entspricht es, wenn Männer, Frauen und Kinder im Kreise um einen

Mittelpunkt - um eine Stange, um Männer oder Mädchen - sich

bewegen. Sie halten sich gegenseitig an den Hüften oder Schultern, stampfen

den Takt heftig auf den Boden und singen dazu eintönige Lieder.
Sie singen »entweder für sich, ständig in schrillen Tönen schreiend,
oder im Wechselgesang« mit den Zuschauern. »Einer der Tänzer gibt
als Primus inter pares die Schreie und dann auch die Worte von sich,
die darauf von den andern wiederholt werden37.« Ein besonderer

Schauplatz wird gewählt, der durch Feuer oder das Mondlicht erhellt
wird. Die Tänzer schmücken sich zu besonders festlichen Anlässen.
Dieses Gesamtbild der Tanzaufführungen gibt in allen Einzelheiten
die Situation des Urtheaters wieder, und doch wissen wir nicht, ob die
Tänze bildlos oder bildhaft sind und somit als Theatertänze oder
vielleicht doch nur als Vorstufen zum Tanztheater betrachtet werden dürfen.

Beachtenswert ist, wie bei den Andamanesen und Semang, daß
die Lieder dialogischen und damit dramatischen Charakter besitzen.
Auch Liebeslieder bestehen aus Wechselgesängen. Mann und Frau
singen in ihren Liedern bisweilen die Geschichte ihrer Liebe. » Sie
nehmen stets die Form einer musikalischen Konversation an38.« Stammt
das dialogische Lied aus dem Tanzspiel? Fast möchte man es glauben,
wenn man den » Liebestanz « betrachtet, von dem W. A. Reed 1904
berichtet 311»Am Liebestanz nimmt ein Mann und ein Weib teil. Die Frau
bewegt sich gleichgültig und passiv und verläßt ihren Platz nicht, wenn
sie auch ihre Füße im Takte der Musik bewegt, wie denn die Frauen
der Negrito nicht solche eifrige und unermüdliche Tänzer wie die
Männer sind. Der Mann umkreist im Tanz die Frau und wirft dabei
verhebte Blicke aufsie. Er kommt ganz dicht heran, entfernt sich dann
wieder, schlägt dabei seine Hände im Takt und führt die verschiedensten

Bewegungen aus, die auf die Frau eine Anziehungskraft ausüben
sollen. Unter Umständen steigern sich die Liebestänze bis zur
Obszönität^

Das Werbespiel zeigt die Urform des Kreistanzes um einen Mittelpunkt,

den hier die Frau bildet. Das Lied hat dialogischen Charakter.
Der Rhythmus wird durch das Lied, das Stampfen der Frau und das

Händeschlagen des Mannes markiert. Irgendwelche Zurüstungen oder
Requisiten verlangt der Tanz nicht; so hat er in seiner reinen Mimesis
ein sehr urtümliches Gepräge.

142



Das Kampfspiel wirkt ebenso altertümlich. Es ist »der bei weitem
realistischste aller Negritotänze. Er ist deshalb vielleicht auch der älteste.

Nachdem sich die Musiker [von den Instrumenten wird nichts
gesagt] gut eingespielt haben, springen zu Beginn des Tanzes die beiden

Krieger von verschiedenen Seiten in den Kampfplatz, wobei sie

laut schreien und die Waffen schwingen. Sie machen dann die
charakteristischen Fers- und Zehbewegungen des Negritotanzes und werfen
dabei fortwährend einander feindselige Blicke zu. Darauf nähern sie
sich einander langsam mit gespanntem Bogen, als ob sie aufeinander
schießen wollten. Sie scheinen dann ihre Absicht zu ändern, oder die
Gelegenheit für den tödlichen Schuß scheint nicht günstig zu sein, so
daß sie sich wieder nach dem Ende des Kampfplatzes zurückziehen.
Dann nähern sie sich wieder einander; jeder richtet den gespannten
Bogen nach oben und dann gegen den Boden und schwört, den andern
töten zu wollen. Jetzt erspäht einer eine günstige Gelegenheit zum
Schuß. Seine Sehne schwirrt, und der Gegner fällt zu Boden. Der Sieger

stößt einen Triumphschrei aus, tanzt aufden Körper des gefallenen
Feindes zu und schneidet ihm den Kopf mit seinem Bolo ab. Laut
fordert er die Verwandten des Toten zur Rache auf. Da sich aber
niemand zeigt, so hält er das Haupt des Feindes in die Höhe und stößt
frohlockende Rufe aus, um sie durch Verhöhnung zur Antwort zu
bringen. Doch es kommt immer noch niemand. Er wartet und lauscht
noch eine Weile, dann legt er den Kopfneben den Rumpfund bedeckt
den Körper mit Blättern und Erde. Gewöhnlich dauert der ganze Tanz
eine Viertelstunde, in der der Sieger keinen Augenblick in seiner

Bewegung innehält oder aus dem Takt kommt40.«
Wiederum bleibt der mimische Kreistanz spürbar, denn der besiegte
Kämpfer wird bald zum Toten und damit zum unbeweglichen Mittelpunkt

der Aktion. Als einzige Requisiten führen über das Liebesspiel
hinaus die Waffen. Die Pantomime - wie geht die Szene des Köpfens
vor sich - zeigt eine überraschend reiche Ausgestaltung. Da der
Tanzschritt trotzdem nicht aufgegeben wird, halten sich, wie stets im Ur-
theater, Mimesis und Rhythmik die Waage.

Der »Martertanz« mutet wie die Erinnerung an geschichtliche
Ereignisse an. Der Kreistanz bildet sich auch hier. Mittelpunkt ist ein
Pfahl, an den der »Gefangene« gebunden wird. Dieser unbewegliche
Darsteller aber hat nicht einen, sondern ein ganzes Dutzend Gegenspieler,

die sich im Chor tanzend und schreiend um ihr Opfer bewegen.
Die Männer beginnen langsam »in der gewöhnlichen Tanzweise« den
Marterpfahl zu umschreiten. »Die Bewegungwird schneller und schneller

und steigert sich bis zu wahnsinnigen Sprüngen. Aufs höchste er-

143



hitzt, ziehen die Tänzer ihre Messer, fallen über ihre Beute her und
hauen sie, wie es scheint, in Stücke. Wenn der Tanz zur Nachtzeit bei
Feuerschein aufgeführt wird, macht er einen höchst grotesken und
gräßlichen Eindruck. Die nackten schwarzen Körper, vom Feuerschein
beleuchtet, die markerschütternden Schreie und die dämonischen
Gestalten der heulenden und springenden Tänzer erinnern, wie Reed

sagt, an die indischen Kriegstänze41.«
Zwei heitere Tanzspiele entnehmen ihre Motive der Lebensmittelbeschaffung:

Honigspiel und Kartoffeltanz.

Im Honigspiel »springt der Darsteller auf den freien Platz und
macht zunächst die einleitenden Bewegungen, die bei allen Tänzen
ausgeführt werden. Er tanzt im Kreise herum und klatscht dabei wie
zur Aufmunterung [nein zur Markierung des Rhythmus !] in die Hände.

Nachdem er einige Male auf diese Weise herumgetanzt ist,
entdeckt er plötzlich das Bienennest, das durch ein Tuch an einem Pfahl
dargestellt wird. Er nähert sich langsam und beschattet die Augen, um
besser sehen zu können. Nachdem er sich davon überzeugte, daß er
tatsächlich einen Fund gemacht hat, zündet er eine Fackel an, macht
die Bewegungen des Kletterns, hält dann die Fackel unter das Nest,
wird dabei aber anscheinend mehrere Male gestochen und muß sich
infolgedessen zurückziehen. Er wiederholt dieselben Handlungen so

lange, bis alle Bienen ausgeräuchert sind und der Honig gesammelt ist.
Der Erfolg wird nun ordentlich gefeiert, wobei er vom Honig trunken
und sehr vergnügt wird42.«
»Das Tuch an einem Pfahl« stellt das Bienennest auf dem Baume dar :

es ermöglicht den üblichen Rundtanz um einen Mittelpunkt. Ein
weiteres Requisit ist die brennende Fackel. Alles übrige ist rhythmisierte
Laut- und Bewegungsnachahmung. Der Tänzer singt, der Chor im
Kreis der Zuschauer antwortet. Das ist jene urtümliche Singspielform,
die von den Aufführungen Mba-Solés nur dadurch abweicht, daß bei
den Tiersingspielen in Gabun der feste Mittelpunkt fehlt.

Beim Kartoffeltanz ist man versucht, an ein agrarisches Spiel zu
denken. Das ist nicht der Fall, denn es stellt dar, wie ein Aëta, der ein
Sammler und Jäger und kein Pflanzenbauer ist, in einen fremden
Kartoffelacker einbricht, sich mit einem Sack voller Früchte davonmacht

TAFEL VII

Semang in Malaia. Vorbereitung zum Tanz: Die Semang malen mit Ruß breite schwarze

Streifen auf das Gesicht, die Brust und den Rücken.

144







und schließlich zusehen muß, wie seine Beute im reißenden Strom da-
vonschwimmt. Welch liebenswürdiger Humor und welch liebenswürdige

Warnung vor sträflichem Diebstahl! W.A.Reed hat auch diesen
Pantomimentanz beschrieben43.
»Das anfängliche Tanzen ist ähnlich wie beim Bienentanz. Der
Vorführende sieht dann, wie es scheint, plötzlich einen Kartoffelacker und
macht sich nun daran, in den verschiedensten Bewegungen die
Kartoffeln auszugraben. Während der ganzen Zeit hält er scharf Wacht,
damit er beim Diebstahl nicht entdeckt wird. Er stellt dann dar, wie er
die Kartoffeln in den Sack steckt und ihn über seine Schultern wirft.
Darauf arbeitet er sich durch die Hecke und schneidet sich mit einem
Messer einen Weg durch das Dickicht, bis er zu einem Fluß kommt.
Hieraus erkennt man, daß der Kartoffelacker niemandem aus seinem
eigenen Dorfe gehört. Er untersucht die Tiefe des Wassers mit einem
Stock. Da es zu tief ist, schaut er sich nach einer andern Stelle um. Er
verliert jedoch hier seinen Halt, läßt den Sack fallen, und der reißende
Strom entführt die Beute aus seiner Reichweite. Während der
verschiedenen Bewegungen der Vorführung wird die Tanzbewegung
beibehalten; der Körper ist vorwärts gebeugt, und die Füße verlassen
abwechselnd in schnellster Bewegung den Boden, wobei sie stets im Takte
mit der Musik bleiben. Der Tänzer zeigt dabei eine solche Geschicklichkeit

und Unermüdlichkeit, wie sie kaum sonst irgendwo anzutreffen

ist.«
Die Zahl der Darsteller bleibt in den Aëtatanzspielen meist gering:
Bienen- und Kartoffeltanz kommen mit einem Darsteller aus. Beide
besitzen einen Gegenspieler in einem leblosen Gegenstand, einmal im
Bienennest auf der Stange, das andere Mal im Kartoffelsack, der aber
vielleicht, wie die Bienen, nur durch das Spiel des Darstellers »sichtbar«

wird. Im Liebesspiel und Kampfspiel treten sich zwar zwei
Darsteller einander gegenüber, aber sowohl die Frau im Liebesspiel als

auch der zweite Mann im Kampfspiel erhalten dabei verhältnismäßig
passive Rollen: sie sind, vor allem die Frau, der Mittelpunkt, der
umtanzt wird. Im »Marterspiel« tritt an Stelle eines einzigen Tänzers ein

TAFEL VIII
Oben: Semang auf Malaia. Südsiam. Männertanz. Zum Rhythmus von Klangstäben
und. malaiischen Felltrommeln tanzen die Semang in wilden Sprüngen aufeinander zu,

fassen sich an den Händen und stieben wieder auseinander.

Unten: Semang: Kenta in Malaia. Hörspiel im Bambusurwald! Das »Publikum « singt
im Panöhörspiel den Refrain der Lieder, die der Haid im »Hörspielstudio«, in der Palm¬

blätterhütte, anstimmt.

145



ganzer Tanzchor. Da der Gefangene unbeweglich an den Pfahl
gebunden ist, vermag er auch nur die Rolle des um tanzten Mittelpunktes
zu spielen. Das »Ein-Mann-Theater«, das bei den Gabunpygmäen
so eindrücklich in Erscheinung trat, erweist sich überraschend auch
bei den Negrito als hochaltertümliche Spielform.
Nun zeigt sich mit aller Deutlichkeit, daß die bildlosen und die
bildhaften Tänze die genau gleiche Form aufweisen, und man ist versucht
anzunehmen, daß auch die von den Forschern als bildlose Rundtänze
geschilderten Spiele echtes Tanztheater sein könnten; denn es ist ja,
wie vielfältige Erfahrungen zeigen, oft schwer, in allen Tanzaufführungen

die Rollendarstellung zu erkennen, zumal die meisten Forscher
für das Rollenspiel so wenig Verständnis hatten, daß sie meist achtlos
oder gar verächtlich darüber hinweggingen.

Erntefest und Erntespiel

Die Gebetsfeier der Aëta erlebte Paul Schebesta 1938 bei den Kabayan-
zwergen in Pandayan im Bergland von Zambales der Philippinenhauptinsel

Luzon44. Sie ist darum von Bedeutung, weil sie über manche

gesangliche und tänzerische Zeremonien zum Höhepunkt eines

Kultspiels hinführt. Dabei ist darauf zu achten, daß die meisten Aëta,
die noch vor einem halben Jahrhundert fast ausschließlich Sammler
und Jäger waren, inzwischen zum Hackbau übergegangen sind, was
gerade kultische Feiern grundlegend ändern muß. So ist die Talböng-
feier denn auch ein Dankfest für gute Ernte und eine Bitte für das
Gedeihen der neuen Aussaat. Aus dem Talböngfest seien fünf wichtige
Brauchtumsgruppen herausgehoben. Das Fest dauert fünf Tage, wird
nach der Ernte gefeiert und unter einem an eine Hütte angebauten
Strohdach abgehalten. Am Vorplatz neben der Hütte lodern zwei
große Feuer ; in der einen Pfanne kocht der Reis, in der andern Fleisch.
»Unter dem Sonnendach wechselten ausgelassene Tanzvergnügungen
der Jugend mit den ernsten Talbönggesängen der Alten ab.«
»Erster Akt«: Tänze der Mädchen. »Eine holde Maid entlockte der
nie fehlenden Gitarre schmachtende Weisen. Ein junges, hübsches und
von den Burschen vielumschwärmtes Mädchen sprang in die Mitte,
zupfte ihr buntes Kattunkleid zurecht und begann zu tanzen.
Geschmeidig wiegte sie ihren schöngewachsenen Körper hin und her,
bewegte graziös die Arme, schaute dabei bald kokett lächelnd die
Umstehenden an, bald senkte sie züchtig die Blicke zu Boden, dann
verdoppelte sie den Rhythmus, schwang sich im Kreis, klatschte in die
Hände, stampfte mit den Füßen, und husch war sie wieder in der Schar
verschwunden.«

146



»Zweiter Akt«: Pantomimische Tänze der Burschen. »Nach ihr trat
ein sehniger Bursche auf, den federgeschmückten Bambuskamm im
wolligen Haarschopf, das Buschmesser im schmalen Lendenschurz,
mit einem aller Bewunderung werten Tanz. Er überbot sich in
unglaublich gelenkigen, akrobatischen Körperverrenkungen, die er im
Tanzrhythmus ausführte, und begleitete alles mit rhythmischem
Händeklatschen und einer hervorragend anschaulichen Pantomime, die den
Sinn des Tanzes wiedergab. [Was die Pantomime darstellte, sagt
Schebesta leider nicht!] Seine jeweils nur kurzen, weil sehr anstrengenden

Vorführungen ernteten lautes Lob, besonders von Seiten der
Frauen.«
»Dritter Akt«: Der kultische Talböngtanz. »Ein alter, bärtiger,
hochgewachsener Mann, nur mit einem Lendenschurz bekleidet, trat in die
Mitte. Die Gitarre verstummte, als er, langsamen, gemessenen Schrittes

im Kreis um einen Stützpfosten schreitend, die linke Hand vor den
Mund gelegt, mit sonorer Stimme einen langgezogenen Ton hervorstieß.

Sooft er diese gezogenen näselnden Laute in verschiedenen
Tonlagen vorbrachte, hielt er stets die eine Hand an den Mund ; bei artikulierten

Gesängen legte er auch die Arme kreuzweise über die Brust
und schaute ernst vor sich hin. Er hatte schon einige Runden um den
Pfosten gemacht, als sich ihm andere Männer, immer dem Alter den
Vortritt lassend, anschlössen und mit ihm den Pfosten umkreisten. Dabei

hielt der Hintermann entweder den Schurzzipfel des Vordermannes

fest oder er legte einen Arm um dessen Nacken, so daß er mehr
neben als hinter ihm trippelte. In der Regel waren es fünf bis zehn
Männer, die an diesem ernsten Talböngtanz teilnahmen. Hin und wieder

wurde der gemessene Tanzschritt durch Hüpfen und der ernste,
getragene Gesang durch wildes Jauchzen unterbrochen, das aber nur
einen Moment dauerte, um dann gleich wieder in die ernste Tonart
überzugehen. Das alles nahm sich sehr feierlich aus, bis auf die kurzen,
ich möchte sagen ausgelassenen Intermezzos, in denen die Männer wie
von Taranteln gestochen jauchzend umhersprangen. Eine solche Runde

dauerte zehn bis zwanzig Minuten, dann traten die Männer ab, die
Gitarre ertönte und der lustige Tanz der Jugend oder Gesang und
Spiel setzten wieder ein.
Den Talböngtanz der Männer begleitete weder ein Musikinstrument
noch Händeklatschen. Zwei Gesangsarten wechselten einander ab:
entweder sang man nur unartikulierte Laute, ähnlich Choraltönen,
wobei aber die Endsilbe langgezogen wurde, einerlei, ob man die
Hand vor Mund und Nase hielt, um den näselnden Ton hervorzubringen,

oder ob man frei heraussang. Der Vorsänger sang einen Choralton,

und die andern fielen ein. Der dem Vorsänger folgende Alte setzte

'47



einen Takt später im Diskant ein, womit ein belebender Gesangseffekt
erreicht wurde. So sang man Vers für Vers, fing mit dem langgezogenen

A-a-a-a an, das in der Tonlage wechselte, dann schob sich der
artikulierte Gesangsvers ein, der wieder durch das langgezogene unartikulierte

A-a-a-a des Vorsängers abgelöst wurde.
Die andere Sangesart zeichnete sich durch lebhafte Rezitation
improvisierter Texte aus. Der Vorsänger zitierte einen Vers, und die andern
fielen ein; nur der Zweitälteste setzte einen Takt später ein und sang
im Diskant einen andern Text zwischendurch. Der erste Vortrag war
feierlich, getragen, der zweite fröhlich, fast ausgelassen. Dabei sprangen

und jauchzten die Tänzer, wie wenn sie von Sinnen wären, bis sie
das letzte feierliche A-a-a-a des Vorsängers wieder in Reih und Glied
und gemessenen Tanzschritt zwang... An denTalböngtänzen nahmen
niemals Frauen und Mädchen teil.«
»Vierter Akt«: Das Opferspiel. »In der Hütte, in der die Talböng-
feier abgehalten wird, zündet man eine Kerze an, um die herum fünf
Haufen Nahrungsmittel aufgeschichtet werden, und zwar: Reis, Hubi
[Jams], Kamote [Süßkartoffel], Lolco- und Autakbohnen. Der Älteste,
der der Gebetsfeier vorsteht und den Apo Katawan [so wurde jetzt
Gott genannt] darstellt, legt sich der Länge nach, mit dem Gesicht auf
den Boden, vor die aufgehäuften Gaben und beharrt so unbeweglich
wie tot. Alle Festteilnehmer sind zur Stelle, Männer, Frauen und Kinder,

sie knien im Kreis um die Gaben und um Apo Katawan. Gott
wird also in einer Zeremonie dramatisch dargestellt. Im Gebet wendet
man sich an Apo Katawan, streichelt ihn dabei, bittet ihn aufzustehen
und sie anzuhören. Schließlich hebt man ihn mühsam auf und bringt
ihn in Flockerstellung. Jeder tritt an ihn heran und küßt ihm die Hand
zum Dank für die Gaben, die man im letzten Jahr erhalten hat, und
bittet um Gedeihen der neuen Frucht sowie um Gesundheit im neuen
Jahr. Dabei sprechen die Alten, Männer wie Frauen, ihren Dank auch
mündlich aus.«
»Fünfter Akt«: Das Orakelspiel. »Nun kniete sich der Apo Katawan
vor den mit Gaben bedeckten Altar in Flockerstellung nieder, umringt
von den Alten. Mit geschlossenen Augen [Trancezustand] beantwortete

er die Fragen, die die Alten an ihn stellten, las aus der Hand und
aus den Kerzenflammen die Zukunft, Krankheiten oder was immer,
indem er die Hände öfters um die Flammen legte. Pan Milian hatte
um seine Pfeile geschickt, die er am Körper, an den Beinen und dem

Kopf entlang strich und dann neben das Zuckerrohr auf den Altar
legte. Angeblich wollte er sich damit den Segen für seine Waffen
erbitten, um das ganzeJahr hindurch vorJagdunfällen geschützt zu sein.

Danach reichte man den Arrak in einer Tasse umher, zuerst dem Apo

48



Katawan, dann den ältesten Männern und Frauen. Dabei gingen die
Kerzen aus, die Gebetszeremonie war zu Ende.«
Man wird den »fünfAkten« der Gebetsfeier eine Steigerung zu immer
wesentlicheren Zeremonien zugestehen müssen. Dem frohen Tanz der
Mädchen folgt der pantomimische Tanz der Burschen. Der kultische
Männertanz um den Pfahl, der ohne Zweifel religiöse, vielleicht auch
theatralische Bedeutung besitzt, wird von Wechselgesängen begleitet.
Schließlich folgen die beiden Schlußakte, die reine Kultspiele sind, da
der Älteste die Gottheit mimisch darstellt, die Opfer empfängt und
Fragen beantwortet. Die Gaben im Opferakt deuten auf Agrarkulte.
Daß Pan Milian auch seine Pfeile auf den Altar legt und damit Jagdglück

erbittet, zeigt mindestens den Versuch, Jagd und neuen Brauch
zu verbinden. Die Gottesdarstellung im Opfer- und Orakelspiel scheint
uralter Brauch zu sein, der sich mit den Gotteshörspielen der Semang
trifft. Auch die Tatsache, daß alle Musikinstrumente, die nicht
angestammtes Aëtagut sind, verstummen und nur Wechselgesänge den
kultischen Talböngmännertanz um den Pfahl begleiten, deuten auf
ältere Kulturschichten, als sie in der Opferung der Pflanzen erscheinen.
Kulttanz um den Pfahl, Gottesdarstellung, Wechselgesänge entstammen

den vorpflanzerischen Uberlieferungen der Aëta.

5. DIE WILDEN WEDDA AUF CEYLON

Die Mischkultur der Wedda

Die braunhäutigen, schwarzhaarigen, kleinwüchsigen Wedda, die im
Durchschnitt eine Höhe von hundertsiebenundfünfzig Zentimeter
erreichen, sind die Ureinwohner Ceylons. Sie hausen zwischen den
Osthängen des Mittelgebirges und dem Meer und gehören drei verschiedenen

Kulturstufen an. Die Dorfwedda sind seßhaft und treiben Ackerbau.

Die Küstenwedda sind stark mit den schon Jahrhunderte vor
Christus in Südindien eingedrungenen Tamilen verbunden, die Ackerbauer

und Handwerker sind und eine berühmte Literatur besitzen. -
Die Waldwedda oder Wilden Wedda führen ihre ursprüngliche
Lebensweise noch weiter, gehen mit dem Bogen auf die Jagd und
sammeln Wurzeln, Blätter und Honig. Sie tragen den Lendenschurz aus

Blättern, neuerdings auch aus Baumwolle, und errichten Windschirme
aus Zweigen. Die Ehe ist monogam, die Gattenwahl frei, Mann und
Frau sind gleichberechtigt. Leben und Wirtschaft also entsprechen
dem Bilde der Urkultur.
Mit dieser Urschicht haben sich zahlreiche Elemente höherer Kultu-

149



ren vermischt. Einzelfamilien, die unter Windschirmen wohnen,
finden sich oft zu größeren Gruppen unter überhängenden Felsen

zusammen: der Übergang zur Seßhaftigkeit kündet sich an. Familien
und Einzelpersönlichkeiten besitzen Grund und Boden. Jeder Wedda
gehört zu einem exogamen Glan, der sich mutterrechtlich vererbt. Die
Wilden Wedda malen Felsbilder wie die Buschmänner und Magda-
lénienjâger. Mittler zwischen Menschen und Geistern - Ahnen,
Heroen, Gott - ist der Schamane : ein Priesterstand hat sich gebildet. Vom
höherenJägertum her hatJagdzauber, von Pflanzenbauern her Ahnenkult

die Wilden Wedda stark beeinflußt.
Die Toten werden in den Wohnhöhlen oder unter den Felsvorsprüngen
liegen gelassen und mit Blättern und Zweigen zugedeckt.
Gebrauchsgegenstände und Speisen werden nicht ins Grab gelegt. Die Seele des

Toten bleibt eine Zeitlang in der Nähe des Körpers. Der Schamane

opfert am Grab, was die Wedda am köstlichsten dünkt: Reis und
Kokosmilch, wo sie fehlen Jams und Wasser. Der opfernde Schamane
wird vom Toten besessen, erklärt als »Geist« - er spielt also in Trance
die Rolle des Totengeistes - die Annahme des Opfers und verspricht
seinen Verwandten Jagdglück. Darauf wird das Opfer von den
Verwandten verzehrt, die selber oft besessen werden. Totenkult also ist die
Grundlage des eigenartigen Theaters der Wilden Wedda. Dahinter
aber erscheint deutlich ein älterer Gotteskult.
Die Wedda glauben, die Yaka - die Geister - dürfen Opfer nur mit
Erlaubnis des Höchsten Geistes, des Kande Yaka, in Empfang
nehmen. Die Geister begeben sich nach dem Tode zu ihm, der vom
Schamanen stets zuerst angerufen wird, weil er den Totengeist zur Opferstätte

bringt. Kande Yaka ist auch der Herr des Wilds und zeigt dem
Jäger dessen Fährte. Zwar sagen die Wedda, Kande Yaka sei der Geist
eines berühmten Jägers der Urzeit, der Kande Wanniga geheißen habe.

Da er aber der höchste Herr der Toten und der jagdbaren Tiere ist,
dem die edelstenTeile des Wilds, ein Stück vom Kopfund von der Brust,
und die kostbarste Frucht, die Kokosnuß, geopfert wird, ist die
Annahmeberechtigt, daß sich in diesem » Urahnen« ein ursprünglich Höchstes
Wesen der Wilden Wedda verbirgt, das durch den Ahnenkult zu einem
»berühmten Jäger der Urzeit« erniedrigt wurde45. Die Opferzeremonien,

die den Charakter von Kultspielen tragen, erhärten diese Auffassung.

Zauberspiele der Wilden Wedda

Der Sambarhirschkult, der am Tage nach einer Hirschjagd stattfindet,
besteht aus zwei Teilen: dem Dankopfer für die erfolgreiche Jagd und
der dramatisch vorgetragenen Bitte um neues Jagdglück.

150



Geopfert wird ein Teil des Kopfes und der Brust - das Tieropfer - und
außerdem Reis und Kokosnuß — das Pflanzenopfer. Ein Dreifuß [Muk-
kaliya] wird errichtet, eine irdene Schale [Kirikoraha] daraufgestellt
und der Zeremonialpfeil [Aude] daraufgelegt. Der Pfeil wird geräuchert,

damit Kande Yaka [die Gottheit] den Weihrauch riecht und
sich daran freut. Gleichzeitig wird in einem Gesang Kande Yaka
angerufen. Die Teilnehmer am Kult singen mit und schlagen mit den
Händen den Rhythmus auf die Lenden. Der Schamane ergreift Pfeil
und Kokosnuß, tanzt um die Opferschale, gerät in Ekstase und zerteilt
die Kokosnuß mit dem Pfeil. Das Kokoswasser tropft in die Schale.
Mit heiserer Stimme verspricht der Geist aus dem Munde des

Schamanen den Anwesenden neues Jagdglück. Der Schamane wird also in
dem Augenblick, in dem die Gottheit von ihm Besitz ergreift, selber zu
Kande Yaka, zum Gottesdarsteller, der als höchste religiöse Autorität,
als Herr des Wilds, Jagdglück verheißt. Diese Inkarnation der Gottheit

erfolgt im Verlaufe der Zeremonien noch öfters. Einen neuen
theatralischen Bestandteil bringt die kultische Jagd. Wieder wird der
Schamane von Kande Yaka besessen. Er hält den Aude in der Hand
und entdeckt Fährten des Sambarhirsches. Er verfolgt sie. Ein Begleiter

nimmt dem Schamanen den Aude aus der Hand und reicht ihm
Pfeil und Bogen. In höchster Erregung wird das Wild, sobald er es in
Form eines auf den Boden gelegten Korbes vor sich sieht, mit dem Pfeil
getroffen. Während der Pfeil fliegt, im Augenblick der höchsten Spannung,

sind die Kräfte des Schamanen erschöpft. Er fällt beinahe
besinnungslos nach rückwärts in die Arme des bereitstehenden Helfers.
Doch noch hat Kande Yaka ihn nicht verlassen. Der Schamane richtet
sich auf, begibt sich zur Beute - zum Korb, der den Sambar
darstellt-, um sich zu überzeugen, ob der Pfeil tödlich gewirkt habe. Dann
kehrt er zur Opferschale zurück, beugt sein Haupt darüber, ergreift
den Aude, legt ihn jedem Teilnehmer auf den Kopf und prophezeit
ihm Jagdglück46. Nun ergreift er die Kokosnußschalen - die Milch ist
inzwischen aus dem Fleisch gepreßt worden -, tanzt um den Opfertopf

Kirikoraha, beugt sein Haupt darüber, damit Kande Yaka, den

er immer noch darstellt, trinken möchte. Er hebt mit den Händen
Milch aus der Schale und verspritzt sie über die Teilnehmer, denen
damit gute Jagd verheißen wird. Auch der Hund bekommt seinen
Teil!
Der Schamane erwacht aus seiner Trance. Im Mittelpunkt des
Jagdzaubers also steht die gemimte Jagd. Rundum aber kränzt sich eine
Reihe von magischen Zeremonien. Aude und Milch der geopferten
Kokosnuß übertragen die Kraft der im Spiel jagenden Gottheit aufdie
Jäger. Eigentlich wird hier nicht nur Jagd-, sondern auch Sammler-

151



glück verheißen! An Stelle der Kokosnuß hat man sich vielleicht
ursprünglich Jamswurzeln vorzustellen.
In ähnlicher Form wird die Erzauberung von wildem Honig und Jams
und die Erjagung des Wildschweins zelebriert. Der Wildschweinzeremonie

liegt eine mythische Erzählung zugrunde. Einst begaben sich
Männer und Frauen aufdie Suche nachJamswurzeln. Aufeinmal jagten

die Hunde ein Wildschwein auf. Die Männer folgten den Hunden,
trafen auf das Wild, vermochten es aber nicht zu töten. Schließlich
ergriff eine Frau Pfeil und Bogen und erlegte das Wildschwein. Mann
und Schwager halfen ihr dabei. Alle damals an der Jagd beteiligten
haben besondere Geisternamen, die im Kultspiel wiederkehren. -
Nacheinander wird der Schamane von allen damals an der Jagd
beteiligten besessen: er stellt also sämtliche in der Mythe genannten
»Geister« dar. Ein tischartiges Gestell wird errichtet, das »Schwein«
aus einem Bündel von Blättern, Gras und Zweigen hergestellt und
aufgehängt. Wenn der von der Jägerin besessene Schamane das Schwein
erstechen will, zieht ein Knabe es mit einer Schlingpflanze weg, um
die Schwierigkeit derJagd anzudeuten. Der Jäger hetzt die Hunde auf
das Wild, wird verwundet, verbunden und geheilt und erlegt schließlich

das Schwein. Der Knabe, der es immer wieder wegzog, ahmt das

Quicken des verendenden Schweins nach47. Ein kultisches »Ein-Mann«-
Theater, dessen Gegenspieler das künstlich hergestellte und bewegte
»Schwein« ist!
Das wichtigste Jagdmittel ist der todbringende Pfeil. Im »Pfeiltanz«
spielt er die Hauptrolle. Der Schamane steckt den Aude entweder in
den Boden und umtanzt ihn oder er hält ihn während des Tanzes in
der Hand. Kande Yaka, von dem der Schamane besessen wird, ist also
der Gott der Jagd, der Herr des Wilds, der als stets treffsicherer Jäger
den Pfeil trägt und darum auch Itale-Yaka, Pfeilgeist, genannt wird.
Der Pfeiltanz wird aber nicht nur von einem Schamanen, sondern oft
auch von einem oder mehreren Jägern aufgeführt. Seligmann sah ihn
einmal von einem Schamanen und einem Jäger gemeinsam getanzt48.
Zwei Büschel von Blättern des Nabaumes wurden an den Pfeil gebunden,

das eine dicht an der Fiederung, das andere direkt an der Spitze.
Der mit diesem »Blätterkleid« kostümierte Pfeil - bedeutet das Blätterkleid

das Gewand des Gottes oder wird damit wie im Wildschweinspiel

das Tier dargestellt - wird in den Boden gesteckt. Beide Tänzer
bewegen sich gemessen um den Pfeil und rufen singend die helfende
Gottheit an. Bald wird der Schamane vom »Pfeilgeist«, der Jagdgottheit,

besessen, tritt auf einen der Zuschauer zu und verspricht ihm für
den andern Morgen die Erjagung eines Sambarhirsches in westlicher
Richtung. Mehrmals bücken sich die Tänzer tief auf den Pfeil herab,

152



daß seine Blätterbüschel und ihre Haare sich mischen. Der Schamane
erklärte nachher, daß der Pfeilgeist auf den Pfeil herabsteige, dann in
den Blättern sich aufhalte und schließlich aufden Tänzer überspringe.
Wenn sie ihre Köpfe wieder auf den Pfeil beugen und schütteln, springt
der Geist auf die Blätterbüschel und den Pfeil zurück und entschwindet.

Der chorische Pfeil tanz, den Paul und Fritz Sarasin49 beschreiben, läßt
kaum mehr ahnen, daß es sich dabei um einen Rollentanz, also um
Theater handelt. Der Pfeil wird in den Boden gesteckt. In zwei Kreisen
stellen die Männer sich rundum auf und bewegen sich tanzend in der
Gegenrichtung des Uhrzeigers. »Der einzelne Tänzer nimmt in der
Aufführung seiner Drehungen auf seinen Nachbarn keine Rücksicht,
sein einziges Ziel ist — tanzend — um den Pfeil herumzukommen; so
machen die Tänzer nicht im selben Moment dieselbe Bewegung.« Der
Tanzrhythmus wird durch Schlagen auf die Bäuche markiert. Dazu
»keuchen sie eintönig einen heulenden Gesang« hervor. Tanzbewegung,

»Lied« und Klatschen auf den Bauch steigern sich ständig.
»Nach einiger Zeit fällt einer nach dem andern der Länge nach
erschöpft auf den Boden, und zwar auf den Rücken, indem er zugleich
krampfartig an allen Gliedern zittert. Plötzlich erheben sich dann alle
mit einem Mal, und der Tanz ist zu Ende.«
E.Deschamps erzählt60 von einem nächtlichen Tanz der Wedda, den

er als Abwehrtanz gegen wilde Tiere deutet, der aber offenbar ein
Zaubertanz zur Mehrung der jagdbaren Tiere ist. »Der Mond erhob
sich eben; ein Reisigfeuer warf ersterbende Schimmer in das Buschwerk.

Alles war still: hingestreckt auf die Erde, ohne Ordnung
durcheinander, den Körper aufkaum wahrnehmbare Art bewegend, beginnen

die Wedda plötzlich die ersten Verse eines Gesanges. Mit einem
Mal erheben sich alle zusammen mit Heftigkeit, und der zügellose
Tanz beginnt. Sie schreien aus Leibeskräften und werfen ihren Bauch
in höchst unanständiger Art vor- und rückwärts. Die Arme in der Luft,
springend, sich verfolgend, jetzt alle getrennt, dann zu einer Gruppe
vereinigt, sind Unordnung und Lärm auf ihrem Höhepunkt. Endlich
wird die Atmung keuchend... nehmen sie wieder ihre Lage in einer
einzigen Bewegung ein, schweigend und unbeweglich.«
Die beiden Grundformen des Tierspiels des Zauberjägertums scheinen
bei den Wedda vertreten: Tötungsmagie als Jagdzauber und
Befruchtungsmagie als Vermehrungszauber. Beide Spielgattungen gehören
nicht der Urlcultur, sondern dem zaubernden Jägertum an.
Mit den zauberischen Sammel- und Jagdspielen stehen wir ebenso wie
die Unkultur einer völlig fremden Erscheinung kultisch-theatralischer
Darstellung gegenüber, die in vielen Zauberkulturen in überraschende

153



und vom Standpunkt des Theaters her in kaum erforschte Gebiete
führen. Im Theater der höheren Jäger und in mutterrechtlichen Pflan-
zenbauerkulturen hat das magische Theater seinen Höhepunkt
erreicht. Man muß bei Betrachtung des Urtheaters auf diese völlig
anders geartete Spielkunst hinweisen, um Wesen und Ausdrucksformen
des Urkulturtheaters um so deutlicher hervortreten zu lassen.

Urkulturspiele der Wilden Wedda

Die Forscher haben dem Theater, wenn es nicht zufällig laut und
überraschend in Erscheinung trat, wenig Beachtung geschenkt. Nach dem
»Pfeiltanz« haben Sarasin und Seligmann so oft gefragt, daß die Wilden

Wedda ihn vor den Weißen als Bitte und Dank für Geschenke
aufführten. »Mit dieser Anschauung verknüpft sich wohl die Hoffnung
auf jeden Erfolg überhaupt«, bemerkt Sarasin51, »so führten unsere
Weddas stets gern vor uns den Pfeiltanz auf und kamen nach Beendigung

desselben sofort auf uns zu, noch keuchend und schweißüberströmt,

und hielten ihre hohlen Hände hin, um ein Geschenk zu
erhalten. Hatte dann einer etwas bekommen, das ihm besondere Freude
bereitete, so begann er den Tanz von neuem für sich allein... Statt zu
danken, begannen die Weddas von neuem ihren widerlichen
Konvulsionstanz. Vielleicht liegt in seiner Erscheinung eine Art Dankopfer
für die wertvolle Beute.«
Diese Beobachtung ist nicht unwesentlich. Sie zeigt erstens, wie das

kultische Spiel von Bitte und Dank vor den Weißen, die darin die Rolle
des Kande Yaka übernehmen, völlig »verweltlicht«, und zweitens, wie
wenig Verständnis die Weißen dem »widerlichen Tanz« im Grunde
entgegenbrachten Bei dieser Einstellung der Forscher ist es kein Wunder,

wenn wir schließlich lesen: »Lusttänze scheinen bei den Weddas
vorzukommen, wobei sie sich dann mit dem Blätterhüftenrocke zieren.
Wir haben uns nicht darnach erkundigt, sowenig wie einer der andern
Autoren52.« Aber schon der einzige Hinweis aufdie hochaltertümliche
Kostümierung mit dem » Blätterhüftenrock « hätte die Brüder Sarasin
aufmerken lassen müssen. Seligmann war da der zuverlässigere
Beobachter, der immerhin feststellt: »Die einzige Kunst [derWildenWedda]

ist àic Pantomime. Im Rahmen ihrer täglichen Erlebnisse sind sie gute
Schauspieler und porträtieren höchst getreulich ihre eigene Art53.«
Zwei solche Pantomimen sind beschrieben: das Jagdspiel und das

Honigspiel. Die Wedda spielten »das Anpirschen des Wilds. Sobald der
Gegenstand, der angepirscht werden sollte, bezeichnet war, heftete der
Jäger sein Auge darauf und näherte sich ihm geräuschlos und
vorsichtig mit gebeugtem Körper und vorgestrecktem Kopf...54« Nach-

'54



dem das Wild erlegt war, richtete der Jäger sich auf und kehrte in
seiner üblichen behäbigen Gangart zur übrigen Gesellschaft - zu den
Zuschauern - zurück.
Die Honigsuche wird ähnlich dargestellt wie bei den afrikanischen
Pygmäen65. Die Bienen hausen in Felsspalten. Nun stellen die Wilden

Wedda im mimischen Spiel dar, wie sie hoch am Felsen eine Leiter aus

Schlinggewächsen befestigen. Ein Knabe von etwa dreizehn Jahren
sammelte etliche große Blätter, band sie mit einer Schlingpflanze
zusammen und setzte sie in Brand. Er kletterte die Leiter hinaufund
räucherte das Bienennest, »wo die Waben angeblich sein sollten«, aus,
schnitt die Waben heraus, legte sie in ein Gefäß, das er mitgebracht

155



hatte und stieg die Leiter wieder herunter. Verzweifelt schlug er gegen
Brust und Lenden, um die ihn angreifenden Bienen abzuwehren, und
lief schließlich vor den verfolgenden und stechenden Bienen davon...
»Die Kinder imitierten das Honigsammeln mit großem Vergnügen.
Offensichtlich war dies ein gut bekanntes und bevorzugtes Spiel, denn
selbst die Eltern nahmen daran teil, warfen ihre Kleider über sich und
rannten [vor den sie verfolgenden Bienen] in den Dschungel.«
Nun könnte man denken, die Honigsuche sei nur ein Kinderspiel; aber
auch dann imitierten die Kinder offenbar nicht die Honigsuche selber,
sondern das Honigsuchspiel, wie die Mitwirkung der Erwachsenen am
Schluß zeigt. Das Beispiel lehrt, daß ein Thema des Urtheaters bei
einigen Gruppen der Wilden Wedda zum Kinderspiel herabgesunken
ist: ein Vorgang, der in ungezählten europäischen Volksbräuchen sich
zeigt und erweist, daß Kinderspiele zu einem bedeutenden Mittel der
Erkenntnis urtümlicher Spielformen werden können.
In Hennebedda zeigten vier junge Männer das Honigsammeispiel.
»Sie holten aus unserm Lager ein Stück weißes und ein Stück braunes

Papier und befestigten sie mit etwas Wachs an der Decke ihrer Wohnhöhle.

[Das Bienennest wird als » Dekoration « gebaut !] Da kein Baum
in der Nähe der Wohnhöhle stand, an dem man die Leiter aus
Schlingpflanzen hätte befestigen können, kauerte einer der Männer auf den
Gipfel des Felsens und hielt die Leiter fest in seinen Händen. Ein anderer

stand darunter und bewegte eine Räuchervorrichtung aus großen
Blättern, während ein dritter die Leiter hinaufkletterte und den Honig
von den weißen Waben [dem weißen Papier] und die Larven vom
braunen Papier sammelte. Nachher verteilten die Einsammler die
Beute zu gleichen Teilen, und unter viel Gelächter setzten sich alle nieder

und taten, als würden sie essen, und einer ging sogar so weit, als ob

er eine Pantomime ausführte, indem er die Hände wusch... Die Wedda

essen sowohl den Honig als auch die Larven.«
Jagd- und Honigsammeispiel spiegeln in unmißverständlicher
Deutlichkeit die urkulturliche Sammelstufe der Wilden Wedda. Von Zauber
ist in diesen mimischen Spielen im Gegensatz zum Honig- und
Jagdzauber, der daneben besteht, keine Spur zu entdecken. Um so
deutlicher zeigt sich hier die schlichte Urform des mimischen zauberlosen
Spiels, wie es sich bei den afrikanischen Pygmäen so unverfälscht
erhalten hat.
So treten also im Theater der Wilden Wedda drei Kulturschichten
klar zutage: die Urkultur mit ihren Sammel- und Jagdspielen, die
magische Jägerkultur, hinter der die verdunkelte Hochgottheit Kande
Yaka sichtbar wird, und schließlich eine agrarische Kultur, die die
Ahnen als Jagdhelfer im Schamanen wiederkehren sieht.

156


	Die Negrito in Asien

