
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 20 (1951)

Artikel: Bernhard Diebold

Autor: Seidl, Wolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERNHARD DIEBOLD
Von Dr. Wolf Seidl, München

In der Festschrift für Alfred Kerr hat Diebold die Bemerkung
gemacht, es gebe im Grunde nur drei Typen von Kritikern, «nämlich
die inhaltserzählenden Referenten, die gesetzgebenden Methodiker
und die bekenntniszwitschernden Impressionisten. Der Referent sagt :

So ist's. Der Methodiker sagt: So soll es sein! Der Impressionist
sagt: Wie es mir gefällt.» So richtig diese Unterscheidung ist, so

geistreich sie den Sachverhalt umschreibt: der Humor bei der Sache

ist, daß gerade Diebold sich in dieses Schema nicht einfügen läßt.
Er selbst vertritt einen vierten, begrifflich schwer faßbaren Typ
des Kritikers, indem er die Sachlichkeit des Referenten zu verbinden
weiß mit der Anschaulichkeit und dem subjektiven Bekenntnis des

Impressionisten und sich zugleich dem Typ des Methodikers nähert,
insofern er sich verantwortlich weiß und bewußt publizistische
Wirkung anstrebt.

Sehr im Gegensatz zur kritischen Gepflogenheit seiner

Zeitgenossen bemüht sich Diebold um Totalität des Sehens, Erkennens,
Bewertens. Dieser «synthetischen» Sicht und Absicht entspricht es,
wenn Diebold das Theater nicht isoliert betrachtet, sondern es

einbezogen sieht in die Gesamtheit des menschlichen Daseins, wenn
seine Kritik von vorneherein über das Theater hinausgehend auf
den ganzen Menschen abzielt. Jedoch nicht in der Weise, daß damit
das Theater als Theater, die Theaterkritik als Theaterkritik nicht
mehr ernstgenommen würde, sondern im Gegenteil so, daß Theater
und Theaterkritik, weitergehend alle Kunst überhaupt, in vollem
Umfang ernstgenommen werden, aber nicht als rein und ausschließlich

ästhetische Belange, sondern als Teil und Ausdruck menschlichen
Seins überhaupt. Und auch nicht so, daß der Kritiker über das Ästhetische

hinausgehend, in philosophischer Spekulation verharren würde,
sondern so, daß er, mit der in diesem Transzendieren gewonnenen
Tiefe der Sicht und des ethischen Verantwortungsbewußtseins, auf
die Kunst, auf das Theater und über das Theater hinaus auf den

Menschen tätig einzuwirken sich bemüht. Damit erweist sich seine

philosophische Haltung als existentiell bestimmt. «Der ist ein Er-
füller der Menschheit, der seine Verantwortung mit aller Schwere

in sich selber prüft und um der menschlichen Aufgabe willen dieselbe

98



Forderung bei den anderen erhebt; weil er sie liebt und achtet.»
Und wenn sich Morgenstern 1905 resigniert notieren mußte «es

fehlen im Bilde unserer heutigen Kritik nicht die kunstrichtenden
Geister, sondern schlechtweg die richtenden Geister», so ist in Die-
bold wieder ein ausgesprochen richtender Geist am Werk. Seine

Kritik will Übersicht geben und Ordnungsmacht sein.
Diebold weiß sehr genau, daß es das Theater mit ästhetischen

Maßstäben zu messen gilt, aber eben doch nicht nur mit ästhetischen,
«denn das Drama ist nicht nur eine schöngeistige Kunstangelegenheit,
sondern der Symbolspiegel unserer ethischen Kraft», das heißt, daß

zur Beurteilung, zur Gesamtbewertung eines Dramas also ästhetische
und außerästhetische, nämlich ethische Kriterien herangezogen werden

müssen. Und Diebold erkennt verbindlich ethische Normen an:
«Ja müßten wir uns etwa gar die Relativitätslehre Einsteins aus
der Naturerkenntnis fürunser ethisches Sein zurechtlegen — dann
allerdings bliebe uns im Bankerott alles Absoluten nur noch ästhetisierendes
Rentnertum übrig.» Diebold gibt sich aber mit einer derartigen Reîa-

tivierung nicht zufrieden und so ist damit zugleich gesagt, daß diese
als verpflichtend anerkannten ethischen Normen vom Menschen
nicht nur «eingesehen», sondern hier und jetzt tätig verwirklicht
werden müssen. «Der Mensch, den wir heute und immer brauchen,
hat sein Ethos auf die Gegenwart einzurichten.»

Von hier aus entwickelt nun der Kritiker seine ästhetisch-dramaturgischen

Prinzipien. Alles Existieren ist Kämpfen und also hat sich
das Drama mit dem kämpfenden, dem werdenden Menschen zu
beschäftigen. Und wie für Diebold eine direkte Beziehung besteht
zwischen Ethos und Tragödie, so eine direkte zwischen Drama und
Kunstform. Ethik und Ästhetik sind ihm untrennbar ineinander
verflochten: «Aus der willenlosen Sehnsucht der Seele nach Frieden
und Liebe allein bildet sich keine Kunstform, kein Stil und keine
dramatische Notwendigkeit. Kein Gesetz. Es gibt keine Grundsätze
für das Drama, die der Dramatiker sich nicht selber setzte. Es gibt
aber auch keinen echten Dramatiker, der sich nicht selbst innere
Gesetze schaffen würde. Denn jedes Kunstwerk bildet einen
Organismus aus Stoff, Gefühl und Idee — gleich wie im Menschen Körper,
Seele und Geist wechselwirkend zu seiner Ganzheit werden.»
Festliegende ästhetische Normen werden also nicht anerkannt, nur die
immanenten Gesetze müssen vom Dramatiker verwirklicht, vom
Kritiker erfühlt, erkannt, formuliert und gefordert werden.

99



In der Praxis der Kritikführung Diebolds fällt sofort die innige
Verwebung der für die Kritik wesentlichen Komponenten auf. Seine

Kritik verbindet lebendige Anschaulichkeit mit wertender Distanz.
Darstellung des Inhalts, Analyse des Inhalts, Kritik des Stücks
überhaupt, Charakterisierung und Kritik der regielichen und darstellerischen

Leistung sind jeweils nicht isoliert für sich behandelt, sondern
untrennbar ineinander verflochten. Die verschiedenen, den
Gesamteindruck bestimmenden Elemente: Stück, Darstellung, Publikum,
Zeitgeist, werden nebeneinander gestellt, zueinander in Beziehung
gesetzt und ergeben so die Gesamtsicht. Weiterhin wird nicht nur
Kritik geübt, sondern in der Kritik die zu kritisierende Sache selbst
anschaulich und lebendig referiert. Damit gewinnt der Leser einerseits

eine deutliche Vorstellung von dem, «was war» und anderseits
ist ihm damit zugleich die Möglichkeit gegeben, die Beurteilung des

Kritikers von sich aus und ohne die Aufführung selbst gesehen zu
haben, bis zu einem gewissen Grad zu kontrollieren. Der Kritiker
setzt nicht nur seine Autorität ein zur Begründung seiner Aussage,
sondern gewährt dem Leser die Möglichkeit eigener Urteilsbildung.
Uberhaupt könnte man sagen, daß Diebold eine Art «indirekter»
Kritik gibt. Er verteilt nicht Zensuren, sondern wägt sehr genau ab,

spricht das so gewonnene Urteil aber nicht direkt aus, sondern läßt
es durch die Darstellung hindurchschimmern. Die Kritik liegt, ähnlich
wie bei Polgar, in der Diktion. Im Gegensatz zu Polgar aber verfolgt
diese Diktion zugleich den Zweck, den Leser auf sokratische Weise

zum gleichen Urteil zu verführen, ohne daß er sich vom Kritiker
vergewaltigt fühlt, ja, ohne daß ihm diese Führung in den meisten
Fällen überhaupt bewußt wird. Dies gilt von der Kritik des Stücks
wie der Kritik der Aufführung und wird nur möglich durch Diebolds
meisterhafte Beherrschung der sprachlichen Möglichkeiten, durch
seinen äußerst differenzierten und nuancierten Stil, der jede runde
Formel vermeidet. Impressionistisches artistisches Können,
impressionistische Wortkunst wird hier bewußt für die Kritik eingesetzt,
aber bei aller spürbaren Freude an der wohlgelungenen Formulierung
nie zum l'art pour l'art übersteigert. Seine Thesen findet Diebold
mit Hilfe lebendiger Einfühlung und kühler Distanzierung, denn
«höchster Verstand und höchstes Gefühl finden sich einig. Seele ohne
Geist verträgt die Erde nicht.» Diebold sucht die Gesamtheit zu
erfassen, «rundum» zu sehen, und die so gewonnenen Einsichten in
einer differenzierten, die Zwischentöne suchenden Sprache darzu-

100



stellen und was er einmal vom Wesen des Wortes ausgesagt hat, ist
zugleich Charakterisierung seiner eigenen Sprache. «Das Wort ist
weltweit. Dreifach ist seine Strahlung : es klingt, es denkt, es schildert.
Es ist wollender Rhythmus und fühlende Melodie. Es ist Begriff und
Erkenntnis. Sein Wesen ist Andeutung der Dinge, nicht Gestaltung
nach dem Vorbild.»

Und hier nun scheint uns die wesentliche Bedeutung Bernhard
Diebolds für die Weiterentwicklung der Kritik zu Hegen: in seiner

synthetischen Kritik, seinem Streben nach der umfassenden Sicht.
Einer Kritik, erstens, die von den Gegebenheiten des Theaters
ausgehend, diese Gegebenheiten, das Theater selbst, die Kritik des Theaters

in vollem Umfang ernst nimmt, aber sie zugleich im Zusammenhang

sieht mit den Gegebenheiten der Epoche, und diesen Zusammenhang

nicht bloß konstatiert, sondern über die exakte Konstatierung
hinaus zur Kritik der Epoche, des Zeitgeistes fortschreitet. Einer
Kritik, zweitens, die vorurteilsfrei sich dem Phänomen hingibt, um
die innersten Züge seines Wesens zu erlauschen, sich aber nicht an
das Phänomen verhert, sondern wieder Distanz gewinnt und
Standpunkt, und aus der Distanz die wesenthchen Zusammenhänge zusehen
und zu deuten vermag. Einer Kritik, die, drittens, die gewonnene
Einsicht darzustellen weiß, die weder trockene Untersuchung ist
noch langweiHge Belehrung, sondern redhche Stellungnahme, ebenso

kluger wie lebendiger und anschauhcher Kommentar. Und einer

Kritik, die sich, viertens, letztüch ethisch gebunden weiß und zwar
nicht einer abstrakten Ethik verpflichtet ist, sondern einer in der

Gegenwart wurzelnden, einer Ethik, die nicht nur intellektuelles
Verstehen fordert, sondern konkrete Verlebendigung.

Bernhard Diebold

wurde am 6. Januar 1886 in Zürich geboren, besuchte die Hochschulen Wien und
Beriin, doktorierte in Bern 1912 mit «Das Rollenfach im deutschen Theaterbetrieb des
18. Jahrhunderts», versuchte sich, angeregt durch die Spielkunst von Josef Kainz, als
Schauspiel-Elève am Burgtheater in Wien, war Dramaturg und Spielleiter am Münchner
Schauspielhaus 1912—1915 und ging dann zur Theaterkritik über. Er wirkte als Redaktor
der Frankfurter Zeitung 1917—1935, weilte aber seit 1928 in Berlin. Seine dramaturgischen

Erkenntnisse sind niedergelegt in den Werken «Anarchie im Drama» 1921 und
«Der Denkspieler Georg Kaiser» 1924. Nicht leicht wurde es Diebold, sich in den engen
schweizerischen Verhältnissen seit 1935 wieder zurechtzufinden. 1938 erschien sein
Roman «Das Reich der Mitte», 1939 «Der letzte Großvater». Dann wurde er Theaterkritiker

der «Tat» und leistete damit dem Zürcher und Schweizer Theater wertvolle
Dienste. Er starb in Zürich am 9. August 1945. Nicht mehr vollendet wurde sein Werk
über «Shakespeare».

101


	Bernhard Diebold

