
Zeitschrift: Schweizer Theaterjahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Theaterkultur

Band: 20 (1951)

Artikel: Von der Verantwortung des Kritikers

Autor: Pohl, Helga

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON DER
VERANTWORTUNG DES KRITIKERS

Von Dr. Helga Pohl, Wien

Jacques Maritain, der französische Philosoph, dessen Kritiken
über die Bilder Chagalls, Rouolts, Chiricos, dessen Briefe an Cocteau

zum Besten gehören, was über moderne Kunst geschrieben wurde,
sagte einmal: «Was heute mittelmäßig ist, ist nicht die Malerei,
sondern die Kunstkritik!»

Dieser Satz ist auf die Kritik im allgemeinen auszudehnen. Die
Kritik ist heute auf einem bemerkenswerten Tiefstand. Niemals noch
hatte sie einen so geringen Einfluß, wie heute. Nie noch war sie sich
ihrer Aufgabe so wenig bewußt. In der bildenden Kunst hat sie mehr
zur Verwirrung als zur Klärung beigetragen und die Theaterkritiken
sind vielfach zu reinen Premierenberichten herabgesunken, für die
alle Welt sich an die gängige Schablone hält.

Man stellt, wenn es hoch kommt, Diagnosen, registriert
pessimistisch die Neuerscheinungen und Bestseller, am liebsten
Sensationspremieren und läßt es dabei bewenden. Hat man denn vergessen,
was Kritik eigentlich ist?

«Kritik ist Zeitgewissen», sagte Bernhard Diebold (und das war
noch ein Kritiker!) und setzte damit die große Verantwortung, die
der Kritiker seiner Zeit gegenüber hat, selbstverständlich und
stillschweigend voraus.

Aber gerade das Gefühl für Verantwortung ist heute weniger
denn je zu finden.

Sich der Verantwortung bewußt zu werden ist die erste Forderung,

die dem Kritiker gestellt werden muß. Denn Kritik ist heute
eine Notwendigkeit und keine Sensation, ein dringendes Bedürfnis
der Zeit und keine Unterhaltung, eine Aufgabe, ja eine Berufung
und kein Zeitvertreib oder Nebenverdienst unter- oder überbeschäftigter

Journalisten.
Hat man denn noch nicht begriffen, daß Kunst mehr ist, als das

Vergnügen müßiger Außenseiter und Kritik mehr als eine feuilleto-
nistische Auflockerung der Presse?

Ist es noch immer nicht klar geworden, daß das, was heute
gedacht, gedichtet, dargestellt, gemalt wird, morgen schon Hunderte
beeinflussen kann, daß Gedanken gefährlicher als Dynamit sind,

15



daß es die geistigen Strömungen sind, die über das Wohl und Wehe
der Menschheit entscheiden? Der Krieg, die Begegnung mit der
tödlichen Waffe in der Hand, ist lediglich die letzte Konsequenz der
geistigen Auseinandersetzung. Die Religionskriege sind ein historisches

Beispiel dafür. In der Gegenwart stehen sich der revolutionäre
dialektische Materialismus und — der evolutionäre Humanismus, wie
Julian Huxley die positiven Bestrebungen des abendländischen Geistes

bezeichnet hat, gegenüber.
Wer sich aber heute mit Fragen des Geistes beschäftigt, muß

Posten beziehen. Die Gegenwart verlangt nicht nur vom Künstler,
vom Dichter und Dramatiker den Mut zur Entscheidung, sondern

vor allem vom Kritiker. Ehe er sich nicht zu entscheiden vermag,
ehe seine Einsichten und Überzeugungen nicht genügend ausgereift
sind, hat er nur eine Aufgabe : So lange zu schweigen, bis ihm Klarheit

wird. Es soll hier absolut nicht von einer Uniformität der
geistigen Haltung gesprochen werden, wohl aber von einer geistigen
Haltung, die sich ihrer Verantwortung bewußt geworden ist, die
weiß, worauf es ankommt. Das ist die erste Voraussetzung der Kritik.

Das Wort kommt aus dem Griechischen und heißt Unterscheidung,

Beurteilung. Das Wahre vom Falschen unterscheiden kann
ich aber nur dann, wenn ich weiß und begründen kann, was das

Falsche und was das Wahre ist. Beurteilen kann ich nur dann, wenn
ich Vergleichsmöglichkeiten habe. Kritik setzt immer das Vorhandensein

eines Maßstabes der Beurteilung voraus. Damit aber ist der

Kernpunkt des Versagens getroffen. Der Maßstab der Beurteilung
ist vielfach abhanden gekommen, ist vor den Werken der modernen
Kunst ungültig geworden. Ein neuer Maßstab muß gesucht werden,
neue Wege begangen, um überhaupt in der Lage zu sein, die Kritik
richtig anzusetzen.

Wenn Ernst Jünger feststellt, daß «ein intelligenter Fremdling,
der auf der Welt erschiene, aus der Dichtung schließen könnte, daß

Kenntnis der Röntgenstrahlen, ja selbst der Kernvorgänge bestehen

muß», so ist damit dem Kritiker das geistige Feld abgesteckt. Jünger
sagt weiter : «Wir alle kennen die unerhörten Antworten, die sie

(die Materie dem wissenschaftlichen Experiment) gegeben hat und
die das Gleichgewicht der Welt bedrohen. Es ist nur dadurch wieder
herzustellen, daß das Denken aus dem geistigen Kosmos Antworten
gewinnt, die jenen noch überlegen sind.»

So steht der Kritiker heute nicht nur zwischen Künstler und

16



Publikum, sondern er schlägt auch die Brücke des Verstehens von
der Wissenschaft zum Künstler. Das gibt seinem Werk eine neue
Aufgabe und erneut und vergrößert seine Verantwortung.

Die moderne Wissenschaft hat uns gezeigt, daß die Welt ein
Ganzes ist. Mit ihrer Hilfe sind die alten Dualismen Körper-Seele,
Geist-Materie, Religion-Wissenschaft überwunden. Von dieser
Gegebenheit aus lassen sich viele Irrtümer berichtigen. Damit sind die
trigonometrischen Punkte gegeben, von denen aus die Gegenwart
zu vermessen ist.

Der geistige Neuaufbau, zu dem wir aufgerufen sind, beginnt
somit bei der Kritik, wollen wir nicht das Pferd beim Schwanz
aufzäumen.

Der Kritiker, das ist der Arzt mit dem Seziermesser am Geschwür
der zeitgenössischen Kunst, der Gärtner, der ihr Wachstum hegt
und behorcht, Lynkeus, dessem scharfem Auge nichts verborgen
bleibt, Freund der Künstler, der es vermag, in das geistige Niemandsland

zukunftsträchtiger Experimente zu folgen, wenn es sein muß,
bis in die Hölle. Seine Aufgaben sind groß, seine Verantwortung
ungeheuer. Kritik heißt für uns heute demnach Beurteilung auf
Grund des neuen Weltbildes, das die modernen Wissenschaften uns
enthüllen, getragen von jenem evolutionären Humanismus, der den
Menschen wieder als Maß der Dinge bezeichnet.

Dadurch sind dem Kritiker die Aufgaben vorgegeben. Immer
wieder von vorn anzufangen ist unser ewiger Auftrag. Die Kritik
muß heute völlig voraussetzungslos ihre Disziplin von neuem
aufstellen. Sie muß, ehe sie ihre Aufgaben in Angriff nimmt, die Begriffe,
mit denen sie arbeitet, richtigstellen und klären.

Es gilt, alte Urteile zu revidieren, an unserer Zeit auszurichten,
zu bestätigen oder zu ändern.

Das zeitgenössische Werk ist an den Gegebenheiten der Gegenwart

zu kontrollieren. Die eigenen Ideen und Standpunkte sind immer
wieder aufs neue zu sichten und zu korrigieren. Selbstkritik und die

Fähigkeit, Irrtümer einzugestehen, sollen nicht nur den Künstler,
sondern auch den Kritiker auszeichnen.

Es ist ja keineswegs vom Kritiker Unfehlbarkeit zu verlangen
Auch ein guter, ein ausgezeichneter Kritiker vermag sich zu irren
Auch hier gilt das : «Wer immer strebend sich bemüht».

So mag der Künstler eher an sein Ziel kommen, als der Kritiker,
der dauernd unterwegs ist, in neue künstlerische Manifestationen

17



einzutreten als in neue geistige Räume, wie jeweils der Künstler sie

schafft, der in intuitiver Einsicht unseren Bestrebungen oft weit voraus

ist.
Es gilt also, um es noch einmal zusammenzufassen, die für unsere

Gegenwart gültigen Wertmaßstäbe zu prägen und Ideale aufzustellen
und neben der Revidierung des uns überkommenen Gutes den
Abstand des Erreichten von diesen Idealen stets von neuem zu
demonstrieren.

Eine solche Kritik wird immer fruchtbar sein, wenn es auch in
vielen Fällen leichter sein mag, etwas zu «verreißen», statt dem
offensichtlichen Versagen sachlich auf den Grund zu gehen. Kritik muß
Hilfe und darf kein Totschlag sein. Nicht Terror, sondern Mitarbeit.
Kritik ist etwas Positives, etwas Aufbauendes oder sie verfehlt ihre
Aufgabe.

Es ist der kritische Geist, der anregend wirkt. Tradition ohne
kritischen Geist wäre Wiederholung, nicht Weiterentwicklung. Das
kritische Moment im Wesen der Kunst führt zum Neuen, entwickelt
aus dem Gestern das Heute und Morgen. Sie muß eher anspornend,
als zerstörend wirken und verstehend verständigen. «Übt positive
Kritik», sollte man jedem Kritiker über seinen Schreibtisch hängen.
Dazu gehört es, daß der Rezensent «mit dem Autor denken» und wie
Herder in seinen «Kritischen Wäldern» sagt, «über ihn vordenken
könne».

Noch deutlicher spricht sich John Dewey, der Altmeister des

amerikanischen Geisteslebens aus, der gar keinen Wert auf negative
Kritik legt. Seiner Meinung nach sollte jeder Kritiker zugleich «der

Dolmetscher seines Opponenten sein, ein Mitarbeiter an einer
gemeinsamen Untersuchung, der etwas Eigenes beizutragen hat».

Es ist ein Fehler der Theater, daß sie aus ihrem Mitarbeiterstab Autor
und Kritiker weitgehend verdrängt haben. Wieviele Mißverständnisse
könnten erspart werden, wenn man den Kritiker aufdem Theater nicht
als Fremden, Außenstehenden, ja Feindlichen betrachtete.

In den großen Zeiten des Theaters waren Autor, Kritiker und
Theaterleute eine Arbeitsgemeinschaft, die sich gegenseitig ergänzte.
Das waren immer auch Zeiten einer gesunden, fruchtbringenden
Kritik, sie bezeugte ihren Eigenwert noch ehe man ihn in den

Zwanzigerjahren proklamierte. Allerdings in einem anderen Sinn als Alfred
Kerr meinte, wenn er schrieb: «Das Verdienst mancher besprochenen
Schauspiele war: Anlaß meiner Kritik zu werden.»

18



Ursprünglich war damit jene hohe Kritik gemeint, die Oscar
Wilde als «Kunst der Kritik» bezeichnete. Man stellte das schöpferische

Element, das den guten Kritiker auszeichnete, als Forderung
in den Vordergrund und versuchte damit, das Feld der Kritik rein
zu halten von Nichtskönnern und Unberufenen. Die Geschichte der
Kritik zeigt ja auch, daß die großen Kritiker meist selbst Künstler
waren, ja daß Kritik die Sache der Künstler war. Das Wort Friedrich
Schlegels hat demnach immer noch Gültigkeit: «Poesie kann nur
durch Poesie kritisiert werden. Ein Kunsturteil, welches nicht selbst
ein Kunstwerk ist, hat gar kein Bürgerrecht im Reiche der Kunst.»

Kritik vermag zum Kunstwerk gestaltet zu werden, zu etwas, das

dem kritisierten Werk ebenbürtig ist.
Eine schöpferische Kritik, wo immer sie auch ansetzen mag,

gibt dem Kritiker größten Spielraum und das Übel der meisten

Gegenwartskritiken, die Schablonenkritik, wird dadurch vermieden.
Es ist damit keineswegs den Subjektivismen das Wort geredet.

Die Zeit der impressionistischen «Wie ich es sehe»-Kritik ist längst
vorbei, und niemand wird sich zur Haltung Alfred Kerrs versteigen.
Es geht bei einer schöpferischen Kritik ja auch nicht darum, irgendwelche

unkontrollierten Eindrücke und Assoziationen zu verarbeiten,
sondern das künstlerische Werk mit wissenschaftlicher Methode nach
Gehalt und Form den geistigen Strömungen der Zeit einzuordnen,
aus wissenschaftlicher Grundhaltung und schöpferischem Impuls
etwas Neues zu schaffen, das trotz seiner Unterordnung Eigenwert
besitzt.

Gewiß, ein bestimmtes Maß an Subjektivität ist nicht
auszuschalten. Dem gegenüber aber gilt die Forderung nach der «Objektivität

vor dem eigenen Gewissen»
Auch die Kritik, so zeitgebunden sie ihrer Aufgabe nach ist,

vermag allgemein und zeitlos Gültiges auszusagen und in der
Zukunft zu bestehen, wie das große kritische Werk von Karl Kraus
besteht und in seiner formvollendeten Sprache seiner leidenschaftlichen

Verurteilung jeder Korruption noch Generationen von
Kritikern als Vorbild dienen wird.

Voraussetzung allerdings ist — und man sieht: Kritik setzt vieles

voraus — daß sie Anerkennung und Ablehnung, Einspruch und

Anregung begründen kann.
Dieses begründende, einführende und erklärende Moment der

Kritik ist deutlich in den Vordergrund zu stellen.

19



Wir leben in einer Zeit voll Hast und nervöser Unruhe. Wir leben

unser Leben viel zu schnell. Die Erfindungen der Eisenbahn, des

Flugzeuges, der Télégraphié, die uns hätten Zeit gewinnen sollen,
lassen uns immer weniger Zeit.

Man wird vom armen Kritiker, der von der Premiere weg zur
Telephonzelle stürzt, um eiligst seinen Bericht durchzugeben, damit
der Leser am nächsten Morgen beim Kaffee den neuesten Premierenbericht

überfliegen kann, nicht verlangen können, daß er mehr gibt
als eine Reportage des Auffälligsten. Ihm kommt es natürlich sehr

gelegen, daß er sich um Form und Aufbau seiner Kritik keine
Gedanken machen muß, daß er sie sozusagen gebrauchsfertig
vorfindet und nur noch Urteil und Namen einzusetzen hat. Aber Kultur
haben heißt Zeit haben und «Eile ist die Feindin der Weisheit»!

Also lassen wir doch dem Kritiker Zeit, sich nach der Premiere
auch Repertoirevorstellungen ansehen zu können, räumen wir den
Berichten auch etwas Platz und Interesse ein. Man gebe dem Kritiker
Zeit, sein Urteil zu überprüfen, seine Arbeit mit Muße und
Überlegung zu schreiben, und alle werden davon profitieren. Und es wäre
den Kritikern anzuraten, es zu machen wie die alten Chinesen, die

sagen: «Ich kann nicht urteilen, ehe ich nicht sorgfältig und ungestört

dreimal gelesen habe. Denn wer eine Schrift nur einmal liest,
versteht den Inhalt nicht ganz folgerichtig, weil er beim ersten Mal
der eigenen Gedanklichkeit unterüegt. Er versteht dann so, wie die

eigenen Irrtümer ihn formen. Zweck des Lesens ist nicht,
wiederzufinden, was wir geistig besitzen, sondern mit bestem Willen
versuchen, gerecht und unbeeinflußt den richtigen Sinn zu ergründen.»
Nur wenn man dem Kritiker Zeit läßt, wird es ihm möglich sein,

gerecht und unbeeinflußt den richtigen Sinn zu ergründen, das

Keimende zu erfassen, im Unvollendeten und Unvollkommenen die

Möglichkeit zur Vollkommenheit oder das Unvermögen festzustellen.
Nur dann vermag die Kritik dem jungen Künstler gleichsam die

Vollendung seines Werkes zu werden. Nur dann wird es dem Kritiker
möglich sein, das schwer Verständliche zu erläutern, für das Neue
und Ungewohnte das richtige Verständnis zu schaffen, das Schlechte
und Falsche gehörig zu verurteilen.

Kritiker vom Format eines Karl Kraus sind uns nötig, Meister
ihres Faches, Gewaltige der Sprache, voll von sprühendem Witz,
fähig der tiefen Einsicht und prophetischen Voraussicht, die frei
und völlig unbestechlich sich für das Positive und als gut Erkannte

20



einsetzen, die die Meilensteine der Entwicklung deutlich zu
bezeichnen vermögen, die das Publikum aufzurütteln verstehen, zur
Stellungnahme zwingen, wenn es sein muß, mit Grobheit, denen
Kritik ein leidenschaftliches Bedürfnis und Kunst eine
Herzensangelegenheit ist. Die gerecht und unbeeinflußt sind.

Dieser letzte Satz wäre auch ein Titel über einem ganzen Kapitel
vergangener und gegenwärtiger Kritik.

Man kann heute das Problem der Gegenwartskritik nicht behandeln,

ohne sich mit der Frage nach dem «Engagement» der Kunst
auseinanderzusetzen. Die Frage nach dem Engagement der Kritik,
worunter in erster Linie das politische zu verstehen ist, die
Bereinigung der dadurch entstandenen Unklarheiten, gehört zum
Grundsätzlichen und Dringlichsten.

André Gide sagte einmal: «Die Literatur ist keiner Sache
Dienerin!» Und eine Kritik, die ihren Äußerungen eine politische
Meinung vorspannt, d. h. sich auf Recht und Unrecht einer politischen
Doktrin unterwirft, verstößt gegen ihr innerstes Wesen und gegen
ihren Auftrag.

Die Freiheit des Geistes muß unangetastet bleiben und daß dies
auch unter Umständen möglich ist, die zur politischen Entgegnung
mit den Mitteln der Kunst herausfordert, beweist nichts besser als

ein Teil der französischen Literatur zur Zeit der deutschen Besetzung
im zweiten Weltkrieg.

Während die engagierte Literatur über Werke, die eher dem

Journalismus zuzurechnen sind, kaum je hinausgekommen ist und
mehr moralischen und zeitlichen Wert hat, als künstlerischen, haben

Dichter von Rang wie Gide, Bernanos, Valéry, Claudel, um nur
einige zu nennen, unvergängliche Dichtungen geschaffen. Man hat
dieser «reinen Literatur» öfters den Vorwurf gemacht, daß sie aus
der Gegenwart in eine ungreifbare Welt sich zurückgezogen,
geflüchtet hat, statt sich den Wölfen des Tages mit geschliffenem
Schwert zu stellen und man hat dabei außer acht gelassen, daß die
Reinheit der Literatur ebenso ein Akt des Widerstandes und der

Ablehnung war, wie die berühmten «Editions de Minuit», nur mit
dem Unterschied, daß sie bleibenden Wert hat.

Die Dichtung auch in kritischen geschichtlichen Situationen rein
zu erhalten, ist eher eine «heroische Herausforderung, dem Elend
unserer Zeit entgegengeschleudert», als ein Symptom von Flucht und
Faulheit.

21



«Indem der Mensch zeigt, daß er auch unter den ärgsten Umständen

fähig ist, sie außer acht zu lassen, erweist er nicht seine Feigheit,
sondern seinen Mut.» (G. Picon).

Der französische Dichter und Essayist, Jean Paulhan, ist vielleicht
das beste Beispiel eines Dichters, der in seinen Handlungen «ebenso

engagiert, wie losgelöst in seinem Werke war» und damit zeigt,
daß persönlicher Einsatz im politischen Leben die Arbeit absolut
nicht berühren muß.

«Im Augenblick, wo jeder sich die Frage nach Leben oder Tod
stellte und der Autor selbst diese Fragen durchlebte, gefiel es Paulhan,
sich nicht mit dem Geschick der Menschen und der Kulturen zu
befassen, sondern mit dem der Sprache und der Literatur ...»
(G. Picon).

Dieses Beispiel Frankreichs ist bewundernswert und wird Vorbild
bleiben. Diese Bemühungen um Klarheit, um letzte Erkenntnis ist
zweifellos auf jenen Bereich des Menschen gerichtet, der von dem
Geschehen zwar Kenntnis nimmt, aber darüber hinausgeht. Diese
Literatur ist nicht ein Ausweichen, ein Abseitsstehen, wie man so

gerne annimmt, sondern bezeichnet einen Akt der Überwindung
und wird dadurch unantastbar. Und das ist es, worauf es ankommt.
Während die engagierte Kunst und Kritik die trennenden Abgründe
aufreißt, vergrößert, die Wunden, die der Krieg schlägt, mit dem
Salz des Hasses und dem Pfeffer der Unduldsamkeit bestreut, Grenzen
zieht und einseitig bleibt, vermag reine Kunst und reine Kritik noch
während des Krieges die Taten des Friedens vorauszubauen, das

Menschlich-Verbindende sichtbar zu machen, das Heilende und
Feind und Freund Gültige.

Wohin ein Dichter kommt, der Parteiprinzipien zur Grundlage
seines Werkes macht, zeigt überdeutlich das Beispiel Bertolt Brecht.
Seine Kritik am Theater, wie er sie in seinem «Organon für das

Theater» festgelegt hat, ist in ihrer Voraussetzung falsch, weil sie

voreingenommen zuerst vom Parteistandpunkt aus urteilt und dann

erst vom künstlerischen.
Wie sehr das Werk dieses begabten und originellen Dichters

unter dieser Zwangsjacke gelitten hat, liegt offen auf der Hand.
Daß Brecht durch seine Verblendung niemandem mehr schadete als

sich selbst, kann man ohne Mühe aus seinem Werk selbst herauslesen.

Jedes totalitäre Regime benützt Kunst und Kunstkritik zur
Verschleierung der eigentlichen Absichten, um potemkimsche Dörfer

22



damit zu bauen, als Parfüm, der den Leichengeruch überdecken soll.
Sie ist dort zur Notwendigkeit einer Karte im politischen Spiel
herabgewürdigt, mit der man immer wieder den Gegner zu stechen
versucht. Trotzdem hat die Geschichte der letzten Jahrzehnte gezeigt,
daß in den Bereichen der totalitären Staaten der schlechte Stil herrscht
und der musische Mensch als Gegner empfunden wird.

An der Sprache vermag man sie zu erkennen. Sie wurde zuerst
verfälscht, sie stiftete manchmal geradezu eine babylonische Verwirrung.

Wenn Bert Brecht von Freiheit spricht und wenn Jean Cocteau

von Freiheit spricht — ist da vielleicht dasselbe gemeint? Oder wird
da nicht erschreckend der Unterschied zweier Welten fühlbar den
Wissenden?

Und ist an diesem Beispiel gemessen, die Arbeit des Dichters
Jean Paulhan, der mitten im Krieg die Sprache untersuchte, nicht von
brennender Aktualität, die weit über den Augenblick hinausreicht
als Grundlage der Dichtung, die in der Zukunft geschrieben wird?

In seinen «Fleurs des Tarbes» spricht Paulhan von einer
«chronischen Erkrankung des Ausdrucks» den «Fallen, die die Worte
bergen» und er sucht nach dem Übel, an dem die Sprache leidet
durch Unklarheit, Zweideutigkeiten und optischen Irrtümern. Hier
ist der Punkt, wo eine neue, aufstrebende Kritik einzusetzen hat.
Die alte Forderung Descartes «Ordre et Clarté» gilt heute besonders
für die Sprache. Sind wir heute nicht so weit, daß wir uns eingestehen
müssen, daß nicht nur in der Politik von Frieden gesprochen wird,
wenn man Krieg meint, von Ordnung, wenn man Massendeportationen

im Sinn hat, daß nicht nur in der engagierten Dichtung die
Worte andere Bedeutungen und Hintergründe erhalten haben,
sondern daß sich diese Wandlung bis in unsere Umgangssprache
vollzogen hat.

Diese Verfälschungen erkannt zu haben, bedeutet schon viel.
Wer das Ziel weiß, wird auch den Weg finden, und der Kritik ist
er nun deutlich genug vorgezeichnet.

Es bleibt die Frage zu beantworten, wer das schwere und
verantwortungsvolle Amt des Kritikers ausüben soll. Zu den Verfehlungen

der Kritik wird man es rechnen müssen, daß sie ohne Basis,
ohne Nachwuchs ist und sich darüber keine Gedanken macht.

Gewiß, die Geschichte hat gezeigt, daß die echten künstlerischen
Kräfte sich früher oder später immer durchgesetzt haben, daß die

23



zu ihrer Zeit von Beifall und Ansehen umrauschten Künstler meist
sehr bald in Vergessenheit gerieten, guten und schlechten Kritiken
zum Trotz, und daß ganz andere Namen sich 50 Jahre später mit
unauslöschlichem Griffel in das Buch der Kultur eintrugen. Aber
wir stehen heute vor einer völlig neuen Situation, auf Vorposten
in neuen geistigen Räumen, die Kritik und Kunst Schulter an Schulter
gemeinsam zu erfahren bestrebt sind, sich wechselseitig Frage und
Antwort stellend.

Das Rüstzeug und geistige Gepäck eines Kritikers wird nicht
leicht sein. Und daß Theaterkritik vielleicht das schwierigste von
allen Gebieten der Kritik ist, die am meisten voraussetzt, sollte zu
denken geben.

Nicht nur Theatergeschichte und Theaterwissenschaft sind die

Bildungsgrundlage eines Theaterkritikers. Das Theater ist ein unerhört

vielschichtiges Gebilde, ein Spiegel der Welt und des Lebens.
Und wer Kritiker dieses Spiegels sein will, muß Kenntnis der Welt
und des Lebens haben. Kenntnis nicht nur der Philosophie und Dichtung,

der Geschichte und bildenden Kunst, des Bühnenbildes und
der Musik, des biographischen Wissens, der Soziologie, der politischen

Strömungen, Manifeste und Ereignisse, sondern auch Kenntnis
der Gegenwart mit dem Wissen um das gerade Benötigte.

Gewiß, die beste Schule der Theaterkritik ist das Theater selber.

Aber man muß in diese Schule schon sehr viel mitbringen.
Jeder Schuster vermag sich gegen Pfuscher zu schützen. Sogar

Strafen für eine nicht sachgemäße Arbeit sind zum Schutze des

Handwerkers im Gesetzbuch vorgeschrieben.
Jeder Dichter muß es sich gefallen lassen, jeder Kritiker von

Rang, daß Pfuscher ihn beurteilen und dem Ansehen der Kritik,
dem kulturellen Leben Schaden zufügen.

Man ist in vielen kulturellen und geistigen Belangen von einem

unbegreiflichen Leichtsinn.
Jeder, der Schuster werden will, muß als kleiner Lehrling unter

der Leitung des Meisters anfangen. Ehe er freigesprochen wird,
muß er sein Gesellenstück ablegen, und erst das Meisterstück
verschafft ihm den Meisterbrief und die Erlaubnis zu eigener Werkstatt.
Kritik aber glaubt jeder üben zu können, der lesen und schreiben
kann. Hinz und Kunz halten sich für kompetent in Fragen der Kunst
und die Diktatur der Unwissenheit, der Abbreviaturen, der Subjektivismen

beherrscht die Spalten unter dem «schwarzen Strich».

24



Ob man nicht doch dem Kritikernachwuchs einiges Augenmerk
schenken sollte?

Das Theater als eine gewisse Krönung der künstlerischen
Bemühungen des Lebens verdient eine Kritik, die den Ansprüchen,
die an sie gestellt werden, zu entsprechen vermag.

Man spricht heute gerne davon, daß die Literatur vielfach nur
noch für die Literaten geschrieben wird und zur Geheimliteratur
wird, daß das Theater sich isoliert und ein Teil der Kritik sich dünkelhaft

in eigene Reservate zurückgezogen hat, daß die Kluft zwischen
Publikum und moderner Kunst unüberbrückbar geworden ist.

Eine Kritik aber, die sich und das Theater isoliert, verkennt
ebenso ihren Auftrag wie die oberflächliche Kritik.

Der Riß, der zwischen Künstler und Publikum aufklafft, ist mit
den wachsenden Brücken einer verständigen und verständigenden
Kritik zu überwölben.

So geht es heute vielfach gar nicht so sehr darum, abschließende
Urteile zu fällen, sondern zur Diskussion zu stellen. Nur wenn das

Publikum zu selbständigem Denken angeregt wird, wenn es sich

um den Kontakt mit dem künstlerischen Schaffen der Gegenwart
auch selber denkend und fragend bemüht, wenn man versteht, es

an die Probleme heranzuführen und ihm klar zu machen vermag,
daß es nicht um Dinge geht, die nebensächlich am Rande stehen,
sondern um ein Zentrum des Lebens, wird die Kunst einmal wieder
den Raum in unserem Denken einnehmen, den sie in ihren hohen
Zeiten immer eingenommen hat. Das ist die erzieherische Aufgabe
der Kritik. So wird der bewußte verantwortungsbewußte Kritiker
zum Regulator, der das Gleichgewicht zwischen den treibenden
Kräften des Kunstschaffens und den zu überwindenden
Widerständen im Publikum herstellt, jenes Zünglein an der Waage, das

Künstler und Publikum im Gleichgewicht erhält, zumindest aber zu
erhalten imstande wäre. Ist es die Aufgabe der Dramatik, den
Menschen zu messen, seine Größe und sein Versagen, sein Kämpfen
und sein Siegen, so ist es Aufgabe des Kritikers, die Kunst zu messen

am selben Maß. Die Kunst soll den Menschen mit seinem eigenen
Leben, mit Gott und der Welt verbinden, die Kritik heute die Wissenschaft

und die Kunst, und diese mit dem Menschen.
Ich glaube nicht, daß es die Aufgabe der Kunst ist, den

Menschen und seine Welt zu verändern. Wohl aber beeinflußt jedes große
und vollkommene Kunstwerk den Menschen in positivem Sinn.

25



Der Ruf einer jungen Generation zwischen Tradition und
Avantgardismus, jener Brandruf: «Verbrennt den Louvre», den die Schöpfer

der Ismen nach der Jahrhundertwende ausstießen, entsprang
einem Versagen vor den Werken der alten Meister und den
Forderungen, die eine unerhörte Gegenwart, die von der Technik
beherrscht wird, an die jungen Künstler stellte. Aber die Diagnose
ist heute längst gestellt. Die Zeit der Bilderstürmer ist vorbei. Die
künstlerischen und philosophischen Ismen haben ihre Höhepunkte
hinter sich. Wir stehen an jenem verheißungsvollen Punkt, wo aus
dem Ende der Anfang hervortritt. Das ist die Zeit der Therapie
und es ist vor allem der Kritiker, der sein Amt als Therapeut
anzutreten hat.

26


	Von der Verantwortung des Kritikers

