Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft fiir Schweizerische Theaterkultur
Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Theaterkultur
Band: 16 (1946)

Artikel: Von Theaterkrisen und ihrer Uberwindung
Autor: Stamm, Rudolf

Kapitel: 3: Erneuerung

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-986542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-986542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. ERNEUERUNG
1. Die klassizistische Lésunag.

Es ist unsere Aufgabe, an einigen Beispielen zu verfolgen, wie
das Theater Perioden des Tiefstandes zu Uberwinden wusste, wie
es nach Zeiten der Auflésung zu einer neuen mehr oder weniger
vollkommenen Harmonie der Krafte und damit echten Blite gelan-
gen konnte. Zunachst wenden wir uns zur klassizistischen Lésung,
wie sie in England versucht worden ist. In den ersten Jahrzehn-
ten des 17. Jahrhunderts ist das englische Theater allmahlich von
der Héhe der Shakespearezeit herabgeglitten. Der Publikumskreis
verengte sich mit der Abwanderung der immer zahlreicher werden-
den Puritaner, und gleichzeitig wurde die symbolische Kunst
Shakespeares abgeldst durch eine sensationelle, dem Einzelfall ver-
hattete Nervenkunst, deren Hauptverireter John Ford war. Der
Blick auf die puritanischen Sekten, die bald die Macht im Siaate an
sich reissen sollten, zeigt uns eine Form des Christentums, in deren
Bereich es keine Existenzmdglichkeit fr Drama und Theater gab.
Das Individualbewusstsein und das Erlebnis der Realitdt Gottes er-
fuhren in den exiremen Fillen eine so unerhérte Steigerung, dass
alle innerweltlichen Bindungen ihre Bedeutung verloren, dass das
zwischen das Individuum und Gott gestellte Typische weggebrannt
wurde. Es fehlte nicht an Mystikern, welche die unmittelbare Ver-
einigung der Einzelseele mit Gott suchten, aber {ir die puritanische
Bewegung als Ganzes sind andere Konsequenzen aus der Erfahrung
des Alleinseins der Einzelseele mit Gott charakteristisch: Die Aus-
arbeilung eines methodischen Lebensplanes, der ganz zweckhatt
alles Fihlen, Denken und Tun dem einen Ziel des Erweises der ei-
genen Erwahlung unterstellt. Diese zweckhafte Haltung, die das
Irdische seiner relativen Eigenwerte beraubte, machte den Boden
unfruchtbar tir die Kiinste und liess ihn so bleiben, als das religiose
Erleben, welches der Bewegung ihre Kraft gegeben hatte, erloschen
war, Es blieben den Spatpuritanern die zwecksichtigen Augen,
die an Wirklichkeit, Wert und Schénheit des Materiellen und des
Geisiigen votbeisahen, wenn sie nicht, jetzt meist egoistischen,
Zwecken dienstbar gemacht werden konnten. Auch fir das Chri-
stentum erwies sich die puritanische Kurzschlussreligion als geféahr-

33



lich. Nach dem Schwinden des urspringlichen Gotteserlebnisses
fand sich der Puritaner in noch nie dagewesenem Masse allein und
auf sich gestellt, ausgeliefert dem Zwang, alle Gemeinschaftsformen
aus den Bedirfnissen des Individuums zu erklaren, und besessen
von dem seltsamen Wahn, einer Vernunft, deren rein instrumen-
talen Charakter John Locke aufdeckte, misse als Gott und Men-
schen verpfilichtender Normgeberin blind vertraut werden.

Man kann die Kulturfeindlichkeit der Puritaner leicht Ubertrei-
ben; in nicht allen von der Bewegung Erfassten pragte sie sich
gleich stark aus; der Musik wurde ganz oftensichtlich eine Sonder-
stellung eingerdumt. Dem offentlichen Theater gegeniiber war
die Haltung aber durchaus eindeutig. Seit der elisabethanischen
Zeit erschienen im puritanischen Lager kleine und auch sehr ge-
wichtige Streitschriften, die an die Theaterfeindschaft der frihchrist-
lichen Kirche anknipften. Nachdem die Puritaner die Macht im
Staat erlangt hatten, verboten sie im Hinblick auf den Ublen Zu-
stand des Vaterlandes alle BUhnenunterhaltungen, sodass die Jahte
von 1642 — 60 lange Zeit als theaterlos in der Geschichte figuriert
haben. Genaue Studien haben jedoch erwiesen, dass die staunens-
werte Vitalitdt der Theaters sich weder durch Gesetze, noch durch
sehr handgreifliche Polizeimassnahmen, nicht einmal durch das Ab-
reissen der wichtigsten Hauser, ganz unterkriegen liess. Im ge-
heimen wurde an den verschiedensten Orten weitergespielt; da
man nicht mehr hotten konnte, ganze Sticke durchzuspielen, gab
man wenigstens Teile der alten Lieblingswerke des Publikums. Vom
«Sommernachtstraum» blieben zum Beispiel nur die RiUpelszenen
Ubrig. In den fUnfziger Jahren wurde es trotz allen Widerstandes
stiller um die Schauspieler; aber da war schon Sir William Davenant,
ein mit allen Wassern gewaschener Héfling und Theaterenthusiast,
aut dem Plan, der das Spielverbot umging, indem er opernartige
Avuffohrungen vorbereitete, die um ihres Musikgehaltes willen von
den puritanischen Behérden grollend geduldet wurden. Als Karl 1.
im Jahre 1660 den Thron seines Vaters bestieg, erfolgte eine heftige
Reaktion gegen alles, was an das gefallene Regime erinnerte. Auch
den Theatern schien sich die Maglichkeit einer neuen Blite zu
eréffnen. Kénig und Héflinge waren ausgesprochen theaterfreund-
lich. Zwei Bihnen wurden gleich mit allen nétigen Privilegien
ausgestattet und begannen unter EintGhrung wesentlicher Neuerun-
gen zu spielen. Zum ersten Mal zeigten sich regelméssig Frauen

34



in den Ensembles; bei den bald nétig werdenden Neubauten ent-
deckte man eine BUhnenform, welche die Vorzige der shakespea-
rischen Vorderbiihne verband mit denen einer mit Kulissen und
Maschinen arbeitenden HinterbUhne, wie sie vor dem Krieg nur
bei den HofauffGhrungen des Inigo Jones Verwendung gefunden
hatte.

Trotz alledem brachie es dieses Restaurationstheater
nicht zu einer vollen Blite. Das &usserlichste Zeichen dafir, dass
etwas fehlte, liegt in der Tatsache, dass die zwei privilegierten
Theater grosse Miihe hatten, nebeneinander zu bestehen, trotzdem
die Stadt seit der Shakespearezeit mit ihren sechs und mehr Trup-
pen betrachtlich gewachsen war. Die Puritaner waren zwar besiegt
worden; sie wurden in der Restaurationszeit mit mehr oder weni-
ger Konsequenz in ihrer Religionsibung beeintrachtigt, ja sogar
verfolgt; deswegen brachte man sie aber durchaus nicht dazu, ein
Theater zu betreten, ebensowenig wie die vielen Anglikaner, die
gerade in dieser Beziehung mit ihnen sympathisierten. Damit héngt
es zusammen, dass die koniglichen Theater zu einer ausgesproche-
nen Standeseinrichtung wurden: zu einer Angelegenheit der Hof-
gesellschaft und der Aristokraten, deren frivolen Ton sie annahmen,
auf diese Weise die puritanisch Angehauchten in ihren Vorurteilen
bestiarkend. Es ist fir uns aufschlussreich zu beobachten, wie die-
se Verengung des Publikumskreises in der geringeren inneren
Reichweite des Dramas dieser Zeit ihre Entsprechung gefunden hat.
Das Lebensgefiihl jener Gesellschaft um Karl II. ist dem puritani-
schen fern und nah gewesen. Es war betont unreligiés, aber wie
die Puritaner die Welt im Gegensatz Gott-Einzelseele erlebten, so
entdecken wir bei den Héflingen einen grindlichen Riss zwischen
Phantasiewelt und Empirie. In der charakteristischen dramatischen
Unform dieser Zeit, der heroischen Tragédie, lebt sich eine Phan-
tasie aus, die von der shakespearischen grundverschieden ist. Sie
ist frei, schweifend, an keine Wirklichkeit gebunden; sie gebiert das
Monstrése. Sie gehorcht dem barocken Impuls nach dem Ueber-
dimensionierten, Masslosen, nach dem Uebermenschlichen, das
zum Unmenschlichen wird. Neben kleineren Geistern hat beson-
ders der grosse John Dryden diese Dramenart geptlegt. Vor pseu-
do-historischem Hintergrund lasst er gewaltige Heroen, Ausbiinde
aller Tugenden und Laster, ganz verworfene und engelreine Frauen
auftreten, in machtig geschwellten, durchaus vom Rhetorischen be-

39



stimmten Reden einander begegnen und im Namen der Liebe und
Ehre unmdgliche Schicksale durchkémpfen. Alle Gefahren, welche
die entfesselte Phantasie Uber ein Theater bringen kann, offenba-
ren sich in diesen Werken. Die Dramatiker der Periode fUhlten sie
dunkel. Um sich nicht ganz zu verlieren in ihrem Drang nach dem
Ungeheuren, suchten sie das verlorene innere Mass zu ersetzen
durch ein dusseres. Sie suchten den Halt einer festen Form, den
Shakespeare nicht gebraucht hatte, zunachst im kleinsten; sie schrie-
ben ihre Sticke in den anspruchsvollen «heroic couplets», paar-
weise gereimten jambischen Finffusslern. Gleichzeitig begannen
sie aber auch fiir die Charaktere und die HandlungsfUhrung ein
dusseres Mass zu suchen. Darum studierfen sie die klassizistische
Kunstlehre, die sich in Frankreich durchzusetzen begann. Sie er-
laubte den Dichtern, welche in ihrem individualistischen Zeitalter
die Phantasiekraft verloren hatten, im Einzelnen das Typische zu
fassen, denen darum die Isolierung drohte, mit Hilfe eines Ver-
nunftprozesses zur Erkenntnis des Typischen zu gelangen und dann
ihre Phantasie in Bahnen zu leiten, die zu den gemeinmenschli-
chen Dingen hin, statt von ihnen weg tUhrten. Mit Hilfe der klas-
sizistischen Methode machten sich Dichter, die keine naiven Sym-
boliker mehr waren, zu bewussten Symbolikern. Es war ein sehr
hoch einzuschatzender Versuch, der Kunst die Beziehung zum Ob-
jektiven und damit zur Menschengemeinschaft zu erhalten, sie vor
leerer Phantasterei, Oberflachen-Impressionismus und egozentri-
schem Expressionismus zu retten. Selbstverstandlich konnte er
nur zum guten Ende fOhren, wenn die klassizistische Disziplin zu-
sammen wirken konnte mit einer elementaren Gestaltungskraft; wo
diese fehlte, wo nichts Etlebtes und Erfahrenes in die vorgebildeten
Formen einging, da entstand eine kalte und mechanische Kunst.

So Hervorragendes der klassizistischen Richtung in den epi-
schen Werken Drydens und Popes gelungen ist, im Bezirk des
Theaters hat sie in England zu keiner Blite gefUhrt. Nachdem die
heroische Tragédie sehr bald an ihrer eigenen Unméglichkeit ge-
storben war, hatten die klassizistischen Theoretiker und Praktiker
ein freies Feld, um sich zu tummeln; aber es fand sich kein grosser
Dramatiker, der die Formen hatte fillen und lebendig machen kon-
nen. Das reprasentative Werk dieser Dramatik ist der respektable
Cato (1713) Addisons geblieben, von dem bei allen Vorziigen
ein akademischer und kalter Hauch ausgeht. Die besten Tragoédien

36



der Restaurationszeit sind weder im Bereich der heroischen Tra-
godie noch im Banne des Klassizismus entstanden, sondern ei-
nem gelegentlichen Aufflackern der shakespearischen Kunstweise,
besonders bei Otway, zu verdanken.

Fohrte man dagegen Shakespeare selbst auf — und das ge-
schah sehr hdutig —, so zeigte sich, wie sehr die Menschen der
Restauration die Notwendigkeit empfanden, der Vernunft die Kon-
trolle der Phantasie zu Uberantworten, und wie unbegreiflich ihnen
die dichterische Methode des Elisabethaners geworden war. Sie
verkannten, dass die festen Formen und die Rationalitat, welche sie
suchten und brauchten, um nicht im Masslosen zu zerflattern, kein
Bedirfnis Shakespeares gewesen waren. Mit mehr oder weniger
Rucksichtslosigkeit pressten sie seine Werke in ihr eigenes Mass;
und sie haben uns in ihren wunderlichen Bearbeitungen ein wert-
volles Material hinterlassen, an dem wir es erkennen kdnnen.

Wir haben von dem Riss gesprochen, der fir die Hotlinge Karls
zwischen Phantasiewelt und Empirie entstanden war. Viel mehr
Energie als auf das Phantasieschaffen wurde auf die Erforschung der
Empirie verwendet, ja dieses Forschen ist auf allen Gebieten zum
eigentlichen Kennzeichen der Zeit geworden. Mit dieser Tendenz
héngt die Blite der Komddie in den Restaurationstheatern zusam-
men. Die Sittenkomédie, wie sie Etheredge, Wycherley und Con-
greve pflegten, schépfte ihre Figuren, Situationen, ihren geistrei-
chen Dialog, ihre Frivolitat aus dem Leben der Gesellschaft, welche
sie unterhalten wollte. Auch das bescheidene Mass von Typisie-
rung, das in ihr vorkommt, blieb im Kreise dieser Gesellschaft haf-
ten, stiess nicht, wie das bei der verwandien Komddie Moliéres
der Fall ist, in das Allgemeinere hinaus. Damit héangt es zusam-
men, dass den Resfaurationskomddien nach dem Abschluss der
Periode, zu der sie gehérten, nur ein ganz bescheidenes Nachleben
vergonnt gewesen ist.

Bald nach der Jahrhundertwende war die Zeit dieser Kunstgat-
tung vorbei. Congreve, ihr glanzendster Vertreter, gab das Ko-
moédienschreiben mit 30 Jahren endgiltig auvf. Die Theater ver-
loren eben zu dieser Zeit ihren hofisch-aristokratischen Charakter;
sie wurden burgerlich, Sache des oberen Mittelstandes, dessen
wirtschaftliche und politische Macht bestandig zunahm, wahrend
die purifanischen Kleinbiirger in ihn hineinwuchsen. Auch dieses
neue Publikum war weit entfernt von der sozialen Totalitat der eli-

37



sabethanischen Zeit. Es besuchte hin und wieder die erwéhnten
kuhlen, klassizistischen Dramen; es belachte satirische Stiicke, und
es liebte sentimentale hausliche Komédien und Tragodien. Alle
diese Vorlieben sind im Zusammenhang zu sehen mit dem Vernunft-
kultus.des 18. Jahrhunderts, welcher die Menschen in eine
Spannung stellte zwischen ihrem Glauben an die fundamentale Ver-
nUnftigkeit der Welt und ihrer Erfahrung der unvernunftigen, zerris-
senen Wirklichkeit. Die Klassizisten gestalteten die Welt, wie sie
sein sollte, ohne viel Bezug auf die Wirklichkeit; die Satiriker such-
ten die Wirklichkeit in die verniinftige Form hineinzuspotten und
-zulachen . Die Sentimentalen fanden die Lésung der Spannung,
indem sie die Unvollkommenheit des Wirklichen und die Vollkom-
menheit erdachter Idealhelden und -heldinnen beseufzten und be-
weinten. Nicht zu Worte kamen im Theater des 18. Jahrhunderts
diejenigen, welche die Spannung in die Verzweiflung trieb wie Jo-
nathan Swift, den Erfinder der menschenfeindlichen ‘Gulliver-Fabel.
Die ganze Produktion héatte den Theatern wohl schlimme Zeiten ge-
bracht, wenn diese noch so aus den Dramen hatien leben mussen,
wie ihre elisabethanischen Vortahren. Sie verfigten aber jetzt
Uber sehr starke szenische und mimische Eigenkrafte, mit denen
sie ihr Publikum in den Spektakelsticken faszinierten; sie besassen
eine Reihe hervorragender Schauspieler — an ihrer Spitze Gar-
rick —, die in den kleinen zeitgendssischen und in den grossen
traditionellen Werken Begeisterung weckten.

Bevor wir uns der Frage zuwenden, wie dieser unbefriedigende
Zustand im spateren 19. Jahrhundert GUberwunden worden ist, sei
ein Blick nach Frankreich und Deutschland geworfen.
Die Béndigung der individuellen expansiven Barockphantastik
durch die Masse der Vernunft und Tradition, die im englischen Re-
staurationszeitalter nur zu problematischen Resultaten fihrte, zeitig-
te in Frankreich eine dramatische Hochblite. Wie den fragwirdi-
gen heroischen Tragédien Drydens die Meisterwerke Corneillles
und Racines, so entsprechen den gesellschaftlich beschrankten Sit-
tenkomédien Congreves die viel weiter reichenden Lustspiele Mo-
lieres. Fir diese bedeutendere Entwicklung der klassizistischen
Tendenz in Frankreich seien einige Grinde angegeben. Das
Schaffen der franzésischen Dramatiker vollzog sich nicht in einem
kleinen, vom Volksganzen durch Lebensfihrung und Gesinnung
abgetrennten Gesellschaftssektor. Weil es von einer repréasenta-

38



tiven Elite gefragen wurde, gelangte es zu einer inneren Reich-
weite, die derjenigen des Shakespearedramas nicht allzu sehr nach-
steht. Es genoss die machtige Protektion Richelieus und spéter
Ludwigs XIV, von Méannern, um die sich das politische und geistige
Leben einer erstarkenden Nation konzentrierte. Grosse Bedeutung
kommt der Tatsache zu, dass der Rationalismus kartesischer Far-
bung dem franzésischen Geist besser entsprach als dem englischen,
dass, wenn nicht das symbolische Sehen, so doch die Rickfbhrung
des Empirischen auf ein Logisches und Vernunftiges den Franzosen
jener Zeit ndher lag als den Englandern. Entscheidend aber ist
das Erscheinen der grossen Dichter unter diesen glinstigen Bedin-
gungen gewesen. Sie haben nicht mihsam die Formen, welche
die Kritiker forderten, ausgefillt; sie vermochten einen echten und
starken Gestaltungsdrang so zu leiten, dass er dem Typischen eine
Form geben konnte, die es wirkungsvoll reprasentierte ohne aller-
dings vollkommen individuell zu sein. Dies gilt von Corneille und
Racine. Moliére ging wie die englischen Komaodiendichter von
der gesellschaftlichen Wirklichkeit aus; nur war sie bei ihm viel
weiter; die von ihm gewahlten individuellen Motive blieben nicht
im bloss Gesellschaftstypischen haften.

Und noch einmal, unter ganz anderen Umstanden, hat sich die
klassizistische Disziplin im grossen bewahrt. In Deutschland kam
es im 18. Jahrhundert frGher als in England zu einer Autlehnung
gegen die klassizistische Kunst, weil bei deren Dienern die ord-
nende und bandigende Vernunftkraft das Schépferische fast ganz
ausgeldscht hatte. Wahrend in England die Auflehnungsbewegung
als Ganzes den Namen Romantik fUhrt, spricht man in der deutschen
Literatur von Sturm und Drang und Romantik und bettet zwischen
die beiden die klassische Periode Schillers und Goethes ein. Die
Richtung, welche die Revolte in beiden Landern nahm, ist sehr
dhnlich: Ablehnung der Tradition, der vernunftméssigen, die Wir-
kung auf die Gemeinschaft suchenden Schaffensweise, die Verherr-
lichung der Phantasie des schopferischen Einzelnen, der innere
Weg zu den uberempirischen Wirklichkeiten. Wie wir gesehen
haben, gerieten die englischen Dichter unter diesen Parolen noch
weiter weg vom Theater als ihre klassizistischen Vorgénger. Sie
zeigten zwar auch eine ganz neue Begeisterung tir Shakespeare,
aber diese wurde auf dem Gebiet der Kritik fruchtbar; wahrend
Shakespearenachahmungen regelmassig zu harm- und bedeutungs-

39



losen Epigonenarbeiten wurden. In Deutschland wurde die kriti-
sche Eroberung Shakespeares begleitet von den dramatischen Ex-
perimenten der Stirmer und Dréanger. Sie zerbrachen die aus-
seren Formen, ohne in den meisten Féllen die innere Form Shake-
speares zu besitzen. In ihren manchmal genialen, manchmal nur
genialischen Dramen ist viel Phantasiewerk, das ganz aus dem Ich
kommt und auf es beschrankt bleibt; es kommen aber auch Seiten
in ihnen vor, die durch ihre Treue gegeniber dem empirischen Ein-
zelnen naturalistisch anmuten. Dem lebenden Theater standen die-
se Werke entsprechend fern.

Im Bereich des Sturms und Drangs unternahmen auch Goethe
und Schiller ihre ersten wichtigen dramatischen Versuche, die Man-
ner, welche das deutsche Drama aus den Gefahren der Entfesselung
zu retten und zu theaterstarker, symbolischer Dichtung zu machen
wussten. Beide haben den Weg zur symbolischen Theaterdichtung
erkémpfen missen. Den jungen Goethe begeisterte der subjek-
tivistische Geniekult, die Vorstellung des grossen Individuums, das
sich seine Welt selbst setzt. Er erkannte aber die Sterilitat dieser
Haltung und gestaltete die Gefahr des Weges ins Ich in den «Leiden
des jungen Werther». Auch in «Tasso» und «Faust» kommt dem
Motiv grosse Bedeutung zu. Zum Prozess seines Reifwerdens ge-
hért das Hinzuerobern der Welt des Objektiven, das Erkennen der
gegenseifigen Bedingtheit von Ich und Welt und des im Individuel-
len erscheinenden Typischen. Beim Ringen um eine Gestaltungs-
methode, die beides in einem fassen und zeigen kann, ist er zum
Vorbild der Antike und zu einer einfachen klassizistischen Form ge-
tohrt worden, in der er sich frei und ganz zu &ussern vermochte.
In den Zusammenhang seines Ringens um das Objektive gehéren
seine praktische Arbeit als Minister und als Theaterintendant und
seine naturwissenschaftlichen Studien. Er hat den Zustand erreicht,
wo der Weg ins Ich und der Weg in die Welt an das gleiche Ziel
fGhren. Der Dichter des «West-6stlichen Divans» besass die Augen
des naiven Symbolikers, die in jedem Einzelnen das Typische und
das All-Eine lebendig sehen, die in allen Erscheinungen Zusammen-
hange und Verwandschaften entdecken kénnen, sodass das Nahe
und das Ferne, das Gegenwaértige und das Vergangene, das West-
liche und das Oestliche vertauschbar fir sie werden. Fur unser
Thema ist es bemerkenswert, dass Goethe die romantische Tendenz
der Nichtbeachtung des Theaters, der er noch als Verfasser des

40



«Gotz von Berlichingen» anhing, bald UGberwunden, dass er den
Kontakt mit den anderen theatralischen Kraften gesucht und ge-
funden hat.

Auch Schiller hat sich zur theatergemassen symbolischen Kunst
durchkdmpfen missen. Seine besondere Gefahr bestand darin,
dass er beim Schaffen von seiner Begeisterung fir eine Welt des
Idealen und Verniinftigen ausging, die er mit anderen Grossen des
rationalistischen Zeitalters teilte, und durch sie versuchte, das stoff-
liche Einzelne zu beleben. Dieser Arbeitsvorgang verlauft in um-
gekehrter Richtung wie der des naiven Symbolikers, der vom stoff-
lichen Einzelnen ausgeht und es kraft seiner Phantasie glihend
macht und so durchsichtig, dass das in ihm lebendige Typische er-
scheinen kann. Das ldeale, das getrennt von dem Stiick Wirklich-
keit, in dem es lebt und webt, im Bewussisein existiert, ist eine
Abstraktion, ein Schatien, etwas Erstarrtes, eine persénlich und
epochenmassig bedingte Interpretation des objektiven Bereiches,
der in der Kunst des naiven Symbolikers unmittelbar sichtbar wird.
Der Dichter, der davon ausgeht, schafft allzu leicht lehrhafte Ten-
denz- und Propagandakunst; ihm gelingen keine lebendigen Sym-
bole, sondern nur konstruierte, mehr oder weniger tote Zeichen.
Viele Nachfolger Schillers sind dieser Doppelgefahr erlegen und
erliegen ihr bis zum heutigen Tag. Schiller wusste ihr immer wie-
der auszuweichen, indem er sein Wissen um die ideale Welt an
dem traditionellen Befund kontrollierte, der in den klassischen Wer-
ken der Wellliteratur Gestalt gewonnen hat, und weil seine Phan-
tasie die Kraft besass, die ldeengestalten in reichem Masse mit
Wirklichkeitsziigen auszustatten, welche seiner Menschenbeobach-
tung und, héaufiger, seinen historischen Studien entstammten. In
der Geschichte fand er den notwendigen Wirklichkeitsleib {Ur seine
Kunst. Wenn er ihn durch Erfundenes ersetzen wollte, macht sich
selbst in seinen Werken eine gewisse Blasse und Schemenhaf-
tigkeit bemerkbar.

2. Der Weg zum modernen englischen
Problemdrama.

Wie wir weiter oben ausgefUhrt haben, fanden die romantischen
Dichter Englands den Weg zu einer grossen Theaterkunst nicht,

4



so dass die Buhnen dieses Landes durch die tGbrigen Theaterkrafte
lebendig erhalten werden mussten. Dieser Zustand dauerte bis in
die zweite Halfte des 19. Jahrhunderts hinein. Bis zur Authebung
der verderblichen Privilegien der beiden Haupttheater bestimmte
der Kampf der Nebenhéauser um das Sprechdrama die Entwicklung.
In dessen Verlauf kam die Gattung des Melodramas zu grosser Be-
deutung: eine unsterbliche Dramenart, die immer in irgendeiner
Form erschienen ist, wenn die Theater ohne die Mitarbeit der
Dichter auskommen mussten. In neuerer Zeit hat die Filmindustrie
sich ihr allzu oft verschrieben. Sie ist weder einer dusseren noch
einer inneren Wirklichkeit verpflichtet, wohl aber dem Verlangen
der Schauspieler nach wirksamen Rollen, dem Bedurfnis eines sen-
sationssichtigen Publikums nach GefUhlswallung und Nervenreiz.
Die ganz Bosen stellen den ganz Guten Hemmnisse in den Weg,
welche aufregende Ereignisse hervorrufen, ohne ein glickliches
Ende in Frage zu stellen. Im Falle, der uns beschaftigt, waren diese
Sticke mit stereotypen komischen und rihrenden Figuren ausge-
stattet, die auch mit gar keiner Wirklichkeit etwas zu tun hatten.
Wollten die Nebentheater solche Sticke geben, so verlangte das
Gesetz eine musikalische Untermalung oder die Einlage einer
Anzahl von Liedern; es schrieb auch eine Maximallange von drei
Akten vor: alles Dinge, welche die Falschheit der Gattung noch
steigerten. Das Melodrama zeigte sich in verschiedenen Formen,
neben den gréberen die feineren. Zu einer der groberen gehérte
das erfolgreiche Volksstick «Black-Eyed Susan» (1829) von Dou-
glas Jerrold, das in einer kiinstlichen nautischen Atmosphére zeigt,
wie der brave Seemann William vom Kriegsgericht verurteilt und
beinahe gehédngt wird, weil er seinen Kapitan zu Boden schlug, als
dieser Williams Frau, eben der Black-Eyed Susan, nachstellte. Von
etwas feinerer Art ist «The Ticket-of-Leave Man» (1863) des frucht-
baren Journalisten und Melodramatikers Tom Taylor. Gerade die-
ses Werk zeigt deutlich, wo die Keime des spateren Problem-
dramas zu suchen sind. In ihm wird ein gedankenloser Jingling
vom Land von stadtischen Strolchen zum Verteilen gefalschter
Banknoten missbraucht; er wandert ins Getangnis, wird als entlas-
sener Strafling durch das Misstrauen der Menschen wieder in die
Hénde der Gauner getrieben, die er dann schliesslich der Polizei
Uberantworten kann. Der Ansatz zu einem Problem ist da; er wird
aber nicht ausgenutzt, weil es dem Autor auf die Sensationswir-

42



kung ankam und auf die sentimentalen und komischen Ingredien-
zen, die er dem Werk freigebig beimischte. Die edelste Form
des Melodramas wird durch die pseudo-historischen Sticke Bulwer-
Lyttons vertreten.

Als das Jahr 1843 endlich die Gleichstellung aller Londoner
BUhnen brachte, hofften alle Theaterfreunde auf eine baldige He-
bung des bedenklich tiefen Niveaus. Diese ist aber nur ganz all-
mahlich im Verlauf von Jahrzehnten eingetreten. Der erste bedeu-
tende Anstoss zu einer Veredelung des Melodramas ging von ei-
nem Mann aus, der einer alten Schauspielerfamilie angehérte und
von Jugend auf im engsten Kontakt mit dem Theater gelebt hatte:
Thomas William Robertson lieferte in den sechziger Jahren dem
Prince of Wales-Theater Sticke, die auf hochst vorsichtige Weise
versuchten, sich von der herrschenden Theaterunwahrheit zu entfer-
nen. Die einzige Korrektur, die dem Geist der Zeit entsprechend
moglich war, bestand in einer Kontrolle der melodramatischen Tra-
dition an der &usseren Wirklichkeit. Roberison machte die ste-
reotypen Figuren ein wenig lebenswahrer und gab den sensationel-
len und rihrenden Handlungsléufen einen gewissen Bezug auf Fra-
gen, die sich Nachdenklichen aufdrangten beim Blick auf ihre fort-
schrittsgldubigen, ganz mit den materiellen Problemen beschaftig-
ten Zeitgenossen. Er hatte das Glick, dass ihm ein Theater zur Ver-
togung stand, in dem Sticke wie «Society» (1865) und «Caste»
(1867) auf eine entsprechend «natiirliche» Weise als gute Ensem-
blekunst gespielt wurden. Dieser Spielstil und die absolut wirk-
lichkeitstreuen Szenerien des Prince of Wales-Theaters wirkien re-
volutiondr. Das Neue, das kommen sollte, meldete sich auf in-
direkte Weise auch in den Singspielen und Operetten Gilberts und
Sullivans, welche die Londoner in den siebziger und achtziger Jah-
ren entzickten. In ithnen wurde mit den Schlagworten der Zeit
gespiell, ohne dass man sie direkt in Frage stellte; in ihnen erschie-
nen die herrschenden sozialen und staatlichen Verhaltnisse in gro-
tesken Verzerrungen und Umkehrungen, ohne dass sie geradezu
angegriffen worden wéren. Sehr deutlich ist immer wieder Gil-
berts Spott Uber die Theaterunsitten der Zeit, besonders iber die
Unméglichkeiten des Melodramas. Trotz der Verspieltheit und
Phantastik dieser «Savoy Operas» konnte Shaw spéater sagen, er
tue nichts anderes als ernst machen mit der Kritik, die in ihnen ge-
legen habe.

43



In den siebziger Jahren begann sich die Kenntnis lbsens aus-
zubreiten und den besseren Theaterleuten und Zuschauern richtig
die Augen zu offnen fir die Unzulanglichkeiten des Melodra-
mas. Diejenigen, welche das Drama wieder zu einer Kunst ma-
chen wollten, studierten eifrig die Problemstellungen in seinen
gesellschaftskritischen Sticken, und auch seine Kunst der Men-
schendarstellung. Eine Reihe von Autoren bemuhte sich von Ib-
sen zu lernen, ohne jedoch einen Bruch mit dem Theaterbetrieb und
dem Publikum, wie sie nun einmal waren, zu wagen. Henry Arthur
Jones zeigte sich in seinen theoretischen Schritten als grosser
Freund lbsens und des kinstlerischen Ansprichen geniigenden
Dramas. In seinen Stiicken, die gerne um die Probleme der Le-
benslige und der reinigenden Wirkung des Gestandnisses kreisen,
finden sich aber frotz grosser Fortschritte in der Richtung auf die
psychologische Wahrheit zahlreiche Rickfalle ins Melodramatische.
Das Gleiche gilt von Arthur Wing Pineros Dramen und von dreien
der vier Komédien Oscar Wildes. Wenn der berlhmte Aesthet
um die Gunst des Theaterpublikums warb, schrieb er merkwirdig
handfeste, den gewdhnlichen melodramatischen Gefahren ausge-
setzte Sachen, veredelte sie allerdings durch seine Kunst des geist-
reichen Dialogs; in der schwankhaften Komédie «The Importance of
Being Ernest» (1895) feiert diese Kunst, unbelastet durch problema-
tische Sentimentalitat, ihre Triumphe. Im ganzen ist zu sagen, dass
die Dramatiker, welche etwas Wiirdigeres an die Stelle des Melo-
dramas setzen wollten, ohne es auf einen Konflikt mit den Theatern

und ihrem Publikum ankommen zu lassen, auf halbem Wege stehen
blieben.

Es waren besonders zwei Einrichtungen, welche allem Neuen
und Experimentellen das Gedeihen erschwerlten, ja sogar verun-
moglichten: die Herrschaft der Star-Direktoren und das Long-Run-
System. Star-Direktoren waren Manner vom Schlage Charles Keans
und Sir Henry lIrvings, die zugleich fUhrende Schauspieler und
Direktoren waren und leicht der Tendenz verfielen, alle Ubrigen
Theaterkrafte lediglich als Mittel zur vollkommenen Darbietung
der eigenen Schauspielkunst zu benutzen. Sie hatten wenig Lust,
sich mit anspruchsvollen zeitgendssischen Dramatikern auseinander-
zusetzen; sie zogen die Werke der grossen Toten vor, an denen
sie nach Herzenslust herumschneidern konnten, oder dann die
Sticke derjenigen lebenden Autoren, die aut alle ihre Winsche

44



Riicksicht nahmen. Der andere Feind der neuen Dramatik, das
Long-Run-System, war erst seit der Blite des Prince of Wales-
Theaters allgemein beliebt geworden. Unter seiner Herrschaft bil-
det die Auffithrung jedes einzelnen Stickes ein Unternehmen fir
sich. Die passendsten Schauspieler, die weit und breit erhéltlich
sind, werden engagiert; auf die Ausstattung und Vorbereitung wird
ein Maximum von Geld und Zeit verwendet: dies alles in der Er-
wartung, dass die so entstehende hochwertige Auffiihrung wo-
chen-, monate-, vielleicht jahrelang gespielt werden kann und
dadurch die bedeutenden Aufwendungen rechtfertigen wird. Das
System hat in die Augen springende Vorteile; seine schweren
Nachteile bestehen darin, dass es die Direktoren bei der Stick-,
Schauspieler- und Stilwahl unendlich vorsichtig und konservativ
macht, dass junge, Neues bringende Dramatiker, Regisseure und
Schauspieler nur sehr schwer autkommen kénnen. Aus diesen
Grinden wurde der Kampf um ein neues Drama von einer Be-
wegung begleitet, die auf die Errichtung von Repertoiretheatern
ausging, welche Uber eine feste Schauspieleriruppe verfigen und
in regelméassigen Abstanden Programmwechsel durchfiihren sollten.
Sie hat in London selbst die Vorherrschaft des Long-Run-Systems
nicht brechen kdnnen, aber in der englischen Provinz, in Schottland
und Irland zu bemerkenswerten Resultaten gefUhrt. FiUr die Lon-
doner Freunde lbsens und der kontinentalen Dramatiker, die von
ihm angeregt worden sind, war es jedenfalls notwendig, ihre ersten
Vorstésse ausserhalb der normalen kommerziellen Theater in priva-
ten Spielgemeinden zu unternehmen. Die wichtigste von ihnen
war Jack Greins 1892 begrindetes «Independent Theatre», das
dhnliche Ziele verfolgte wie das «Théatre Libre» in Paris und die
«Freie BUhne» in Berlin. Auf seinem Spielplan Giberwogen die aus-
landischen Autoren; am sensationellsten wirkie eine Autfihrung
von lbsens «Gespenstern»; unter den englischen Stucken, die zur
Auftihrung kamen, befand sich Shaws erstes Werk: «Widowers'
Houses». Bis dieser Hauptautor des neuen Dramas sich in den
freien Geschaftstheatern durchgesetzt hatte, sollte noch geraume
Zeit verstreichen. Erst in den Jahren 1905—07 wurde das erreicht
durch das Court - Theater, welches unter der Leilung Vedrennes
und Granville-Barkers die Werke der Neuerer pflegte. Dieses
Theater arbeitete nach einem gemaéssiglen Repertoiresystem; es

45



erreichte eine ausgeglichene Ensemblekunst und entfernte sich von
den Uberladenen Szenerien, mit welchen die Haupttheater prunkten.

Nach den Erfolgen des Court-Theaters war George Bern -
ard S haws Popularitdt endgiltig gesichert. Es soll unsere nachste
Aufgabe sein, die Kunst dieses berthmtesten modernen Drama-
tikers zu charakterisieren. Zunachst sei festgestellt, dass Shaw (geb.
1856) in seinen drei ersten Jahrzehnten ohne enge Beziehung zum
Theater gewesen ist. Wahrend seiner ersten zwanzig Jahre in
Dublin war die Musik seine Lieblingskunst. Die zehn Jahre der
inneren Entwicklung, welche auf die Uebersiedelung nach London
folgten, fUhrten ihn in den Leseraum des britischen Museums, in
die Versammlungen aller méglichen Debattierklubs, in die Zusam-
menkinfte der «Fabian Society», wo die geistigen Walfen fir die
kinftige Labour Party geschmiedet wurden, und an den Schreib-
tisch des Romanverfassers. Als er sich der Bihne zuwandte, war
er ein Lehrer mit einer Doktrin, die er ausbreiten wollte. Das ist
er geblieben, obwohl schon seine ersten dramatischen Versuche
eine ungewdhnliche Begabung fir den Ausdruck in diesem Me-
dium verrieten. Shaw verstand es sehr gut, dem Theater zu geben,
was des Theaters ist; aber er tat es allzu oft mit einer gewissen
verachtlichen Gebarde. Er schuf Raum zum Austoben fir die ele-
mentaren theatralischen Krafte; er verwendete ganz schamlos ko-
mische und sensationelle Tricks des Melodramas, um das Publikum
bei der Stange zu halten, wéhrend er seine Lehre auf es einwirken
liess. Die Theaterkunst war fir ihn gerechtfertigt, wenn sie einem
Zweck diente: darin enthillt sich die auf den ersten Blick paradox
scheinende Tatsache, dass Shaw die Sehweise der Puritaner ererbt
hat. Es zeigt sich aber auch wieder einer der charakteristischen
Imperialismen eines einzelnen Lebensgebiets, der zur Unterjochung
anderer flihrt. Der Sozialreformer, der Verkinder einer neuen Re-
ligion fUr den modernen Menschen, benutzt die Kunst des Theaters:
wenn wir diese Situation als krisenhaft bezeichnen, so ist es nach
dem Vorangegangenen kaum nétig zu beteuern, dass wir nicht zu
den von Shaw leidenschaftlich bekdmpften Verkindern des L'art
pour |'art-Prinzips zéhlen. Die Isolierung der Kunst ist ebenso kri-
senhaft wie ihre Unterwerfung unter die Zwecke eines fremden Le-
bensbezirkes. In ihrer gesunden Form muss sie frei sein von jeg-
licher Zweckhérigkeit und geheimnisvoll gebunden an das Sein
und Werden der Gemeinschaft, in welcher sie erscheint, in einem

46



Schwebezustand zwischen Freiheit und Gebundenheit, der nicht
gedacht, wohl aber gelebt werden kann. Die gekennzeichnete
Anndherung Shaws fihrt mit Notwendigkeit zu einer Stérung in der
Harmonie der theatralischen Krafte. Sie gibt dem Dramatiker, der
die andern Kréafte als Mittel zu einem Zweck benutzt, ein bedenk-
liches Uebergewicht und eine fragwiirdige Vorherrschaft. Nach die-
sen Satzen mag gefragt werden, weshalb denn das Theater Shaws
Uberhaupt als eine Erneuerung vorgetihrt werde und nicht einfach
als eine weitere Krisenerscheinung. Die Antwort besteht im Hin-
weis darauf, dass dieses Theater im Vergleich zu dem, was ihm
vorangegangen ist, als sehr bedeutend erscheint, und auch darauf,
dass in seinem Bereich nicht nur Tendenz- oder Problemsticke ent-
standen sind, sondern auch realistische Dramen mit sinnbildlicher
Kraft. Sie unterscheiden sich von den Werken des poetischen Sym-
bolismus dadurch, dass in ihnen durchaus keine mythischen und
poetischen Abkirzungen vorkommen, wie sie bei Shakespeare
haufig sind. Das gewéhlte Motiv wird mit allen empirischen, be-
sonders psychologischen Einzelheiten ausgestattet ohne seine Sinn-
bildhaftigkeit zu verlieren. Endlich liegt ein Geheimnis der Grosse
Shaws in der Tatsache beschlossen, dass er bei der DurchtUhrung
seiner dokirindren Theaterplane alles andere als konsequent ge-
wesen ist. (Vgl. S.50) Doch fahren wir zunachst fort mit unserer
Betrachtung seiner Theorie.

Bei der Bewertung des von ihm benutzten Theaters neigte Shaw
wiederum zu einer der modernen Uebersteigerungen. Angesichts
des anspruchsvollen Wesens seiner Lehre ist es kein Wunder, dass
auch er die Theater in Statten der Erbauung verwandeln mochte,
welche die Kirchen ersetzen kdénnen. Welches sind die Haupt-
kennzeichen dieser Lehre? Shaw hat nie etwas sonderlich Origi-
nales in ihr gesehen. Er fUhlte sich im Besitze einer gewissen syn-
thetischen Kraft, mit deren Hilfe er das beste Denken seiner Zeit-
genossen in einer Lehre fir den modernen Menschen zusammen-
tassen wollte. Hier ist nicht der Ort, ihre Quellen aufzuweisen.
Marx, Schopenhauer, Nietzsche, lbsen, Samuel Butler, Bergson sind
die wichtigsten Namen. Die Lehre wendet sich gegen das Christen-
tum, gegen den idealistischen Rationalismus des 18., den Fort-
schrittsglauben und Liberalismus des 19. Jahrhunderts, aber auch
gegen das deterministische Denken der Marxisten. Sie ist durchaus
traditionsfeindlich, will alles, was war und ist, einem Zukinftigen

47



opfern. Denn Shaw glaubt an die Evolution, durch welche die Le-
benskraft, sein mystischer Gottesersatz, sich von niedrigen Formen
reiner Kraft zu den héchsten Formen reiner Intelligenz entwickelt.
Die Menschheitsgeschichte sieht er als ein Experiment im Verlaut
dieses Prozesses. Im Menschen hat die Lebenskraft den bisher
héchsten Grad des Bewusstseins erreicht. Sie will weiter und wird
den Menschen, so droht Shaw immer wieder, fallen lassen, wenn
er sich als untauglich erweist. Sie wirkt auf verschiedene Weise
in Mann und Frau. lhr besonderes Organ ist der Wille, aber auch
die anderen Seelenkrafte missen ihr dienen. Wenn Shaw auf die
ihn umgebende viktorianische Welt blickte, lehnte sein Wille sich
auf und veranlasste seine Intelligenz in Zusammenarbeit mit den
Fabianern eine bessere Ordnung, einen sozialistischen Idealstaat zu
erdenken, und seine Phantasie erhielt die Aufgabe, Theatersticke
zu erfinden, die verspotteten und zersetzten, was die Herankuntt
jenes Staates zu hemmen schien, und anziehend machten, was ihm
frommen konnte. Der Kritik verfielen nicht nur die lllusionen, durch
die sich die Viktorianer vor der echten Auseinandersetzung mit der
Wirklichkeit schitzten, sondern jede feste Ordnung der Werte,
jede Lehre von den absoluten Bindungen, die sich der Relativie-
rung widersetzte, welche dem vagen Evolutionsdenken entsprach.
Dabei fiihlte sich Shaw als Sachwalter der Lebenskraft. Er stand
somit in einer &hnlichen Spannung wie die Rationalisten des 18.
Jahrhunderts. Er besass eine Utopie und eine unbarmherzige Wirk-
lichkeitserkenntnis. Aber er hatte nicht immer den optimistischen
Glauben, dass seine Umwelt durch Satire und Lehre allein fur die
Utopie bereit gemacht werden kénnte. Um nicht wie Swift in Ver-
zweiflung zu fallen und eine Fabel wie die von den guten Pferden
erfinden zu missen, neben denen die menschenahnlichen Yahoos
ein ekles Getier sind, floh Shaw in die Phantasie vom Uebermen-
schen, der gewollt und gezichtet werden muss. Wenn die Men-
schen, wie wir sie kennen, und die Dokirin, wie wir sie erdacht
haben, nicht zusammenpassen, dann muissen eben die Menschen
den Uebermenschen Platz machen, damit die Doktrin bestehen blei-
ben kann. Der Salz zeigt eine erstaunliche Wirklichkeitsferne,
ja einen Pessimismus, recht geeignet, die Lebenstreue und -frém-
migkeit Shakespeares ins Licht zu ricken, des Dramatikers, den
Shaw mehr als einmal ausgerechnet wegen seines Pessimismus an-
gegriffen hat. Als Shaw alter wurde, schien ihm der Weg Uber die

48



Zichtung des Uebermenschen zum idealen Staat zeitweilig zu lang,
und er spielfe mit dem Gedanken, ob nicht die humane Tétung all
derer, die nicht in sein Schema passen, eine mehr versprechende
Loésung ware. Dabei zeigte er auf das deutlichste, dass sein Den-
ken eben die Tendenzen enthielt, die an anderen Orten zu den
modernen Formen der blutigen Despotie gefUhrt haben. Tatséch-
lich haben sich Vergotilichung des Willens, Uebermenschenphan-
tasien und ethischer Relativismus mehr als einmal als Dynamit er-
wiesen, das geféhrliche Explosionen hervorrief. In Shaws Héanden
sind sie merkwirdig harmlos geblieben. Diese Harmlosigkeit fallt
besonders auf, wenn man ihn mit Ibsen vergleicht, den er gerne
als Mitkdmpfter gegrisst hat. Es gibt genug Aehnlichkeiten an den
zwei Mannern. Der Zweifel an der Zulénglichkeit konventioneller
Masstébe bei der Eruierung des rechten Handelns ist ihnen gemein-
sam und auch der Hass gegen die menschliche Tendenz, sich mit
schlimmen Zustdnden mittels einer Idealisierung abzufinden. Trotz-
dem war Ibsen ein viel komplizierterer, gefédhrdeterer und geféhrli-
cherer Mensch als Shaw. Er war wirklich nur ein Frager und nicht
ein Bescheidgeber. Die geheimsten Zweifel seines Zeitalters hat
er gestaltet. Wenn er Uber das rechte Handeln nachdachte, wurden
ihm nicht nur die konventionellen Masstdbe fragwirdig, sondern
die Mdglichkeit des rechten Handelns selbst. lhn fUhrte die Frage
«Was ist Wahrheit?» wirklich ins Leere und Uferlose, wahrend sie
bei Shaw keine allgemeingiltige, aber doch in jedem Fall eine
praktische und handliche Antwort fand. lbsen horte oft das Kra-
chen im Gebaélk, das die Kultur des Abendlandes wéh:end Jahr-
hunderten getragen hat; er gestaltete diese Erfahrung und nichts
anderes. Wenn Shaw das gleiche Krachen vernahm, freute er sich
ganz harmlos dariber und war voll von Projekien, wie man neue
Balken, tragtédhigere als die alten, einziehen kénnte, Die Harm-
losigkeit der Lehre Shaws hangt damit zusammen, dass sie so durch-
aus erdacht und konstruiert wirkt, dass sie zwar lebhaft interessiert,
aber kaum jemand aut den Gedanken bringt, man kénnie versu-
chen nach ihr zu leben. Shaw selbst lebte bei niherem Zusehen
nicht nach ihr, sondern als ein eingefleischter spatpuritanischer Mo-
ralist, rigoros in seinen Ansprichen an sich und seine Mitmenschen,
selten verlegen um einen Masstab, der im einzelnen Fall das Ur-
teil «gut» oder «schlecht», «richtign oder «falsch» erlaubt. Solche
Urteile entstammten einfachem Zweckdenken, oder sie waren als

49



Reaktionen des Common Sense einfach da. Im zweiten Falle
sind sie nicht selten aus einer positiven oder negativen Bindung
an die puritanische Lebensmethode zu erkléren. Ohne dieses Er-
be wéare es schwer einzusehen, wie Shaw zu seinem Ideal der Ge-
rechtigkeit gekommen ist, das er Uber alles hochhielt. An das klas-
sische Puritanertum gemahnt auch seine Leidenschaft, sich intensiv
um das Heil, das Tun und Lassen der Mitmenschen zu bekimmern,
der unvertilgbare Hang zu bessern, zu lehren und zu bekehren.
In die gleiche Richtung weist die egozentrische Haltung, die nie
deutlicher wurde, als wenn er die Werke anderer Menschen zu in-
terpretieren suchte. Wagner und lbsen pries er, weil er mit be-
trachtlicher Gewaltanwendung andere Shaws aus ihnen machen
konnte. Im Vorwort zu «Androcles and the Lion» (1912) erfuhr
Jesus Christus die gleiche Behandlung. Shakespeare dagegen
konnte unser personlicher Imperialist nie verzeihen, dass er sich
weder durch Liebe noch durch Gewalt in einen Ur-Shaw verwan-
deln liess.

Im Bestreben, seine Mitmenschen der skizzierten Lehre zu be-
einflussen, begann Shaw mit Angriffen auf die sozialen Verhalt-
nisse; er zeigte Vertreter der falschen Denkgewohnheiten, die er
bekdmpfte, und grosse Realisten, wie sie die Lebenskraft seiner
Meinung nach brauchte. Er experimentierte mit allen moglichen
Ausdrucksformen. Er schrieb Schwéanke, Melodramen, Gesellschafts-
komédien, Allegorien, moderne und historische realistische Sticke
und durchbrach manchmal auf unerwartele Weise die gewahlte
Form, um seine Ideen in langen Diskussionen vortragen zu kénnen.
Mit zunehmendem Alter wurde er in dieser Hinsicht immer hem-
mungsloser. Zur Zeit seiner vollen Schaftenskraft fand aber sein
Lehririeb einen immer gegenwértigen und keineswegs verdcht-
lichen Konkurrenten in seinem starken und urspriinglichen drama-
tischen Kunsttrieb. Die Freude an der BUhnenwelt, welcher er Le-
ben zu schenken verstand, vermochte manchmal das Lehrbedirinis
zu verdrangen. Als er zum Beispiel sein philosophisches Drama
«Man and Superman» dem geistesverwandten Leo Tolstoij zur
Begutachtung Ubersandt hatte, tadelte ihn dieser, weil er die Lehre
in einem Stick, das sich mit den letzten, ernstesten Dingen befasse,
allzu sehr mit lustigem und geistvollem Bihnengeschehen zuge-
deckt habe, und Shaw gab dem Kritiker recht. Seine bleibendsten
Werke sind wohl dann entstanden, wenn ein Motiv seinen Kunst-

50



trieb so stark angeregt hat, dass er sich stark und frei auswirkte,
den Lehririeb in einem heilsamen Bann haltend oder auf den Tum-
melplatz einer der berbhmien ausgedehnten Einleitungen verwei-
send. Zu ihnen zdhlen wir «Candida» (1895) und «Saint Joan»
(1923).

Um Shaw herum entstanden zahlreiche gutgemachte Problem-
dramen und auch hin und wieder ein realistisches Werk mit sinn-
bildlicher Bedeutung. Mit besonderer Konsequenz pflegte Gals-
worthy diesen Realismus. Er verabscheute das Zerbrechen der
Form, das Sicheinmischen des diskutierenden Autors. Dank einer
mit grosser Disziplin geUbten Abstinenz von derartigen Willkir-
lichkeiten ist er mehr als einmal Uber den Bereich des Problemdra-
mas zu derjenigen symbolischen Wirkung aufgestiegen, welche
innerhalb der realistischen Schule erreichbar ist.

3. Neues poetisches Drama.

Nicht gut stand es aber im Bezirk der Shaw-Schule um die Er-
neuerung des poetischen Dramas. Am erfolgreichsten bemihte
sich der Schotie James Barrie um sie. Er lehnte sich auf gegen die
Problemdramatik und suchte fir das Phantasieschaffen Raum zu
gewinnen; aber die Kraft, das empirische Einzelne als poetisches
Symbol zu fassen, besass auch er nicht. Seine Phantasie wirkie
nicht in seiner Wirklichkeitserfassung; er zeichnete das Empirische
recht umstdndlich nach — hierin den Problemdramatikern ver-
wandt — und trieb dann ein phantastisches Spiel mit ihm. Realis-
mus und Phantastik, Satire und Sentimentalitat standen merkwirdig
unverbunden nebeneinander. Oder aber er wandte sich génzlich
ab von der Wirklichkeit in eine entzickende, aber durchaus spiele-
rische Traumwelt.

Um eine wirkliche Neugeburt des poetischen Dramas mitzuer-
leben, missen wir uns nach Irland wenden. Da die Theater-
bewegung dieses Landes im Hinblick auf unsere eigenen Probleme
ganz besonders aufschlussreich ist, werden wir uns mit ihr etwas
eingehender befassen. Sie gehort in den Zusammenhang der be-
deutenden kulturellen Anstrengung, die in den neunziger Jahren
des letzien Jahrhunderts von einer Gruppe begabter Manner und
Frauen in Irland gemacht worden ist. Diese blickten mit Trauer
auf die letzten Jahrzehnie der Geschichte ihres Landes, die alle

51



noch beschattet waren von der grossen irischen Katastrophe der
Jahrhundertmitte, den Hungerjahren von 1845—50. Damals brach-
ten Hunger, Krankheit und Auswanderung die Bevélkerung von
8 auf 6 Millionen zuriick, und vollendeten damit die ricklaufige
Bevolkerungsbewegung erst zur Halfte. Stagnation und Depres-
sion des politischen und wirtschaftlichen Lebens waren gefolgt. Der
langst begonnene Kampf zwischen den meist englisch-protestanti-
schen Gutsherren und den irisch-katholischen Pachtern um das Land
wurde in den Ublen Formen fortgesetzt, welche solche Kampfe
in Irland anzunehmen pflegen. Die Avufstandsbewegungen, die
sich unter der Oberflache ausbreiteten, konnten von der Regie-
rung Uberwacht werden, so dass es nur zu unwirksamen Teilaus-
brichen kam. Als Gladstone 1868 Premierminister wurde, ver-
mochte seine liberale Befriedigungspolitik eine gewisse Entspan-
nung zu bringen. Besonders seine Auflésung der protestantischen
Staatskirche in Irland gefiel. Auch sein Landgesetz von 1870 suchte
berechtigte irische Winsche zu befriedigen. Aber es war nur der
Anfang einer Lésung. Die Landagitation ging weiter, und der Ruf
nach Home Rule wurde lauter. Charles Stewart Parnell wurde zu
seinem erfolgreichen Vertreter. Als dieser gefeierte Volksfihrer
1890 wegen einer Ehebruchsgeschichte stirzte und seine Partei
sich spaltete, da blieben viele Iren, besonders die jungen, ange-
ekelt vom politischen Kampf. Sie lehnten es ab, ihre Krafte auf-
zureiben in den endlosen Streitereien mit der englischen Regierung
und dabei das kulturelle Erbe Irlands weiter zerfallen zu lassen.
Sie stellten sich die Aufgabe zu beweisen, dass Uberhaupt ein kul-
turelles Sonderleben in Irland vorhanden sei, dass das Unabhéangig-
keitsstreben nicht nur aus eingefressenem Hass und kahlem Nein-
sagegeist komme. So enistand in der Zeit von 1890—1910 die
sogenannte irische Renaissance. Die Periode war politisch ver-
haltnisméassig ruhig; die Regierung ging wahrend dieser Zeit mit
bemerkenswertem Verstandnis auf die irischen Probleme ein, ohne
dass sie ihr Ziel, Home Rule durch Freundlichkeit zu téten, aller-
dings erreicht hatte.

Wie ausschliesslich die irischen Patrioten des friheren 19. Jahr-
hunderts sich in den Bezirken des Politischen und Wirtschaftlichen
bewegt hatten, zeigt ein Blick auf das Schicksal des Galischen, der
keltischen Sprache des Landes. Es hatte sich bis ins letzte Jahr-
hundert hinein in weiten Teilen als Volkssprache gehalten, nach-

52



dem es in der vorhergehenden Periode seiner alten und stolzen
Tradition als Dichter- und Gelehrtensprache allmahlich entfremdet
worden war. Jetzt aber setzte ein katastrophaler, durch die Hunger-
jahre gefdrderter Rickgang ein, welcher der Sprache uUberhaupt
ans Leben ging. Einen Teil der Schuld daran tragt die Einrichtung
von Volksschulen, welche die Kinder mit allen Mitteln einer primi-
tiven Padagogik der Sprache ihrer Vorfahren beraubten. Diese
Schulpolitik wurde von den irischen Patrioten selbst beginstigt,
weil sie die alte Sprache verachteten und nutzlos fanden. Zu Be-
ginn der neunziger Jahre war das Gélische in den &ussersten Stden
und Westen der Insel gedrangt. Dann setzte, wahrscheinlich zu
spat, eine Gegenbewegung unter der Fihrung Douglas Hydes, des
spateren Prasidenten des irischen Freistaates, ein. Seit 1893 war
die «Galische Liga», die zu einer starken Organisation mit vie-
len Uberseeischen Mitgliedern wurde, ihre Haupttrédgerin. Der
Freistaat hat sich nach seiner Konsolidierung im Jahre 1923 die
Sprachenpolitik der Liga zu eigen gemacht und sucht seither unter
Einsatz aller offiziellen Mittel das aussterbende Galisch wieder zur
Landessprache zu machen..

Um 1800, wéhrend der Jahrzehnte des Niedergangs der eigent-
lichen irischen Literatur — die romantische Gestalt des bauerlichen
Wanderdichters war ihr letzter Vertreter —, begann sich als Ersatz
eine neuartige anglo-irische Literatur zu bilden. Zuerst unterschied
sie sich hauptsachlich durch ihre irische Motivwahl von der Ubrigen
englischen Literatur. Das gilt weitgehend von den berGhmten
«lrish Melodies» (1807—35) von Byrons Freund Thomas Moore,
aber auch von der stark nationalistischen Dichtung der «Jung-Ir-
landbewegung», die um 1840 blihte. Neues verrat sich in den Ge-
dichten Clarence Mangans und Samuel Fergusons. Der erste, ein
Edgar Allan Poe verwandier Lautmagier, verstand es, etwas vom
Rhythmus und der Melodie gélischer Poesie in seinen englischen
Versen einzufangen, der zweite, ein ausgezeichneter Kenner des
irischen Altertums, belebte seine etwas akademischen Dichtungen
Uber irische Sagenstoffe durch vorsichtiges Einfithren von Sprach-
bildern und idiomatischen Wendungen, welche dem englischen
Dialekt der Kinder und Grosskinder gélisch sprechender Iren ent-
stammten.

Den néchsten wichtigen Impuls gab die «Bardic History of Ire-
land», die der Carlyle-Jinger Standish James O'Grady von 1887

53



an verdffentlichte. Sie enthielt Nacherzdhlungen der altirischen
Sagen in kraftvoller, leuchtender Sprache und begeisterte die auf-
steigende Dichtergeneration fir einen ungehobenen Schatz poeti-
scher Motive. Was aber das sprachliche Medium betrifft, war Dou-
glas Hydes Wirken von grésserer Bedeutung. Dieser hochbegabte
Philologe setzte sich nicht nur fir die Rettung des ‘Galischen ein;
er suchte auf allen Gebieten die Erinnerung an das alte Irland zu
wecken, traditionelles volkstimliches Gut zu reiten, das von der
modernen Durchschnittszivilisation verschlungen zu werden drohte,
die Irland in ihrer englischen Form Uberschwemmte. Hier ist viel-
leicht der Ort um zu bemerken, dass Hyde, gleich wie Yeats und
Lady Gregory, der englisch-protestantischen Oberschicht entstamm-
te, dass Uberhaupt nichts falscher ware, als die irische Renaissance
zum blutbedingten Aufstand des irischen Keltentums zu machen.
Es dirfte schwer sein nachzuweisen, dass das Keltentum an der
Gesamtbevélkerung Irlands einen grosseren Anteil hat als an der-
jenigen der englisch-schottischen Insel. Tatsache ist nur, dass Ein-
richtungen und Lebensweise der Kelten in Irland langer ungestért
geblieben sind als an irgendeinem anderen Ort, und dass sie noch
lange nach dem Beginn der englischen Invasionen eine starke Assi-
milationskraft besassen. Trotzdem ist die Hinwendung zur kelti-
schen Tradition, die den FUhrern der Renaissance gemeinsam ist,
durchaus ein Willensentscheid, der Entschluss, den unbefriedigen-
den Zustand zu liberwinden, in dem das Irentum lediglich in der
Verneinung aller politischen Massnahmen Englands bestand, die oft
zusammenging mit der vollstandigen kulturellen Folgsamkeit des
Provinzlers.

Hydes Hauptleistung fur die anglo-irische Literatur war die
endglltige Gewinnung der Volkssprache fir neue, anspruchsvolle
Zwecke. Er begleitete seine Sammlungen galischer Erzahlungen und
Gedichte, die er selber gehért und aufgenommen hatte, mit Ueber-
setzungen und Kommentaren, in denen er die Volkssprache der
westlichen Gebiete brauchte. Diese wimmelte von Konstruktionen,
Idiomen und Sprachbildern, welche gélisches Gut widerspiegelten.
Damit stellte er fir das kommende irische Drama ein unverbrauch-
tes Ausdrucksmittel voll glanzender Méglichkeiten bereit. Wil -
liam Butler Yeats hat dieser Sprache den folgenden Satz
gewidmet: «Es ist das einzige gute Englisch, das heute von einer
grossen Zahl von Iren gesprochen wird; und wir missen gute Li-

54



teratur auf eine lebende Redeweise griinden.»! Nicht Yeats aller-
dings, sondern Synge, Lady Gregory und ihre Nachfolger haben
das Anglo-lrische im Theater zu grosser Wirkung gebracht.

In den neunziger Jahren wurden in Dublin und London Ge-
sellschaften gegrindet, welche sich die Férderung der anglo-iri-
schen Literatur zur Aufgabe machten. Yeats, eines ihrer Mitglieder,
fasste auch den Plan eines irischen Theaters und fand bei ver-
schiedenen Freunden, im besonderen bei der tatkraftigen Herrin
von Coole in Galway, Augusita, Lady Gregory, Interesse und
Unterstitzung. Yeats schwebte nicht vor, einfach fir eine Londo-
ner Truppe in Dublin ein Heim zu schaffen; er wollte seinen Lands-
leuten ein Theater geben, das ihnen wirklich geméss war. Der Plan
war sehr kithn, denn seit Menschengedenken war Dublin eine
durchaus von London abhéngige, gute Provinztheaterstadt gewe-
sen. Sie hatte mittelméssige Schauspielertruppen besessen, die
von gesunkenen, noch nicht aufgegangenen und nie aufgehenden
Londoner Sternen gebildet wurden. Die grossen Theaterabende
waren dann gewesen, wenn die fihrenden Londoner Schauspieler
als Gaste nach Irland kamen. Das war die Art von Abhangigkeit,
welche die Neuerer Uberwinden wollten. Im Jahre 1899 grindete
Yeats das «lrische Literarische Theatern. Diese Gesellschaft liess
Werke von Yeats, seinem Freund Edward Martyn und anderen
durch englische Schauspieler, und gélische Sticke durch irische
Amateure auffihren. Sehr bald machte sich eine Diskrepanz zwi-
schen den Dramen der irischen Autoren und dem Darstellungsstil
der englischen Spieler bemerkbar. Zur rechien Zeit entdeckte
Yeats eine Amateurtruppe, die unter der Leitung von William und
Frank Fay anspruchslose Sticke fir ein Dubliner Arbeiterpublikum
zu spielen pflegte. Die ganz einfache, unkonventionelle Darstel-
lungsweise dieser Leute begeisterte ihn. Im Jahre 1902 wurde das
«lrische Literarische Theatern abgeldst durch die «lrische National-
theatergesellschaft», die nun mit der Truppe der Fays zusammen-
arbeitete. Eines der ersten Werke, die den Fays anvertraut wur-
den, war «Cathleen ni Houlihan». Yeats und Lady Gregory haben
diesen kurzen Einakter zusammen verfasst. Er spielt in einem
Bauernhaus im Hafenstadtchen Killala, Grafschaft Sligo. Die Hand-
lung gehért ins Jahr 1798, als Wolfe Tone seinen ungliicklichen
Aufstand unternahm. Aber die von Douglas Hyde entdeckte, mo-

1 «The Irish Dramatic Movement», 1902, in «Plays and Coniroversies», 1924, 29.

83



derne anglo-irische Sprache des Wesiens wird verwendet. Lady
Gregory hat dieses Mittel, historische, legendare, sagar biblische
Stoffe lebendig zu machen, noch oft mit grossem Erfolg angewen-
det. Einerseits ist das Werklein eine realistische Bauernszene; aber
es tritt eine symbolische Gestalt auf. Sie ist nicht von den Au-
toren erfunden, sondern verdankt ihr Dasein der Volksphantasie.

Eine Bauernfamilie verhandelt mit grosser Zufriedenheit die be-
vorstehende Hochzeit des Sohnes Michael mit Delia Cahel. Der
Vater Peter zahlt das Geld, das die wohlhabende kinftige Schwie-
gertochter mitgebracht hat. Die einfache, prosaische Unterhaltung
wird dann und wann gestért durch Rufe, die vom Hafen herauf-
dringen, und die man sich nicht erklaren kann. Eine fremde alte
Frau tritt ein, die sich nicht mit Almosen abspeisen lasst, sondern
seltsame Reden fiihrt von den vier grinen Wiesen, die ihr genom-
men worden sind. Viele junge Manner sind ihr schon nachgefolgt,
deren rote Wangen bleich wurden in ihrem Dienst und die es doch
wohl| zufrieden waren. lhr Name, Cathleen ni Houlihan, ist den
Bauern unbekannt und bekannt: eine der Bezeichnungen, welche
die wandernden Dichter fir Irland erfunden haben. Die alte Frau
richtet die Aufforderung, ihr zu folgen, auch an Michael, und dieser
vergisst seine Braut und seine Zukunftsplane. Als der Ruf herein-
dringt: «Die Franzosen landen in Killala», reisst er sich los und folgt
der Alten. Der Vater fragt den hereintretenden jingeren Sohn
Patrick: «Hast Du eine alte Frau gesehen, die den Weg hinunter-
ging?» Er erhalt die Antwort: «Nein, aber ich habe ein junges
Mé&dchen gesehen, und sie hatte den Gang einer Kénigin.»

Das ganze Stiucklein war ein unwiderstehlicher Ruf fir ein irisches
Publikum. Es erntete immer wieder stiirmischen Beifall. Die Auto-
ren hatten es ohne klare politische Absicht im Bestreben geschrie-
ben, das Drama zu finden, das ihrem irischen Theater den rechten
inhalt geben wirde. Aber viele Jahre spater, nach dem Osterauf-
stand von 1916, hatte Yeats allen Grund, in einem selbstkritischen
Gedicht mit Nachdruck zu fragen:

« Sandt’ mein Spiel die Méanner aus,
Die jetzt Englands Macht erschoss ? »

Ausser den Sticken von Yeats und Lady Gregory spielte Fays
Truppe die anderen Autoren, die ihre Krafte in den Dienst des
neuen Theaters stellten: George Russel, James Cousins und Fred
Ryan. Zu einer wichtigen Unternehmung kam es im Mai des Jahres

56



1903: ein Wochenendbesuch fihrte die Spieler nach London, wo
sie ihre erfolgreichsten Sticke auffiihrten. Niemand war erstaunter
Uber die begeisterte Aufnahme, die sie fanden, als die Gaste
selbst. Die Londoner spirten neue Qualitdten in ihnen, die sie
ergriffen. Der Kritiker A. B. Walkley berichtete entzickt liber den
ungewohnten Spielstil der Truppe, die Darsteller vermieden alle
unnotigen Bewegungen und blieben einfach stehen, wenn sie nicht
sprachen. Er fuhr fort: «Sie bleiben einfach, wo sie sind, und
héren zu. Wenn sie sich bewegen, ist es ohne Vorbedacht, zufal-
lig, und sogar mit einem bisschen natirlicher Schwerfalligkeit, wie
von Leuten, die sich nicht bewusst sind, dass sie vom Publikum
angestarrt werden. So entsteht eine entzickende Wirkung von
Spontaneitat. Sie haben in ihrem Benehmen die kunstlose Impulsi-
vitdt von Kindern.»' In seinem Kommentar zu dieser Kritik stellt
William Fay befriedigt fest: «Walkley war, glaube ich, der einzige
Kritiker, der sofort sah, woraut Frank und ich abzielten, naturlich
nicht in den reinen Bauernstiicken, aber in den ernsten und poeti-
schen Spielen: die grosste Sparsamkeit in Gesten und Bewegung
zu erzwingen, das Sprechen méglichst abstrakt zu gestalten und
zugleich Musik darin zu haben durch die Harmonisierung der Stim-
men.»* In beiden Punkten, in der Ausschaltung aller Uberflissigen
Bewegung und in der Betonung der Wichtigkeit der StimmiUhrung,
verrat sich Yeats’ Einfluss. Es war seine Ueberzeugung, dass Geste
und Bewegung nur bei ganz sparsamer Verwendung die héchste
Ausdrucksgewalt erhalten. Als in erster Linie lyrischer Dichter, der
zwar kein Ohr fir Musik, aber den feinsten Sinn fir die verschie-
denen Sprechtonfille besass, wollte er den Klang der Verse in den
Mittelpunkt der AuffGhrungen stellen. Er hat sogar Versuche ge-
macht, die rechte Weise seine Verse zu sprechen, in einer Noten-
schrift festzuhalten. Charakteristisch fUr ihn ist der Ausspruch, dass
er die Schauspieler in den ersten Proben am liebsten in auf Ra-
dern bewegliche Fasser stellen wirde, um sie darin herumschieben
zu kénnen. Wie Yeats die Gesten dem gesprochenen Wort unter-
ordnete, liess er auch die Bihnenbilder, die Farb- und Lichteffekte,
nur als das Wort unterstitzende Hilfen gelten. Sie durften ja nicht
durch zuviel Eigenleben vom sprechenden Schauspieler ablenken.
«Der Hintergrund sollte so wenig Wichtigkeit haben wie der Hin-

L W. G. Fay and Catherine Carswell, «The Fays of the Abbey Theatre», 1935, 133.
2 Ebenda.

57



tergrund einer Portratgruppe, und er sollte wenn maglich von einer
einzigen Farbe, oder einem einzigen Farbton sein, damit die Per-
sonen auf der BUhne, wo immer sie stehen, mit ihm harmonieren
oder sich von ihm abheben und die Aufmerksamkeit fesseln kon-
nen. Der Umriss der Szenerie sollte klar sein und nicht gebrochen
in die Umrisse von Fenstern oder Tafelungen oder verloren in den
Grenzen von Farbfeldern.»'

Alle diese Plane waren erst in Ansdizen verwirklicht, als die
Truppe der Fays 1903 den Beifall des Londoner Publikums gewann.
Es war besonders wichtig fir das neue Unternehmen, dass sich un-
ter den Begeisterten Miss Elizabeth Horniman befand, eine begi-
terte Freundin des Theaters. Sie ermdglichte im Jahre 1904 die
Einrichtung des Abbey Theaters in Dublin, eines kleinen Hauses,
das durchaus nicht an einer reprasentativen Stelle der Stadt lag,
sondern in einer Nebensirasse am Rande eines libervélkerten Ar-
beiterquartiers. Es war durch seine bescheidene Grosse und Aus-
stattung gut geeignet fir die Ausibung einer intimen Schauspiel-
kunst. Die Eréffnung fand im Dezember 1904 statt. Von ihrem Heim
nahm die Truppe, deren Mitglieder nach und nach zu Berufsschau-
spielern wurden, den Namen der «Abbey Company» an. In den
folgenden finf Jahren tanden die vorhandenen Anséatze eine so
reiche Entwicklung, dass die Gesellschaft in Irland, England und
Amerika unbestrittenen Ruhm errang. Das geschah dank der un-
ermidlichen organisatorischen und kiinstlerischen Arbeit von Yeats
und Lady Gregory, dank der Leistungstéhigkeit neuer Dramatiker,
ganz besonders John Millington Synges, dank der Mitarbeit tich-
tiger Regisseure und Schauspieler und dank dem Echo eines Pu-
blikums, das den Aufstieg seines Theaters mit Stolz und kritischer
Anteilnahme verfolgte. Alle Kreise der Haupistadt, besonders
auch viele Arbeiter, zahlten zu den Besuchern. Dieser Aulstieg
ist allerdings keine leichte Sache gewesen. Das bedeutende Stick
Kampfwillen, das dazu gehorte, kennzeichnet der schlichte, wahre
und darum grossartige Satz, mit dem Lady Gregory die Politik der
Leiter des Theaters charakterisiert hat: «Aber wir fuhren fort, das
zu spielen, was wir fir gut ansahen, bis es populér wurde.»* Das
war das genaue Gegenteil der vorsichtigen Riicksichinahme auf ei-
nen unentwickelten Publikumsgeschmack, die den durchschnittli-

! «Plays and Controversies», 133.
2 «Our Irish Theatre», 1913, 103.

58



chen Direktoren der kommerziellen Londoner Theater in Fleisch
und Blut Ubergegangen war. Es war nicht immer leicht, das Pub-
likum fir kompromisslose Kunstwerke wie Yeats' lyrische Dramen
zu begeistern. Es war aber leicht, die Gefihle der extremen iri-
schen Nationalisten zu beleidigen, wenn man mit so absoluter
kinstlerischer Integritat an das irische Volksleben als Motivquelle
herantrat wie Synge. Ausserdem gab es Schwierigkeiten mit eng-
lischen und irischen Moralisten, mit dem englischen Zensor, mit der
Geldgeberin Miss Horniman, die verletzliche englische Gefiihle
hatte. Der grésste Stein des Anstosses war Synges Meisterwerk
«The Playboy of the Western World» mit seinem erstaunlichen
Hauptmotiv. Bei der Urauffihrung in Dublin und nochmals bei der
Gastspielreise in den Vereiniglen Staaten im Winter 1911—12
mussten wahre Kdmpfe darum gefihrt werden. In ihnen zeigten
Yeats und Lady Gregory die nétige Festigkeit.

Der Blick auf die Entwicklung des Theaters nach 1910 musste tir
Yeats ein wenig schmerzlich sein, denn sie nahm nicht die von ihm
gewinschte Richtung. Die Gattungen, die es pflegte, wurden im-
mer zahlreicher. Die satirische Gesellschaftskomédie (St. John Er-
vine, Lennox Robinson) fand Einlass; am h&ufigsten standen aber
realistische Bauernkomédien und -tragédien auf dem Spielplan
(Padraic Colum, Seumas O'Kelly, William Boyle, T. C. Murray), die
an das von Synge und Lady Gregory Geleistete ankniipften. Yeats'
lyrisch-poetische Dramen fanden wenig Nachfolger. Es zeigte sich,
dass sie etwas ganz Persénliches und Einmaliges gewesen waren.
Anderer Art waren die Phantasiespiele, welche Lord Dunsany ver-
fasste, anderer Art die viel vollblitigeren Werke Sean O'Caseys,
der in den zwanziger Jahren zum Hauptautor des Abbey Thea-
ters wurde. Erstaunlich bleibt die Zahl dramatischer und schau-
spielerischer Talente, welche sich in Irland gezeigt haben, nach-
dem das Abbey Theater einmal Wirklichkeit geworden war. Nicht
wenige von ihnen bildeten ihre F&higkeiten als Zuschauer in den
AuftGhrungen des Theaters; und die Dramaturgen der Truppe, zu
denen Yeats bis in sein hohes Alfer zahlte, leisteten ihrerseits eine
betrachtliche Erziehungsarbeit.

In einem 1919 publizierten offenen Brief an Lady Gregory, in
dem er die Entwicklung des Theaters zu bewerten suchie, erklarte
Yeats nicht ohne Stolz: «Wir sind die ersten gewesen, ein wirk-
liches ,Volkstheater’ zu schaffen, und das ist uns gelungen, weil es

59



keine Ausnitzung der couleur locale ist oder einer beschrankten
Dramenform, die eine vergangliche Neuheit besitzt, sondern die
erste Durchfihrung von etwas, wofir die Welt reif ist, etwas das
uberall auf der Welt getan und immer besser getan werden wird:
allen stummen Klassen zum Ausdruck zu verhelfen, von denen jede
ihre eigene Kenntnis der Welt und ihre eigene Wiirde besitzt, die
aber alle objektiv sind mit der Objzktivitat des Biros und der Fa-
brik, der Zeitung und der Strasse, des Mechanismus und der Poli-
tik.»' Diese Feststellung ist Teil einer Klage dariber, dass das
Theater nicht geblieben ist, was Yeats aus ihm machen wollte: ein
Theater, wie Shakespeare oder Sophokles es hatte.

Das fGhrt uns mitten hinein in die Frage, wie Yeats’ Verhaltnis
zum Theater gewesen und wie es zu bewerten sei. Als junger
Mann wurde der 1876 geborene Dichter mit ganz besonderer Kraft
vom Abscheu gegen die in den Bezirken des Wirtschaftlichen und
Organisatorischen sich auslebende hassliche Welt des spateren
19. Jahrhunderts ergriffen, den nicht wenige feine Geister empfan-
den. Seine erste Reaktion war Flucht in ein Phantasiereich, das er
immer neu zu schaffen die Kraft fiihlte. In vielen Gedichten und
Sticken verschiedener Schaffenszeiten, am unbeschwertesten und
ausschweifendsten in «The Wanderings of Oisin» (1889) hat er die
Reize jenes Zauberreiches und ihre Verlockung in vollen Farben
geschildert. Aber auch die Haltung eines Schilers von Walter
Pater zog ihn an, des Aestheten, der sich der sorgsamen Pflege
der schonen Augenblicke widmet, die das Leben im Bereich der
Kunst unter ausgesuchten Gleichgesinnten geben kann. Er fUhlte
die Dichterkraft in sich, jene Augenblicke in Wortgebilden zu ver-
ewigen, und entwickelte seine poetische Technik durch das Studium
der romantischen Dichter Englands und der franzésischen Symboli-
sten. Das waren die Méglichkeiten, die ihm offen standen, wenn
er in dem auswegslosen Ichbezirk verharren wollte, in den er hin-
eingeboren war. Aber es war etwas in ihm, das sich auflehnte ge-
gen diese Gefangenschaft, ein Verlangen, das zwei Seiten hatte.
Es ging darauf aus, eine Bindung zu finden an eine universale und
einheitliche Anschauung von der sinnlichen und der Ubersinnlichen
Welt, und darauf, das eigene Tun in Beziehung zu setzen zum Le-
ben der ihn umgebenden Menschen. Trotzdem das Verlangen
sehr stark war, hat es nie endgiiltig befriedigt werden kdénnen.

1 «Plays and Confroversies», 206.

60



Es zeigte sich, dass Yeats durchaus unfdhig war, den christlichen
Weg zu gehen. Er stand unter dem Zwang des exiremen Indivi-
dualisten, aus eigener Kraft eine neue Anschauung aufbauen zu
muissen. Anknipfend an die romantische Tradition sah er in der
dichterischen Phantasie die Seelenkraft, welche das Ubersinnli-
che Wirkliche fassen kann: «lch habe Trdume und Visionen sehr
sorgféltig beobachtet und bin jetzt sicher, dass die Imagination
einen Weg hat, der zur Wahrheit fGhrt, welchen die Vernunft nicht
kennt, und dass ihre Befehle, die ergehen, wenn der Kérper ruhig
und die Vernunft stumm ist, die bindendsten sind, welche wir Uber-
haupt kennen.»' Folgerichtigerweise fiihrte diese Einschatzung
der dichterischen Phantasie Yeats zu einer Formulierung, auf die
wir schon mehrfach angespielt haben: «Die Kinste stehen, glaube
ich, im Begriffe, die Lasten auf ihre Schultern zu nehmen, die von
den Schultern der Priester gefallen sind, und uns aut unserer
Reise zurlckzufihren, indem sie unsere Gedanken anfillen mit der
Wesenheit der Dinge statt mit den Dingen selbst.»* Die Phantasie
macht ihre Erfahrungen durch Symbole, und durch sprachliche
Symbole teilt sie sie mit. Sehr frith hat Yeats empfunden, dass die
durchaus privaten Symbole der sogenannten Symbolisten ihm nicht
genigten. Er wollte Symbole gebrauchen, die in der Erinnerung
seines Volkes schlummerten oder wach waren, um zugleich Indi-
viduelles und Typisches gestalien zu kdénnen. Seine Vorstellung
eines Rassegedachtnisses, in dem sich die wesentlichen Symbole
durch die Generationen forterben, berUhrt sich mit Gedanken C. G.
Jungs. Die folgenden Satze sprechen mit aller Deutlichkeit aus,
was Yeats zu seiner Sagendichtung gefihrt hat: «Nur durch alte
Symbole, durch Symbole, die zahllose Bedeutungen haben ausser
der einen oder den zweien, die der Autor betont, oder dem hal-
ben Dutzend, die er kennt, kann eine stark subjektive Kunst der
Unfruchtbarkeit und Seichtheit allzu bewusster Anordnung ent-
gehen in den Reichtum und die Tiete der Natur.»® «Die alten Bil-
der, die alten Gefihle, wieder erweckt zu Uberwéltigendem Le-
ben, wie die Gétter, von denen Heine spricht, durch den Glauben
und die Leidenschaft irgend einer neuen Seele, das sind die ein-
zigen Meisterwerke. Der Entschluss alleinzustehen, der Vergan-

! «The Philosophy of Shelley's Poedry», 1900, in «Essays», 1924, 79 f.
* «The Autumn of the Body», 1895, in «Essays», 1924, 237.
¥ «The Philosophy of Shelley's Poetry», 1900, in «Essays», 1924, 107.

61



genheit nichts zu verdanken, — wenn er nicht reiner Besitzgeist
ist, die Gier und der Hochmut des Kontors —, ist das Resultat je-
nes Individualismus der Renaissance, der seine Arbeit getan hatte,
als er uns die persénliche Freiheit gab. Die Seele, welche ihre
Form weder verdunkeln noch verandern kann, kann immerhin jene
Leidenschaften und Symbole der alten Zeit empfangen, gewiss,
dass sie zu alt sind, um Tyrannen zu sein, zu gut geartet, um die
Rechte anderer zu missachten.»! Diesem Bedurfnis nach altehr-
wirdigen Symbolen in Yeats entsprach die allgemeine Begeiste-
rung fir die Mythen und Legenden Irlands im Bereich der litera-
rischen Renaissance. Zwei der schonen Satze, die er zu ihrem Lob
gefunden hat, lauten: «Die Griechen blickten in ihre eigenen Gren-
zen; und wir haben, wie sie, eine Geschichte, die reicher ist an
phantasieanregenden Ereignissen als irgendeine andere moderne
Geschichte, und Legenden, die meiner Meinung nach alle Legen-
den ausser den ihrigen an wilder Schonheit tbertreffen; und in
unserem Land wie im ihrigen gibt es keinen Fluss oder Berg, der
nicht in der Erinnerung zusammenhéangt mit einem Ereignis oder
einer Legende, wéhrend politische Grinde die Liebe zum Land,
wie ich glaube, sogar grésser gemacht haben unter uns als unter
ihnen. Ich mochte, dass sich unsere Schriffsteller und Kuinstler
aller Arten mit dieser Geschichte und diesen Legenden vertraut
machen, dass sie die Erscheinung von Bergen und Flissen in der
Erinnerung festhalten und alles wieder sichtbar werden lassen in
ihrer Kunst, sodass auch die Irlander, welche tausende von Meilen
fortgegangen sind, noch immer in ihrem eigenen Lande waren.»”
In zahlreichen Gedichten und Theaterstiicken hat Yeats selbst die
Legendenmotive verwendet. Sein Vorgehen dabei unterscheidet
sich sehr deutlich von dem des durchschnittlichen Dichters der Re-
naissance. Bei diesem blieb es allzuoft bei der Freude am ehr-
wirdigen und schénen Stoff, bei vagen Uebereinstimmungen zwi-
schen dem gewaéhlten Motiv und eigenem Anliegen. Der Impuls
war sehr anstdandig, aber unrein: er entsprang asthetisch-patriotisch-
antiquarischen Bedirfnissen. Dabei kam es nicht zu der Neuge-
staltung und Beseelung des Motivs aus einem adaquaten und pra-
zisen neuen Erleben heraus, wie ein Dichter vom Range Yeats’
sie verlangen musste. Es wurde schones, aber totes Holz einge-

! «Art and Ideas», 1913, in «Essays», 1924, 437.
2 «lreland and the Aris», 1901, in «Essays», 1924, 253.

62



baut in den neuen Organismus. Diesen Fehler der Mittelmssigen
hat sich Yeats nie zu schulden kommen lassen. Fir ihn waren die
alten Symbole wirklich keine «Tyrannen» und «zu gut geartet», um
die Rechte des modernen Dichters zu missachten. Dagegen ist
die Frage zu stellen, ob er nicht ihnen gegeniber ein Tyrann war,
ob er gut genug geartet war, ihre Rechte zu achten. Denn er
sprang sehr frei mit ihnen um, nicht nur durch Kiirzung und Aus-
wahl, sondern durch Akzent- und Sinnverschiebungen aller Art.
Die Vermutung liegt nahe, dass der Versuch, durch die alten
Symbole die subjektivistischen Schranken zu durchbrechen, ein
Scheinmanéver geblieben ist: Yeats verwendete und veranderte
die Legenden als Zeichen seines individuellen Erfahrens und hat
dabei nur hin und wieder einen Durchbruch zum Typischen er-
reicht. John Millington Synge dagegen erlebte den alten Symbolen
gemdsser und besass etwas von dem Individuelles und Typisches
zugleich fassenden Dichterblick Shakespeares. Seine Begegnung
mit der Liebestragddie Deirdres und Naoises verlief denn auch
harmonischer als diejenige von Yeats. Er konnte eigenes Erfahren
gestalten und zugleich ganz schlicht der alten Erzéhlung folgen.

Der Gebrauch der altirischen Legenden war nicht das einzige
Mittel, durch das Yeats versuchte, zur Erfassung der Uberempiri-
schen und Uberindividuellen Wirklichkeit vorzudringen. Seine Ta-
ge und Nachte waren angefillt von andersartigen Versuchen. Es
ist ein erschitterndes Schauspiel zu sehen, wie er seine Phantasie,
seinen Intellekt, sein Unterbewusstsein zermarterte in einem Durst,
dem die echte Stillung versagt blieb. Es ist da an seine Studien der
mystischen Literatur des Ostens und Westens zu erinnern, an sein
Interesse an Medien, an hohen und niedrigen Formen des Spiri-
tismus, an allem Aberglauben des Volkes, an seine Berichte Uber
Ubersinnliche Erlebnisse, die wie Wahn anmuten, an den Zwang,
ein krauses personliches System der metaphysischen Welt aufzu-
stellen und unter dem Titel « A Vision » (1925) drucken zu lassen.
Es ist auf das Spielen mit der Vorstellung hinzuweisen, die Imagi-
nation konnte nicht nur die Seelenkraft sein, welche die Geheim-
nisse der Welt erfasst, sondern sogar ein Teil der Kraft, welche die
Welt erschaffen hat. Wie der so ganz anders geartete Shaw zur
Vergéttlichung des Willens, so neigte Yeats zur Vergdttlichung
der Phantasie. Charakteristisch, und, wenn wir sie von der Ueber-
steigerung befreien, von wirklicher Bedeutung, sind die folgenden

63



Satze: «Weil ein Seelenzustand nicht existiert, oder nicht wahr-
nehmbar und aktiv unter uns sein wird, bevor er Ausdruck gefun-
den hat in Farbe oder in Ton oder in Form, oder in all diesen
zusammen, und weil keine zwei Tongebungen oder Anordnungen
den gleichen Seelenzustand aufrufen, schatfen und vernichten Dich-
ter und Maler und Musiker, und zu einem geringeren Grad, weil
ihre Wirkungen augenblicksgebunden sind, Tag und Nacht und
Wolke und Schatten, die Menschheit ... Ich bin gewiss nie sicher,
wenn ich von einem Krieg hore, oder von einer religiosen Auf-
regung, oder von einer neuen Industrie, oder von irgend etwas
anderem, was das Ohr der Welt fullt, ob es nicht alles geschehen
ist wegen etwas, das ein Knabe in Thessalien auf seiner Fléte ge-
blasen hat.»!

Es ist Yeats' grosser Ehrgeiz gewesen, dem modernen Men-
schen einen dichterischen Kosmos zu schenken, wie ihn einst Dante
seinen Zeitgenossen gab. Oft war ersich im klaren Uber die Vor-
aussetzungen: «Alle symbolische Kunst sollte aus einem wirklichen
Glauben entstehen; und dass sie das nicht tun kann in diesem Zeit-
alter beweist, dass dieses Zeitalter eine Strasse ist und nicht ein
Ruheplatz fir die Kiinste, welche der Einbildungskraft verpflichtet
sind.»® Zeitweilig ergriff ihn aber die wahnwitzige Hoffnung, er
kénne beides in einem schaffen und geben, den bedingenden
Glauben und das bedingte Werk. In nichternen Augenblicken
aber sah er seinen Platz und sein Schicksal: «Die Dichter, mif denen
ich mich in Sympathie befinde, haben versucht, kleinen Gedichten
die Unmittelbarkeit einer Gebéarde oder eines zufélligen gefihls-
geladenen Satzes zu geben. Inzwischen bleibt es einer grésseren
Zeit, die wieder leidenschafilich in der Phantasie lebt, vorbehalten,
einen «Koénig Lear», eine «Gottliche Komaédie» zu schaffen, gewal-
tige Welten, geformt durch ihr eigenes Gewicht wie Wassertrop-
fen.»® Yeats hat mehr getan als die modernen Dichter, die er er-
wahnt: Vieles, was er erfuhr und litt, fand Form im Wortgebilde des
grossen Dichters; es fand Ausdruck durch ferne Symbole in der
Frihzeit und, mit oft erschreckender Unmittelbarkeit, durch die
Sprache des Tages im Alter. Das Viele im Gedicht in Eins zu ge-
stalten, das hoffte er manchmal, aber er vermochte es nicht.

! «The Symbolism of Poetry», 1900, in «Essays», 1924, 193 {.

2 «Discoveries», 1906, in «Essays», 1924, 364,
3 «Art and Ideas», 1913, in «Essays», 1924, 439{.

64



Im Zusammenhang mit dem Willen, die Schranken des lchdich-
ters zu zerbrechen, muss auch Yeats' Teilnahme an der kulturellen
und, spater, der politischen Neugestaltung seines Landes gesehen
werden. Er verbot sich die Flucht aus der geistfernen empirischen
Welt in die wirklichkeitsferne Phantasiewelt, weil ihm vor der zwei-
ten nicht weniger graute als vor der ersten. Keiner seiner Vor-
stésse zur Mitarbeit an praktischen Problemen war erfolgreicher
als sein so grossartig gelungenes Theaterexperiment. Aber selbst
bei der angestrengten und umfassenden Mitarbeit an diesem Ge-
meinschaftswerk vermochte er eine gewisse, ihm gezogene Grenze
nicht zu Uberschreiten. Es waren in erster Linie die mit Lady
Gregory zusammen verfassten Sticke, die sich unmittelbar mit der
Sehnsucht der Freunde der Theaterbewegung trafen, die etwas
aufwiesen von der unwiderstehlichen Kraft des naiven poetischen
Dramas. Yeats selbst waren sie nicht ganz gemaéss. In seinem
Aufsatz Uber «The Tragic Theatre» (1910) hat er Abstand genom-
men von der Tragddienkunst Shakespeares, in deren Nachfolge
Lady Gregory in ihrer bescheidenen und Synge in seiner bedeu-
lenden Weise standen. Er schreckte zurick vor dem umfassenden
Wirklichkeitsbild, das in Shakespeares Tragédien erscheint, und
nannte sie Schépfungen einer unreinen Kunst. Dabei war er gleicher
Meinung wie ein ganzlich anders gearteter Mann: William Archer,
der Freund Shaws und Theoretiker des neuen englischen Problem-
theaters.! Auch Archer fand Dinge vermischt bei Shakespeare,
die der moderne Dramatiker trennen sollte: die Nachbildung von
Charakteren und Lebensformen auf der einen, ungemischte Leiden-
schaft, Lyrik, aut der anderen Seite. Nach ihm sollte das zweite
Element aus dem neuen Drama ausscheiden. Nach Yeats, der dem
ersten Element seinen Platz in der Komédie gab, war das zweite die
alleinige Sphére der Tragddie. Diese Divergenz zeigt deutlich die
Distanz zwischen den beiden Zeitgenossen und ihren Dramenty-
Pen; sie zeigt aber auch, dass Yeats der naiven symbolischen Kunst
Shakespeares nicht naher stand als Archer und seine Leute. Er
konnte nicht Menschen in ihrer Ganzheit brauchen als Symbole,
denn seine eigene Ganzheit war zu fern von der ihrigen; nur seine
elementaren Leidenschaften standen in Kommunion, und nur sie
Vermochte er im Drama zu gestalten. Partiell war seine Féhigkeit,

individuell und typisch zugleich zu etleben und zu gestalten; par-
—

' Vgl. «The Old Drama and the New», 1923.

65



tiell erscheint das Typische in seinem Drama; partiell nur war darum
auch dessen Wirkungskraft im Theater. Seine charakteristischen
Dramen, zum Beispiel «Deirdre», kann man ins Dramatische Uber-
tragene lyrische Gedichte nennen. In edler Reinheit und Kraft pul-
sieren die Leidenschaften in ihnen; sie sind erfullt von Klangschén-
heit, von den einmaligen, im Gedachtnis hattenden Wortbildungen,
die nur den grossen Dichtern gelingen; aber ihre Beschréankung ist
zu ausgesprochen, als dass sie im Theater Erfillung finden und
bringen kénnten.

Aber was Yeats nicht vermochte, gelang John Milling-
ton Synge und in weniger vollkommener Weise den mittleren
und kleinen Dramatikern des Abbey Theaters, deren Realismus
nicht der Empirie verfallen war, sondern symbolkraftig blieb. Sie
bestimmten die Zukunft des Theaters an Stelle des Hauptbegrin-
ders Yeats.

Synges Wesen und Werk seien noch einige Worte gewidmet.
Auch sein Weg zum Theater ist durchaus nicht geradlinig gewe-
sen. Am Ende eines unbefriedigenden Musikstudiums siedelte er
sich in Paris an, um als Kritiker franzosische Literatur und Kunst fiir
englische Leser zu interpretieren. Wahrend er hier ohne rechte
Befriedigung im Verkehr mit Dichtern und Aestheten die ihm ge-
masse Ausdrucksform suchte, traf er im Jahre 1898 mit Yeats zu-
sammen, der es auf sich nahm, seiner Lautbahn eine véllig neue
Richtung zu geben. Er wies Synge auf die Ziele der kulturellen
Bewegung in Irland hin und riet ihm, Stoffe und Ausdrucksform
unter der Bevdlkerung des irischen Westens zu suchen. Noch im
gleichen Jahr kehrte Synge in seine Heimat zurick und lebte von
da an mit kurzen Unterbrechungen in Irland, am liebsten auf den
Aran Inseln, in Connemara, Kerry oder Wicklow. Er fGhrte mit den
Bauern und Fischern ihr primitives Leben, erfuhr die Néte und Freu-
den ihrer Existenz, horte den Geschichten zu, welche sie erzahlten,
machte sich vertraut mit ihrer Sprache und mit ihrer erstaunlichen
Fahigkeit, in einer &mlichen Umgebung das reichste Phantasie-
leben zu fGhren. Das Erfahrene hat er in zwei Prosabdnden nieder-
gelegt: «The Aran Islands» (1907) und «In Wicklow and West
Kerry» (1910). Diese Sammlungen von Reiseberichten, Stimmungs-
bildern, Personencharakteristiken und erlauschten Geschichten ent-
‘halten manch einen Keim, der in Synges Dramen entwickelt worden
ist. Von 1904 an unterhielt er enge Beziehungen zum Abbey Thea-

66



ter, indem er Stiicke fur es schrieb und ihre AuffGhrung selbst lei-
tete. Die Werke «In the Shadow of the Glen», «Riders to the Sea»,
«The Well of the Saints», «The Playboy of the Western World»
und «The Tinker's Wedding» folgten rasch aufeinander. Das waren
Jahre intensiven Schaffens, die trotz aller dusseren Widerstande
dem Dichter volle Befriedigung gewahrt hatten, ware nicht das gei-
stige Wachstum begleitet gewesen vom kérpetrlichen Zerall. Im
Jahre 1909 starb Synge, bevor er seiner «Deirdre of the Sorrows»
den letzten Schliff hatte geben kénnen, bevor er all das zu halten
vermochte, was sein Anfang versprach. Das Abbey Theater verlor
in ihm den Dichter, der zwei Kréfte in sich vereinte, die im neueren
Drama meist nur getrennt auftreten. Er besass die verwandelnde,
alle Schlacken des Zufélligen ausscheidende Kraft, die Yeats aus-
zeichnete, und zugleich den zupackenden Realismus, den Lady
Gregory ins irische Drama brachte. Etwas von dem Elementaren
und Wilden der westlichen Weltl, die Synge schaizen gelernt
hatte, war in all seinen Werken: eine unbandige Liebe zum Leben,
die Bejahung dessen, was das Schicksal gesetzt hat. Sie waren eine
Absage an die Methoden der asthetisierenden Literaten und der
Problemdramatiker, ein Versuch, dem poetischen Drama, wie es die
Elisabethaner geschaffen haben, aus dem Geist und der Sprache
des irischen Bauernvolkes wieder nahe zu kommen. Dieses Ziel ist
innerhalb der Grenzen, welche Synges Lebenskraft gesetzt hat,
erreicht worden. Ein Ausschnitt aus der kurzen Einleitung zum
«Playboy of the Western World» mag zeigen, wie Synge selbst
Uber das Wesen seiner Kunst gedacht hat: «Als ich vor ein paar
Jahren «In the Shadow of the Glen» schrieb, erhielt ich mehr Hilfe
als von irgendwelcher Gelehrsamkeit von einer Ritze im Fussboden
des alten Wicklow Hauses, wo ich mich aufhielt, die mich horen
liess, was die Madchen in der Kiiche sagten. Diese Sache ist, glau-
be ich, von Wichtigkeit, denn in den Landern, wo die Phantasie
des Volkes und die Sprache, welche es braucht, reich und lebendig
sind, ist es méglich fir den Schriftsteller, reich und vielfaltig in sei-
nen Worten zu sein und gleichzeitig die Wirklichkeit, welche die
Wlurzel aller Poesie ist, in einer umfassenden und natirlichen Form
wiederzugeben. In der modernen Literatur der Stadte jedoch fin-
det sich der Reichtum nur in Sonetten oder Prosagedichten, oder
in einem oder zwei kunstvollen Bichern, die weit weg sind von den
tiefen und allgemeinen Interessen des Lebens. Man hat auf der

67



einen Seite Mallarmé und Huysmans, welche diese Literatur schaf-
fen, und auf der anderen Seite Ibsen und Zola, die sich in freud-
losen und blassen Worten mit der Wirklichkeit des Lebens abge-
ben. Auf der Bihne muss man Wirklichkeit haben, und man muss
Freude haben; deshalb hat das intellektuelle moderne Drama zum
Misserfolg gefuhrt; deshalb ist den Leuten die falsche Freude der
Operette verleidet, welche ihnen an Stelle der reichen Freude ge-
geben wurde, die nur in dem zu finden ist, was grossartig und wild
ist an der Wirklichkeit. In einem guten Stick sollte jede Rede
einen so vollen Geschmack haben wie eine Nuss oder ein Apfel,
und solche Reden kénnen von niemandem geschrieben werden,
der unter Leuten arbeitet, welche die Lippen fir die Poesie ver-
schlossen haben. In Irland haben wir noch fir ein paar Jahre eine
Volksphantasie, die feurig ist und grossartig und zart, so dass die-
jenigen unter uns, die zu schreiben wiinschen, Méglichkeiten be-
sitzen, die den Schriftstellern an Orten, wo die Frihlingszeit des
lokalen Lebens vergessen ist, nicht gegeben sind, an Orten, wo die
Ernte nur eine Erinnerung ist, wo das Stroh in Backsteine verwan-
delt worden ist.»

Zum Schluss werfen wir einen Blick auf das Spiel, das mit sol-
chen Satzen eingeleitet wird. Bei Iren und Auslandern ist es zu-
nachst auf Kopfschitteln, ein paarmal sogar auf leidenschaftlichen
Widerstand gestossen; so seltsam ist seine Handlung. Wie in vie-
len Sticken des Abbey Theaters geht es darin um die Dinge, wel-
che die Phantasie leisten kann, die grosse Begabung und die Gefahr
des irischen Volkes. Die Szene ist in einem Wirtshaus an der Kiste
von Mayo. Ein abgerissener Junge, Christie Mahon, taucht auf und
behauptet von der Polizei verfolgt zu sein. Nicht ungern lasst er
sich vom Wirt und seiner hibschen Tochter Pegeen sein Geheim-
nis entreissen: er hat vor einer Woche im Streit seinen trunksichti-
gen und tyrannischen Vater erschlagen. Die dramatische Schilde-
rung des Vorganges fasziniert die Zuhdrer, besonders Pegeen. Sie
dirsten nach Sensationen, da ihr dusseres Leben kahl und ereignis-
los verlauft, und Christies Zunge besitzt eine eigentimliche Macht.
Sie verwandelt das Hassliche, von dem sie spricht, und gibt ihm
Schénheit und romantischen Schimmer. Als Pegeens Angehérige
zu einem Totenschmaus gehen, bleibt sie allein mit dem Fremden
zurick. Auch andere Storenfriede vertreibt sie, um sich an den
Erzdhlungen Christies weiden zu kénnen, die immer farbiger wer-

68



den und reicher an kihnen prachtigen Ausdricken. Sie verliebt
sich in ihn, und er kommt durch die Geschichten, die er Uber sich
selbst erzahlt, und durch die Wirkung, die sie aut das schéne Mad-
chen Uben, zu einem neuen Selbstbewusstsein. Im zweiten Akt be-
wahrt sich sein stolzes Kraftgefthl in den Dorfwetispielen. Er wird
Sieger in allen Disziplinen und schwimmt wonnevoll in seinem
Ruhm. In einem Liebeszwiegesprach, das einzigartig ist durch sei-
ne Innigkeit und die Glut der Sprachbilder, verlobt sich Pegeen
mit ihm. Da taucht plotzlich der Vater auf, den er erschlagen ha-
ben will. Christie verliert seinen Nimbus sofort. Der Alte fallt
in gewohnter Weise scheltend Uber ihn her; die Dérfler lachen ihn
aus; Pegeen nennt ihn einen hohlen Aufschneider und will nichts
mehr von ihm wissen. Er gerat in solche Wut, dass er dem Vater
nachlauft und ihn nun wirklich umzubringen scheint. Sogleich wen-
den sich alle gegen ihn, denn sie wissen wohl zu unterscheiden zwi-
schen einer hinreissenden Geschichte und einer schmutzigen Tat. Der
Vater jedoch ist nicht tof; er erscheint von neuem, und die beiden
verlassen gemeinsam den Ort des Spiels. lhr Verhalinis ist anders
geworden: aus dem stumpfen und niedergehaltenen Christie ist ein
Junge geworden, der die Kraft seines phantasievollen Kopfes
kennt, und der weiss, was er will.

Diese Handlung ist phantastisch, stellenweise geradezu abstos-
send. Ganz krass tritt eine Neigung der Irlander zutage, die fir
andere Volker nur schwer verstandlich ist: das nahe Zusammen-
bringen von Tod und Lachen. Es ist, als ob die vielen Iren, die im
Laufe der widrigen Geschichte ihres Landes nahe dem Tode gelebt
und gewagt haben, ihren Nachkommen ein seltsam vertrautes
Verhéltnis zu ihm hinterlassen héatten. Synge liebt seine westlichen
Bauern und kennt sie genau; er lobt ihre Starken und tadelt ihre
Schwaéchen; er liebkost und zichtigt sie zugleich in seinem Werk.
Entscheidend fir die Wirkung ist seine Sprache. Die Maglichkeiten
der bilderschaffenden Kraft einer naiven, ziigellosen, reichen Volks-
phantasie sind bis an ihre Grenzen ausgenuizt.

Damit beschliessen wir unseren Bericht Uber den einzigartigen
irischen Versuch, in der modernen Welt wieder poetisches Drama
zu schaffen. Andersartige BemUhungen um das gleiche Gut sind in
den letzten Jahrzehnten in England und Amerika von einzelnen
Autoren unternommen worden, die bemerkenswertesten von Eu-
gene O'Neill, T. S. Eliot und Thomton Wilder. Alle drei sind sehr

69



bewusst schaffende, experimentierende Dramatiker. Aus ihren Ex-
perimenten sind bedeutsame Einzelwerke hervorgegangen («Mourn.
ing Becomes Electra», «Family Reunion», «The Skin of our Teeth»);
zur Wiederbelebung einer dramatischen Gattung haben sie aber
noch nicht fGhren kénnen.

IV. SCHWEIZER THEATERFRAGEN

1. Kritik.

Unsere AusfUhrungen iiber die Theaterreform, die Shaw fir uns
reprasentiert, und Uber die Errungenschaften der Abbey Spieler
kénnten den Anschein erwecken, als habe das moderne englische
Theater die Krisenzeichen nicht gekannt, die wir am deutschen
Zwischenkriegstheater festgestellt haben. In den Londoner Ge-
schéftstheatern traten entsprechende Stérungen im Verhélinis der
theatralischen Krafte auf. Wir verzichten darauf, sie im Einzelnen
zu schildern, da dabei nichts prinzipiell Neues zutage kdme. Auch
auf die Lage im modernen franzésischen Theater wollen wir nicht
eingehen, aber immerhin bemerken, dass in Pierre Brissons Buch
«Le Théatre des Années folles» (Genéve 1943) ein Material vor-
liegt, das deutlich zeigt, wie international die von uns am deutschen
Beispiel festgestellten Auflésungserscheinungen waren. Die glei-
che Tatsache bringt uns der Hinweis auf das italienische Grotesk-
theater und auf seinen Meister Pirandello zum Bewusstsein, dessen
Dramen in den Jahren nach 1920 einem europaischen Interesse be-
gegneten, weil sie wichtige Aspekte der modernen Gemeinschatts-
krise sichtbar machten: anstatt einer einzigen Wahrheit existiert
eine Vielheit von Illusionen in und um Pirandellos Figuren; die
Personen verlieren ihre Identitat bei ihm, lI6sen sich auf in zusam-
menhangslos im Bewusstseinsstrom treibende Wahnbilder; die
Grundlagen echter Verstandigung zwischen den Menschen sind
zerbrochen.

Die Auflésungserscheinungen haben auch die
deutschschweizerischen Schauspielbihnen nicht verschont, was bei
ihrer langjahrigen engen Verbindung mit dem deutschen Theater-
wesen nicht erstaunlich ist, was aber in erster Linie darum so sein
muss, weil unser Land auf seine Weise die Gemeinschaftskrise der

70



	Erneuerung

