Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft fiir Schweizerische Theaterkultur
Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Theaterkultur
Band: 16 (1946)

Artikel: Von Theaterkrisen und ihrer Uberwindung
Autor: Stamm, Rudolf

Kapitel: 2: Krise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-986542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-986542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das genlgt ihm. Mit Interpretation, Diskussion und Lehre hat er
nichts zu tun. Er stellt auch, nochmals wie die dussere Wirklich-
keit selbst, den Zusammenhang mit dem Religiésen nicht her. Der
Zuschauer kann ihn herstellen; nichts hindert ihn daran, nichts
zwingt ihn dazu. Kein Wunder, dass die romantischen Kritiker in
ihrem Bestreben, den Dichter zu verherrlichen, glaubten, sie
muUssten ihn mit dem Welilschopfer selbst vergleichen und damit
der Vergdtzung der dichterischen Phantasie den Weg bahnten.
Von solcher Verwirrung war Shakespeare weit entfernt. Er schuf
seine Bilder der diesseitigen Welt mit all ihrem Glanz, ihrer Sisse
und ihrer Verlorenheit; nie dachte er daran, er kdonnte damit etwas
zu ihrem Heile im religidsen Sinne getan haben.

ll. KRISE

1. Die Kluft zwischen Theater und Dichtung

zur Zeit der Romantik in England.

Nach diesen zwei Blitezeiten, seien zwei theatralische Krisen-
zeiten charakterisiert: die englische Romantik und die deutsche
Periode nach 1914. Blicken wir auf die Londoner Theater zu Be-
ginn des vergangenen Jahrhunderts, so fallt uns sogleich die be-
unruhigende Tatsache auf, dass sich damals die Wege der Dich-
tung vollkommen von denen des Theaters getrennt hatten. Ob-
wohl| eine ganze Reihe der hervorragendsten Dichter Englands ihre
Werke schufen, blieben sie fast ganzlich ohne Wirkung auf das
Theaterleben. Was waren die Grinde dieser Erscheinung? Sie
sind bei den Theatern sowohl als auch bei den Dichtern zu suchen.
Auf der Theaterseite missen wir ein paar Tatsachen anfiihren, die
mit der geistesgeschichtlichen Situation wenig zu tun hatten: die
eigentUmliche gesetzliche Regelung, welche nur den Haupthdusern
Drury Lane und Covent Garden die Pflege der sogenannten
legitimen Gattungen (Tragddie, Komddie und ihrer Zwischenfor-
men) erlaubte und die Nebentheater auf die Opern, Singspiele,
Pantomimen, eifc. verwies. Die Pantomimen, gewaltige Revuen,
angefillt mit den Atftraktionen rein mimischer Kunst und ausgestat-
tet mit raffinierten szenischen Mitteln, waren im Laufe des 18. Jahr-

19



hunderts zu Lieblingen des Publikums geworden. Um bestehen
zu konnen, mussten auch die Direktoren der Haupttheater der-
artige Schausticke in ihr Repertoire aufnehmen und womédglich
jedesmal alle Konkurrenten an Pracht und Abwechslung Ubertref-
fen. Gerade im Hinblick auf diese kostspieligen Darbietungen
wurden die Haupthduser bei den Neubauten, die um die Jahr-
hundertwende mehrfach vorkamen, so sehr vergrdssert, dass sie
schliesslich fur ein differenziertes Spielen der «legitimen» Sticke
zu gross waren. Man vergass, dass den Dimensionen eines Schau-
spielhauses durch die Grésse der menschlichen Gestalt und den
Umfang der nicht forcierten menschlichen Stimme ganz bestimmte
Grenzen geselzt sind. Das Publikum, welches die Uberdimensio-
nierten Hauser bevolkerte, war zahlreicher als das der elisabethani-
schen Zeit, aber sozial einférmiger — ein ausgesprochenes Mittel-
standspublikum — und im Ubrigen abgebrihter. Trotz alledem
stand der Theaterbetrieb nicht still. Einzelne grosse Schauspieler
— nach Garrick Mrs. Siddons und John Philip Kemble, dann die
Romantiker Edmund Kean und William Macready — rissen die Zu-
schauer immer wieder hin in weinerlichen Tragddien und Komdédien
des 18. Jahrhunderts und in Shakespeare. Dazwischen erlaubte sich
die Hauptstadt dann und wann eine fragwirdige Sensation wie im
Jahre 1804, als der dreizehnjahrige Master Betty zum zehnten
Weltwunder erklart und zum Zentrum einer Schauspielsaison ge-
macht wurde. Das wertvolle éltere poetische Drama erwies sich
nur als lebensféhig, wenn es von Stars getragen wurde. Was die
Inszenierungen angeht, so machte sich in dieser Periode zuerst
das Bedirfnis nach historischer Treue geltend, das bald den BUh-
nenbildner zum Konkurrenten des Dramatikers werden liess.

Im ganzen ist es so leicht zu begreifen, dass die romantischen
Dichter sich vom Theaterbetrieb fern hielten und ihn verachteten,
ja, den geliebten Shakespeare zu schade fiir ihn fanden. Immer-
hin hatte es zum Teil in ihrer Macht gelegen, eine Aenderung her-
beizufihren. Fast alle haben mindestens einen Versuch gemacht,
for die BUhne zu schreiben. Am erfolgreichsten war Byron, aber
auch sein Erfolg hatte wenig Wirkung. Charakteristisch fir Words-
worth, Coleridge, Southey, Shelley, Keats und ihre Nachfolger Ten-
nyson, Browning und Swinburne ist das Buchdrama und die Biih-
nenverachtung geblieben. Dies erklart sich aus &usseren Grin-
den wie den angegebenen, aber gewiss auch aus dem Wesen

20



diesei Dichter selbst. Im Gegensatz zu ihren bewusst auf die gesell-
schaftliche Wirklichkeit ausgerichteten klassizistischen Vorgangern
beschritten sie den inneren Weg. Sie fanden im personlichen,
ja im privaten Erleben ihren Stoff. Coleridge theoretisierte zwar
Uber die Gabe der Dichterphantasie, im Vielfaltigen das Eine zu
fassen, im Persdnlichsten das Allgemeinste lebendig werden zu
lassen; sie vermochte aber weder ihn noch die anderen Dichter
der Zeit so aus ihrer subjekfivistischen Sonderung zu befreien, dass
sie des grossen poetischen Dramas fahig geworden waren. Byron
im besonderen vermochie in denjenigen seiner Dramen, die wirk-
lich lebendig sind, den Ichkreis, der ihn umgab, ebensowenig zu
durchbrechen wie in seinen lyrischen und epischen Dichtungen.
Einem Nichtbereitsein der Theater und ihres Publikums entsprach
so ein Nichtkénnen der Dichter,

2. Die Sonderungen

im deutschen Zwischenkriegstheater.

Viel radikaler waren die Sonderungen, von denen wir in unse-
rer Einleitung gesprochen haben, im Deutschland der Zeit nach
1914 vollzogen. Noch eindricklicher als im Falle der englischen
Romantik erweist sich da die Welt des Theaters als Spiegel der
Krisen, welche die geistige Welt und den ganzen sozialen Kérper
erschitterten. Hier handelte es sich nicht um ein Theater ohne zeit-
gendssisches D ram a. Die Produktion war aber derart, dass Bern-
hard Diebold, einer ihrer besten Chronisten, seine Darstellung
«Anarchie im Drama» taufte. Verloren war die symbolische Schau-
weise, ohne die der Volldramatiker nicht denkbar ist, iberwunden
der Naturalismus, der ein Versuch gewesen war, ohne jene Schau-
weise, durch Anklammern an das Empirische und Einzelne Drama
zu schaffen. Je konsequenter die naturalistischen Texte gewesen
waren, desto ungeeigneter waren sie fir das Theater, weil das Zu-
fallige und Aeusserliche durch Haufung nicht interessant gemacht
werden kann. Das naturalistische Drama zog denn auch frihzeitig
Elemente des Tendenz- und Problemstiicks an und ging schliesslich
ganz in dieser Gattung auf, deren Reprasentanten zwar ein kur-
Zes, in glnstigen Féllen aber sehr intensives Biihnenleben beschie-
den war. Was sonst auf den Naturalismus folgte, war zum grossen

21



Teil nicht weniger entfernt vom auf die BUhnenverwirklichung hin
geschaffenen kommunikationstdhigen Drama. Wir haben gesprochen
von dem Aufstand, dem Ganzheitsanspruch einzelner Lebensge-
biete in der modernen Welt. Der Blick auf die Arten und Abarten
des expressionistischen Dramas lehrt, dass unter den Seelenkratten
der einzelnen Menschen entsprechende Unordnung entstanden ist:
Auflehnung des Triebhaften gegen das Geistige, des Unterbewuss-
ten gegen das Bewusste, oft begleitet von einem Totalitatsanspruch
des rebellischen Triebs. Bei Diebold treffen wir die folgenden Dia-
gnosen: «Die vollig unbeherrschte Seele der neuen Poeten, Maler
und Musiker spricht nur den Lokaljargon des geschlechilichen oder
sentimentalen Augenblicks; nicht das symbolische Wort, das mitge-
teilter Geist ist.» und «Die formlose Freiheit ihres Ichs ist Solipsis-
mus und Nabelbeschauung — aber sie nennen sie das gebéarende
Chaos.»' Das aus einer privaten, ja separatistischen Schau stam-
mende Ichdrama der Expressionisten zeigt die Welt in seltsamen,
oft faszinierenden Verzerrungen und Fratzen; es kann zu interes-
santen Buhnenexperimenten fuhren, aber nicht zu mehr. Hier sei
darauf hingewiesen, dass das Urteil, ein Drama sei ein schlechter
Text tir das Gemeinschaftsereignis der AuffGhrung, nur fiir denjeni-
gen bedeutet, es sei schlechte Kunst, {ir den jedes gute Drama auf
die Auftiihrung hin geschrieben sein muss. Viele expressionistische
Dramen sind als literarische Werke gute Kunst, wenn wir darunter
in notwendiger Form mitteilbar gemachtes Erfahren verstehen.

Der Theaterapparat zeigte sich auch dieser dramatischen Krise
gewachsen. Ja, es scheint sogar, dass die elementaren Krafte des
Theaters, die im Verlaufe der europaischen Kulturentwicklung zu
Tragern einer grossen Gemeinschaftskunst geworden sind, immer
ein wenig triumphieren, wenn jene Kunst zerbricht und sie so frei
werden. Das Uberzeugendste literarische Dokument dafir, dass
auch im Theatralischen die Teile im Einklang mit dem Rhythmus der
Zeit sich erhoben und das Ganze zu sein tfrachteten, ist das Buch
«Das entfesselte Theater», welches Alexander Tairoff, der Schopfer
des Moskauer Kammertheaters, zwischen 1915 und 1920 schrieb
und das 1923 in deutscher Uebersetzung erschienen ist. Zu Be-
ginn seines Werkes wirft Tairoff den Dramatiker verachtungsvoll
Uberhaupt zum Theater hinaus. DerSchauspieler wirdin den

1 «Anarchie im Drama», 4. Aufl., Berlin 1928, 26{.

22



Mittelpunkt gestellt und sein Primat damit begriindet, dass es lange
Perioden in der Theatergeschichte ohne BiUhnensticke gegeben
habe, aber keine ohne Schauspieler. Blite und Dekadenz des
Theaters sollen einzig und allein vom Stand der schauspielerischen
Meisterschaft abhangen. Versagt sie, so drangt sich die Literatur
in den Vordergrund. An zweiter Stelle wird dem Spielleiter ein
wichtiger Platz eingerdaumt: «Nein, die Rolle des Spielleiters im
Theater ist eine ungeheure und je mehr das Theater auf dem Wege
seiner Vervollkommnung und Selbstoffenbarung fortschreiten wird,
desto bedeutender wird sie werden, denn dann wird der Spielleiter
zugleich auch der Dramatiker sein, der in Gemeinschaft mit der
Schauspielergenossenschaft dieses oder jenes Werk schafft und
szenisch verwirklicht.» (S.63) Kihner als am Anfang behauptet
Tairoff dann weiter: «Wir wissen, dass die Blitezeiten des Thealers
dann eintraten, wenn das Theater aut geschriebene Sticke verzich-
tete und sich sein eigenes Szenarium schuf.» (S.66) Die Hoffnung
wird ausgesprochen, dass sich dieser Idealzustand bald wieder er-
reichen lasse. Bis es soweit ist, muss das Theater die Literatur als
Material benutzen. «Nur ein derartiges Verhaltnis zur Literatur ist
ein echt theatralisches, denn sonst hort das Theater unweigerlich
auf, als auf sich selbst gestellte Kunst zu existieren und verwandelt
sich in einen besseren oder schlechteren Diener der Literatur, in
eine Grammophonplatte, die die ldeen des Autors wiedergibt.»
(S. 67) Eine Polemik gegen den englischen Neugestalter der Bih-
ne Gordon Craig folgt, weil dieser der Meinung war, der Spiel-
leiter musse ein getreuer Interpret des aufzufihrenden Werkes sein.
Bei allem Respekt vor der Weise der Commedia dell’arte sind diese
Meinungen Tairoffs von jedem, der in der européischen Tradition
steht, abzulehnen. Sie entspringen der Unféhigkeit, das harmoni-
sche Zusammenwirken der verschiedenen Theaterkrafte in Gedan-
ken zu vollziehen. Entweder der Schauspieler oder der Dramatiker!
Das ist das antithetische Denken von gestern. Zur Entschuldigung
Tairoffs ist anzufUhren, dass er offenbar einen modernen Dramati-
kertyp bekampft, der theaterfremd ist und nicht mehr auf die Auf-
fGhrung hin zu schreiben versteht, und zweitens, dass er den so
stolz aus dem Hauptportal gewiesenen Dramatiker bald unter dem
Namen «Dichter» wieder durch ein Hintertirlein hereinldsst, um ihm
eine bescheidene Gehilfenstelle anzubieten. «Der Helfer des Thea-
ters beim Verfassen des Stiickes muss der Dichter sein.» (S. 71)

23



Tairoffs Buch vertritt eine Zeittendenz in der extremen Form.
Es sei darauf hingewiesen, dass der neben ihm arbeitende, bedeu-
tendere Stanislawskij sie zu Uberwinden wusste. In seinem 1938
erschienenen Werk Uber den Schauspieler, dessen deutsche Ueber-
setzung «Das Geheimnis des schauspielerischen Erfolgs» heisst,
lehrt er neben vielen-anderen wesentlichen Dingen eine Technik,
durch die sich der Spieler zum treuen Interprefen des Dichters
machen und dabei die eigenen Méglichkeiten zur vollsten Entfal-
tung bringen kann.

Was Tairoff programmatisch gefordert hat, hat sich aus der
Logik der Gesamtsituation heraus in deutschen und anderen Thea-
tern praktisch ereignet. Angesichts der Theaterschwache der Dra-
matiker nahmen begabte Schauspieler die ganze Last der Auf-
fOhrung auf sich. Der Star, der seine Virtuositdt am besten in
minderwertigen Sticken und unter mittelmassigen Spielgefahrten
zeigt, dem es zuerst und zulefzt darauf ankommt, in den ver-
schiedensten Rollen sich selbst darzustellen, die eigenen Beson-
derheit auszuschlachten, war keine seltene Erscheinung. Seine
Unfahigkeit zu jener Verwandlung, durch die Spieler und darge-
stellte Figur fur die Dauer der Auffihrung schlechthin eins werden,
zu jenem stillen und selbstlosen Hinhorchen auf den Willen des
Dichters, welches allein zur werkireuen Interpretation und zur selbst-
versténdlichen Einordnung in ein Ensemble fihrt, entspricht den
Schwéachen des in den Ichkreis verbannten Dramatikers. Wenn der
Verfasser seine Erinnerung an ein in Minchen und Berlin am Ende
der zwanziger Jahre intensiv miterlebtes Theaterjahr liberprifi, so
fallt ihm auf, wie viele schart umrissene, bihnenbeherrschende
Schauspielergestalten er vor sich sieht und wie wenige ganze
Werkinterpretationen.  Werkinterpretationen sind hauptsachlich
dann unvergesslich geworden, wenn durch einen Zufall die Beson-
derheit einer Rolle mit der Besonderheit eines Darstellers im Ein-
klang stand. Es wére natirlich falsch, die beim Theaterbetrieb der
neueren Zeit unvermeidbare Tatsache als Krisenerscheinung hin-
zustellen, dass der grosse Schauspieler manchmal an ein schwaches
Stuck gerat, das er wirklich nur durch seine ganz persdnliche Kunst
retten kann, und dass ihm dieses Unternehmen hin und wieder
Freude macht. Die Frage ist aber die, ob er bewusst oder unbe-
wusst solche Sticke, die ihm ausgeliefert sind, den anderen vor-
zieht, welche den ganzen Dienst, die selbstvergessene Verwand-

24



lung verlangen, ob er dieses Dienstes Uberhaupt fahig ist oder

die grossen dramatischen Werke zum eigenen héheren Ruhm zer-
bricht.

Der Schauspieler ist nicht das einzige Element gewesen, das
sich gegen das Ganze aufgelehnt hat. Wir haben schon einmal
auf die wichtige Rolle der R e gie hingewiesen. «Die Muse des
genialen Reinhardt wurde die Schutzpatronin der unmindigen Dra-
matiker; der Verwandlungs-Apparat, die Drehbihne und die Rhyth-
mik des Kinos wurden in Tat und Wahrheit dramaturgische Prinzi-
pien,» lesen wir bei Diebold. (S.34) Und die meisten, welche
eine grossere Zahl von Reinhardtproduktionen gesehen haben,
werden die Gefdhrdung gespurt haben, in welcher dieser geniale
Bihnenherrscher dauernd stand: das dramatische Werk nur als Text
und Mittel zu gebrauchen, um durch den reichsten Einsatz an ver-
feinerten theatralischen Mitteln Triumphe zu feiern. Es gab natir-
lich genug zeitgendssisches Gut, das durch keine andere Methode
prasentabel gemacht werden konnte. lhre Fragwirdigkeit wurde
dann sichtbar, wenn ein Drama von erwiesener dichterischer Kraft
durch tietgreifende Amputationen, Umstellungen, vielleicht sogar
das Aufpfropfen fremden Gutes fir die neue szenische Konzeption
hergerichtet wurde. Es ist leicht, sich Uber solche Operationen zu
entsetzen, ohne ein Recht dazu zu haben. Der Akademiker, der
einfach aus Treue gegen das Historische die alteren Dramen tir
unberihrbar erklart, hat dieses Recht zum Beispiel nicht. Gerade
ein Ueberblick wie der gegenwaértige, in dem es darauf ankommt,
die Zusammenhénge zwischen sonst isoliert betrachteten Erschei-
nungen aufzudecken, muss klar machen, dass der Theatermann,
der an den grossen dichterischen Dramen selbstherrlich herum-
schneidert, oft nicht allein dem eigenen, autonomen Formirieb ge-
horcht, sondern auch dem fein herausgespirten Willen seines Pub-
likums. Es wére verwunderlich, wenn die Zeit, fur die das natura-
listische und das expressionistische Drama charakteristisch sind, die
Kunst Shakespeares hatte adaquat vermitteln kénnen. Sie gab so
viel von ihr, wie sie verstehen konnte, und die schneidernden
Regisseure und Dramaturgen waren gerade durch ihre Selbst-
herrlichkeit ihre getreuen Sachwalter. Durch die Art, wie sie die
Werke der theatralischen Blitezeiten interpretieren und die In-
terprefationen aufnehmen, verraten alle Beteiligten, auch das klat-
schende Publikum und die beiféllige Kritik, ihr Mass.

25



Es ist fast selbstverstandlich, dass in der Zeit des entfesselten
Theaters auch der BUhnenbildner den Hang zum Durchbren-
nen und zum Nachschleifen aller anderen Theaterkrafte kannte.
Der krasseste Fall der Vorherrschatt des Technischen war die Pisca-
torbiihne in Berlin, wo tir Schauspieler und Dramatiker nur sekun-
dére Aufgaben Ubrig blieben. In ihren weniger monomanischen
Formen haben die Experimente mit dem Technischen immerhin zu
wertvollen neuen Erkenntnissen gefihrt, besonders aut den Ge-
bieten der Raumgliederung und der Beleuchtung.

Ein weiterer Aspekt dieser Theaterkrise sei eingehender behan-
delt. Wie innerhalb des Theatralischen die einzelnen Krafte méach-
tig zur Verabsolutierung drangten, so auch die Welt des Theaters
als Ganzes. Der Durst nach Ersatzmitteln, den die schon lange
dauernde religiose Krise immer unertraglicher werden liess, wollte
im Theater Labung finden. Man versuchte, das Theater in eine
Kult- und Weihestatte zu verwandeln. Mit grosser Deut-
lichkeit tritt diese Tendenz in einem Buch von Felix Emmel, «Das
ekstatische Theater» (Priem 1924) hervor. Es beginnt mit einer ver-
zweitelten Klage Uber die Not der Zeit: «Das Kainszeichen dieser
Zeit heisst: Auflésung. Wirtschaftliche, soziale, politische Zerset-
zung zehrt am erschitterten Korper Europas. Das materielle Dahin-
leben, das blosse Nicht-Sterben-missen verbraucht heute fast alle
Krafte des deutschen Menschen. Eine ungeheure Vorteilsver-
seuchtheit wuchert. Dollar-Besessenheit. Sachwert-Psychose. Ein
Kampt aller gegen alle. Europa fiebert. Dazu kommt in immer
grauenhafterer Form die Auflésung des i nn e re n Menschen. Der
Intellekt, der rechnerische Verstand als starkste Waffe im Daseins-
kampf hat sich die Herrschaft Uber alle seelischen Bezirke des Men-
schen angemasst. Alle kulturhatten Bindungen sind durch die Lau-
ge seiner Zergliederungen angefressen. Die Bindungen von Mensch
und Landschaft, von Mensch und Mensch, von Mensch und Volk,
von Mensch und Ewigkeit sind gelést. Die Quelle, aus der allein
Kultur stromt, ist vergiftet. Religidse Bindung gilt als Dummheit
und Aberglauben, ethische Bindung als Vorurteil und Rickstandig-
keit, kinstlerische Sehnsucht nach Ausdruck der Seele als ein Zei-
chen des «Bourgeois». Die Einheit des Menschen zerbricht. Ein Cha-
os wirrer Strebungen bleibt zurlick.» (S. 1) Emmel schildert ebenso
eindringlich die Auflésungszeichen im Bezirk des Theaters und Dra-
mas. Er wendet sich gegen den Theaterbetrieb der Sinne und der

26



Nerven und gegen das Drama des psychologisierenden Intellekts.
Die Rettung soll kommen aus der Ekstase des Blutes; die Herrschaft
des Intellekts soll abgeldst werden durch die eines triebhaften Un-
terbewussten. So verfehlt Emmel den Weg zu einer neuen Harmonie
und Ganzheif; er wird weiter getrieben im damonischen Kreis. Aus
der Ekstase des Blutes sieht er wieder ein Drama und ein Theater
entsiehen, die mit dem Zuschauer kultisch verbunden sind und den
Menschen aus seiner Verlorenheit erlésen. Er beruft sich darauf,
dass das Drama in seinen Anfangen immer zum religidsen Kult ge-
hort hat. Ohne diesen Bezug kann es seine Aufgabe nicht erfiillen.
Seit Shakespeare ist es allerdings aus dem Zusammenhang einer
bestimmten Religion geldst worden. Heute soll es den «Rhythmus
des Schicksalsstroms» fOhlbar machen im «Theater des Schicksals»:
«Selbst in unserer Zeit ..., die keine Einheit religiésen Glaubens
mehr kennt, kann das Drama seinen religidsen Mutterboden nicht
verleugnen. Zwar sind alle rein konfessionellen Bindungen unwie-
derbringlich dahin. Aber die Bindung an das Geheimnis des
menschlichen Schicksals bleibt. Der Mensch empfindet heute we-
niger als je sein Schicksal allein als sein Werk. Wenn er das tate,
so wirde das den Tod des Dramas bedeuten. Gerade das Ge-
schlecht, das durch den Weltkrieg ging, weiss, dass ausser dem
menschlichen Willen und der menschlichen Erkenntnis noch andere
Maéchte sein Dasein formen. Machte, deren Richtung wir alle dun-
kel spiren, die sich unserer wachen Erkenntnis jedoch wie unserer
willensméassigen Erfassung entziehen. Deshalb glaubt es wieder
an den dramatischen Dichter in seiner urspringlichsten Wesenheit:
an den Seher, an den Uberlogischen Deuter und Gestalter
menschlichen Geschicks. Das Drama ist uns wieder kultische Zu-
flucht, zu der wir aus dem chaotischen Bruchstick des eigenen Le-
bens fliehen, um in ihm den befreienden Rhythmus des Schicksals
zu spiren. Der Dramatiker wird wieder Mittler des Gottlichen, der
den Puls Gottes klopfen fUhlt und ihn in den Rhythmen mensch-
licher Schicksale gestaltel. Die ehemals konfessionell glaubige
Verbundenheit verwandelte sich in eine kultische Bindung an den
dichferischen Menschen.» (S. 251f.) Wir haben die charakteristische
Uebersteigerung der Anspriche an die Kunst vor uns. In einem
drangenden Stil, in eigentimlich dynamischen und nebelhaften
Worten wird vom Sehertum des Dichters, «das eine Vertiefung des
Religiésen zum Schicksalhaften bedeutet», und von der kultischen

27



Natur der Bihne geredet. Die bestimmenden Krafte werden in
der vitalen, triebhaften Sphare des Blutes gesucht. Ein solches
Unternehmen steht selbst durchaus innerhalb der Krise; auf den
aufgeriihrten und vermischten Gebieten des Religiésen, des Dich-
terischen, des Dramatischen und des Theatralischen kann es nichts
zu ihrer Ueberwindung, dagegen viel zu ihrer Vertiefung beitragen.
Verwandte Gedankengadnge haben aber bei den Freunden der
Kinste wahrend Jahrzehnten mehr oder weniger bewusste Anhéan-
ger gefunden. Bis zum heutigen Tag verwickelt sich der eine oder
andere prominente Lobredner des Theaters in dhnliche anspruchs-
volle Yerschwommenheiten, ohne ihre Verderblichkeit zu ahnen. In
schweizerisch vorsichtiger Formulierung erscheinen sie ganz kurz
in Paul Lang's «BUhne und Drama der deutschen Schweiz» (1924),
da wo er vom modernen Ziircher Stadttheater sagt: «Das Anwach-
sen der finanziellen Beteiligung (des Staates) lauft durchaus parallel
mit dem Rickgang kirchlichen FUhlens. Das Theater wird in der nun-
mehr 200,000 Einwohner zéhlenden Grosstadt gewissermassen als
neue kultische Statte betrachtet.» (S.26) Es gehdrt zu den positi-
ven Zigen an Tairoffs Buch, dass er sein Erneuerungsstreben von
der Erkenntnis der BlUtezeiten des Theaters, nicht ihrer Vorstufen,
leiten lassen will. So kommt er zur schroffen Ablehnung der Wie-
derbelebung des «kultischen Theaters». Seine Methode scheint
uns richtig, wenn wir auch in der Bestimmung der Blitezeiten vallig
von ihm abweichen.

In Deutschland ist es nicht die Uebersteigerung des Kinstleri-
schen gewesen, welche dem Zustand der Auflésung ein Schein-
ende bereitet hat, sondern diejenige des Politisch-Nationalen. Aber
auch in den Formulierungen nationalsozialistischer Weltanschauung
begegnen wir dem drangenden Stil, den dynamisch undeutlichen
Begritfen, mit denen Emmel operiert hat, und auch der Berufung
auf die urspringliche, triebhafte Sphéare des Blutes. Es ist fur uns
von Interesse am Ende dieses Abschnittes zu beobachten, was ein
fOhrender nationalsozialistischer Dramatiker von
Drama und Theater erwartete. Deshalb befrachten wir kurz die
Rede, welche Kurt Langenbeck am 29. Nov. 1939 im Kinstlerhaus
in Minchen Uber die «Wiedergeburt des Dramas aus dem Geist
der Zeit» gehalten hat (Miinchen 1940 unter dem gleichen Titel ver-
offentlicht). Langenbeck wéhlt als Ausgangspunkt die Feststellung,
dass die Deutschen im Dritten Reich die Periode der Auflésung, ja

28



uberhaupt die des Individualismus mit seiner tragischen Vereinze-
lung, die mit der Renaissance begann, Uberwunden hatten. Sie
kennen die Bedingtheit des Einzelnen durch das (vélkische) Ganze,
die des Ganzen durch den Einzelnen und die daraus erwachsenden
Pilichten des Individuums. Ebenso tot wie der Individualismus ist
fOr sie das Christentum, ja die Méglichkeit des Christentums. Lan-
genbeck widmet diesem Toten ehrende, sogar schéne Worte, aber
eben solche, wie man sie bei einer Totenfeier braucht. Er ist auch
nicht der Mann, der nun aus der neugewordenen Bindung an das
Volk eilig einen primitiven Religionsersatz fabrizieren zu kénnen
glaubt. Er feiert zunachst nur mit Stolz die Tatsache, dass das
deutsche Volk aufgebrochen sei, unterwegs zu einem unbekannten,
geahnten Ziel, wéhrend die Kriegsgegner in einer «ewigen Vor-
kriegszeit» stecken geblieben seien. In dieser Hochschatzung des
Aufbruchs an sich, des unbekannten Ziels finden wir wieder jene
Neigung zum Dynamischen, zum Ungeformten, in dem noch alle
Moglichkeiten ruhen, die uns bei Emmel aufgefallen ist. Langen-
beck glaubt, der Weg werde zum Ziel einer neuen sinngebenden,
den Menschen haltenden Religion f0hren. Die Kunst, im beson-
deren die Tragédie, soll helfen, das Ziel zu erreichen, d. h. wenn
die Tragddie wieder erreicht sein wird, wird die neue Religion er-
reicht sein, denn Kunst und Religion sind dann eins. Also auch
in dieser Schrift finden wir die Hinwendung ungestillten religiosen
Verlangens zur Kunst. Es soll «dem deutschen Volk und der abend-
landischen Menschheit, die das Schicksal (und also den Glauben)
prédgende Tragodie» (S. 48) gegeben werden. Als grosses Vorbild
wird die griechische Tragdédie hingestellt. Sie erscheint an vier
Bedingungen geknlipft: (1) Die Ueberzeugung, das Leben sei end-
glltig vom Tode beschlossen, (2) Gotiglaubigkeit, (3) das Wissen,
dass Gott weder gitig, noch mitleidend, schon gar nicht mitleidig,
sondern gewaltsam, grausam, schon; nicht undhnlich der Natur
sei, und (4) die Erkenninis der Gefahrlichkeit und Bedrohung des
Daseins. Unter diesen Voraussetzungen entstanden, soll die grie-
chische Tragoédie folgendes geleistet haben: «Sie hat denjenigen
Menschen, die ... dem Unheimlichen, dem Verhéngnis, der Selbst-
zerstdrung sich preisgegeben sehen, die Méglichkeit vorgebildet,
wie man dieser gefdhrlichsten Gefahren dadurch Herr werden
kann, dass man sie, durch und durch, erleidet und dabei den Glau-
ben an die Goétter nicht nur in sich bekraftigt, sondern erst recht

29



erringt und in der eigenen Seele wie in der Welt begrindet.» (S. 25)
Es ist nicht unsere Sache zu prifen, ob diese Auffassung, die deut-
lich an Gedanken Nietzsches ankniipft, den historischen Tatsachen
entspricht. Fir uns ist das Wunschbild wichtig, das durch die Be-
rufung aut die Griechen legitimiert werden soll: «Das ist der Sinn
der Tragddie: dem Menschen zeigen, wie er am verlorensten ist;
wie et, nicht obwohl, sondern sogar we il er den besten Wil-
len fir das Richtige hat, ins Unheil stirzen kann; und wie keine
Gottheit sich seiner erbarmt, obgleich es an Einsicht und Fahigkeit
ihm nicht fehlt: also muss er durch seine Opferwilligkeit, durch
seine Bestadndigkeit und Kraft und Demut sich selbst durch sich
selbst und zugleich alles, wozu er beauftragt zu sein glaubte, ans
Ziel bringen: dann rettet er nicht nur das Dasein der Menschen
aus der Verzweiflung, sondern er rettet zugleich und vor allem
das Dasein und die Wahrheit der Gotter und bewirkt so, dass das
Unbegreifliche, immer zu Verehrende mit den Sterblichen einig
bleibe, ihnen willkommen und treu — Denn wohin ein Gott, der
von den Menschen im Stich gelassen wird? Er muss sich verbergen
vor diesen Menschen, und die werden schnell erfahren dann, dass
sie, entwurzelt und verlassen, enden mussen.» (S. 26) Im Hinblick
aut die angerufene mystische Lehre von der gottmenschlichen In-
terdependenz, die bei dusserlich ganz anders gearteten Schépfern
einer «modernen Religion» gleichfalls erscheint (Shaw), hat die
Tragodie also die weitreichendsten Wirkungen auf die Existenz der
Menschen und ihrer Gottheit. Nachdem Langenbeck das Wesen
der Tragodie so bestimmt hat, fallt es ihm leicht, nachzuweisen, dass
sie im christlichen Mittelalter nicht erscheinen konnte, dass sie
uberhaupt unmoglich sei, wo das Christentum lebt, da dort die erste
und die dritte der geforderten Voraussetzungen nicht vorhanden
sind. Aber auch nach der Renaissance, die er als Zusammenbruch
der christlichen Welt und Sieg des tragischen Individualismus fasst,
sieht er keine Entwicklungsmoglichkeit fir das, was die hochste
Kunstform fur ihn ist, bis zum Beginn der nationalsozialistischen
Revolution. Als den reprasentativen Dramatiker dieser Epoche un-
tersucht er Shakespeare. Wieder findet er schéne, ehrende Wor-
te fir eine Uberwundene Grésse, die den neuen Deutschen nichts
mehr zu sagen hat. Dabei sieht er den Elisabethaner als Beweger
von Ubersteigerten Individualitdten, in denen sich die «unkontrol-
lierbaren, unabwehrbaren Krafte» der «damonischen Natur» zer-

30



stérerisch austoben. Am Ende des Dramas bleibe der Zuschauer
«kalt, ja, irgendwie bedrickt» zurick mit dem richtigen Gefihl,
«dass ein ahnliches furchtbares und sinnloses Spiel bei der néchsi-
beliebigen Gelegenheit sich wiederholen werde», wahrend in der
griechischen Tragédie der Tod des Helden dadurch aufgewogen
werde, dass das Leben durch ihn reiner geworden sei und die
Welt besser geordnet, als sie es vorher war. Von den spateren
Dramatikern erwdhnt Langenbeck besonders Kleist, dessen «Pen-
thesilea» als bedeutendster Vorstoss in der rechten Richtung er-
scheint, und Schiller, der in der «Braut von Messina» vergeblich
versuchte, eine neue Tragédie zu schaffen, seine Ubrigen Dramen
aber immerhin der moralischen Anmassung und dem Individuaiis-
mus entriickte, indem er sie dem Ideal, dem ethischen Mahnbild
verpflichtete. Nur noch angedeutet seien die Empfehlungen Lan-
genbecks an seine lebenden Landsleute. Noch sind sie der Tra-
godie nicht fahig, da es auch ihnen an der Gottheit fehlt, die be-
nannt werden, deren Verflgungsgewalt nicht bestritten werden
kann. Vorlaufig sollen sie ihre Erfahrung dessen, was Verhangnis
ist — etwas Furchtbares, das Bew&hrung fordert und dadurch Gna-
de wird — nutzen, um Dramen des Verhdngnisses zu dichten, die
Glauben schaffen. Er zweifelt nicht, dass die wahre Tragédie bald
erreicht werden wird, einfach weil sie fir ein Volk in der Lage und
mit den (messianisch gesehenen) Aufgaben des deutschen unbe-
dingte Notwendigkeit ist. Das Erstaunlichste an dieser Rede, die
dussetlich volle Siegesgewissheit und stolze 'Genugtuung Uber die
Ueberwindung der richtig erkannten allgemeinen Zeitkrankheit zur
Schau trégt, ist die ahnungsvolle Zéhigkeit, mit der sie um die Be-
griffe der Gottferne und des Verhangnisses kreist, der hilflose Trotz,
mit dem aus eigener Kraft um die Besiegung der Gotiferne und um
die Verwandlung des Verhangnisses in eine Gnade gerungen wird.

Im Zusammenhang unserer Untersuchung sind noch einige Wor-
te notwendig Uber die angefiihrten Bemerkungen zu den Themen
Christentum-Tragédie und Shakespeare - tragischer Individualis-
mus - Gegenwart. Dass die Tragddie, wie Langenbeck sie de-
finiert, in einer christlichen Welt unméglich ist, kann nicht bestritten
werden. Sie hat in ihr keine Existenzberechtigung und scheint uns
for die Zukunft nicht erstrebenswert, da wir unsere Krafte dafir
einsetzen, die moderne Welt des Christentums wieder fahig zu
machen, statt sie zu vergeuden im Ertrotzen, Ertrdumen, Konstruie-

31



ren irgend eines nicht lebbaren Als-Ob-Surrogates. Ganzlich ver-
fehlt erscheint uns aber Langenbecks Shakespearekonzeption. Es
geht nicht an, christliches Mittelalter und individualistische Neuzeit
mit solcher Scharfe zu trennen, wie das bei ihm geschieht. Auch
Shakespeare lebte in einer christlichen Welt, hatte aber als Kinstler
das Bedurfnis und die Mdglichkeit, seine Aufmerksamkeit auf die
innerweltlichen Dinge zu richten. Er ist gerade das erste Beispiel,
an dem wir zeigen kénnen, wie das weltliche Kunstdrama und eine
Tragédie, die Langenbecks Definition nicht entspricht, ungehindert
und schoén im Bereiche des Christlichen blihen und ihre besonde-
ren Wirkungen als Dichtungen und Gemeinschaftskunstwerke tun
kénnen. Falsch erscheint uns die Behauptung, Shakespeare habe
nur gesteigerte Einzelfdlle damonischer Besessenheit gestaltet, er-
klérlich nur aus einer Sehweise, der naive symbolische Kunst nicht
mehr zuganglich ist. Die erwahnie Steigerung der shakespeari-
schen Individualgestalten besteht gerade darin, dass Typisches in
ihnen erscheint. Die komischen und tragischen Konflikte entsprin-
gen aus Gegebenheiten, die zur menschlichen Existenz Gberhaupt
gehdren, nicht nur zur Existenz im Zeitalter der individualistischen
Lésung, aus Gegebenheiten, die jeder erfahren kann, der in der
Wechselbeziehung steht zu den kleinen und grossen Gemeinschafts-
kreisen, welche ihn umgeben. Die Wirkung der Tragddien, dieser
gewaltigen, durch die symbol- und mythenkréaftigen Augen des
Dramatikers zusammengeschauten Wirklichkeitsausschnitte, mag er-
schreckend sein — gerade weil die damonischen Krafte, welche
zum Bruch der Bindungen und Ordnungen treiben, da sind und
auch ein Verhéangnis, das keiner Verstandesrechnung zugénglich
ist — kalt lassen wie die an der Empirie klebenden Gestaltungen
von Einzelféllen kénnen sie nur den, der das Typische im Einzelnen
nicht mehr erkennen kann. Der Nutzen dieser Tragédien besteht
nicht darin, «Glauben zu schaffen» — die Notwendigkeit des Glau-
bens mdgen sie vielen gezeigt haben —; sie geben aber ein Er-
leben der innerweltlichen menschlichen Situation von einem Um-
fang und einer Intensitét, die das Denken, FUhlen, Begreifen der
Zuschauer vertiefen und neu werden lassen in dem Masse als sie
ihrer Gewalt gewachsen sind. Und wer méchte von sich behaup-
ten, dass er das ganz sei?

32



	Krise

