Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft fiir Schweizerische Theaterkultur
Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Theaterkultur
Band: 16 (1946)

Artikel: Von Theaterkrisen und ihrer Uberwindung
Autor: Stamm, Rudolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-986542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-986542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VON THEATERKRISEN
UND IHRER UBERWINDUNG

DER BEITRAG EINES ANGLISTEN
ZUR DEUTSCHSCHWEIZERISCHEN
BERUFSBUHNENFRAGE

VON

RUDOLF STAMM



EINLEITUNG

Die folgenden Betrachtungen gehen von der wohlbekannten
Anschauung aus, dass das Theater, welches sich im Ablauf der
Auftihrungen immer wieder verwirklicht, die Gemeinschaftskunst
par excellence ist. Es bedarf des auf ein Ganzes hin gerichteten
Zusammenarbeitens von Dramatiker, Regisseur, Bihnenbildner und
Schauspieler und ausserdem der mitschaffenden Teilnahme eines
Publikums, wenn die AuftGhrung nicht verkrippelt werden soll.
Die Fahigkeit zu diesem Zusammenwirken der einzelnen Kinstler
und des Publikums ist keineswegs zu allen Zeiten gleich gross ge-
wesen. Sie selzt gewisse Gemeinsamkeiten des Fuhlens, Den-
kens, Erlebens und des Glaubens voraus, die dann nicht oder nur
unvollkommen gegeben sind, wenn die Welt, welche ein Theater
umgibt, in einer Gemeinschaftskrise steht. lhrer Struktur entspre-
chend ist die Theaterkunst fir solche Krisen Uberaus empfindlich;
sie bietet andererseits aber auch Moglichkeiten, bei deren Ueber-
windung mitzuhelfen.

Wir sind nicht die ersten, die aut der Suche nach einem Ge-
neralnenner fir die Leiden der hinter uns liegenden, die Gegen-
wart beherrschenden Zeit zur Formulierung Gemeinschafts-
krise kommen. lhre Anfdnge sind in der Renaissance zu suchen,
als ein neuartiges Individualbewusstsein sich auszubreiten begann;
ihre wichtigsten Kennzeichen sind die Uebersteigerung jenes In-
dividualbewusstseins, das Schrumpfen der Fahigkeit, geistige Wirk-
lichkeiten ausser dem individuellen Bewusstseinsstrom zu spiren,
das Schwinden der Bindungen an die kleinen und grossen Lebens-
kreise, in denen der Mensch steht — besonders an die geistbe-
dingten —, das Zusammenbrechen des alten Wissens um eine
verpflichtende Ordnung der Werte. Keine dieser Erscheinungen
ist unabhéngig von den anderen; sie alle kulminieren in der
Unféhigkeit, die umfassendste Bindung des europdischen Men-
schen, diejenige an die christliche Heilslehre, lebendig zu erhal-
ten. Die augenfélligste objektive Erscheinung der entstandenen
Unordnung, welcher der Verfasser begegnet ist, blickt vom Ein-
gang der Radio City, des stolzesten Wolkenkratzers New Yorks,

7



auf den Betrachter herab. Sie sei hier erwdhnt, denn die Errun-
genschaften und Leiden des modernen westlichen Menschen zei-
gen sich oft mit grésserer Klarneit in der neuen Welt als in der
alten. Jenes monumentale Mosaik zeigt auf blauem Hintergrund
zwolf gleich grosse, schwebende Engelsgestalten, welche die gleich-
berechtiglen Lebensbezitke symbolisieren, denen in der Radio
City gedient wird. [hre Namen sind: Philosophie, Hygiene, Be-
kanntmachung, Physik, Biologie, Sport, Neuigkeiten, Politik, Dich-
tung, Religion, Drama, Musik. Bei dem gekennzeichneten unge-
gliederten Nebeneinander der Lebensgebiete ist es nun aber nicht
geblieben, ganz einfach, weil es nicht gelebt werden kann. Ver-
schiedene von ihnen haben sehr starke imperialistische Tendenzen
gezeigt und versucht, nach dem eigenen Gesefz die zerstorte
Ordnung wiederherzustellen. Sie waren erfolgreich, weil der Ver-
lust der religidsen Bindung, welche unsere Wertwelt umfassen
und halten sollte, ein Vakuum gelassen hat. Wohin der Versuch,
dieses Vakuum gewissenhaft bestehen zu lassen und doch zu le-
ben, den franzdsische Existentialisten jetzt im grossen unterneh-
men, fGhren wird, bleibt abzuwarten. Vor ihnen ist es immer wie-
der durch die Verabsolutierung von Teilgebieten ausgeftllt wor-
den, was eine verwirrende Fille von Krankheitserscheinungen her-
vorgerufen hat. Sie zeigen sich an den vielen Menschen, die ihre
Berufe, in denen sie vielleicht Tichtiges leisten, zur Quelle ihrer
Wertordnung werden lassen, an den Wirtschaftsmenschen, den
Politikern, den Sozialreformern, an den Wissenschaftlern und den
Kiinstlern. In jedem Falle wird ein Legitimes zu einem Verderb-
lichen, weil sich ein aus dem Sinngefiige gerissener Teil zum Gan-
zen aufblédht. Die Verderblichkeit der Teilverabsolutierungen gibt
sich am deutlichsten dadurch zu erkennen, dass sie den Keim der
Zwietracht, Gewaltanwendung und Zerstérung in sich tragen. Uber
die Tendenz des rein wirtschaftlichen Denkens, fir das der Geld-
erfolg oder das Wohl und Wehe einer Unternehmung das Mass
der Dinge wird, zum Krieg aller gegen alle zu fihren, brauchen
wir keine Worte zu verlieren. Wohin wir gelangen, wenn die
Politiker ihre Autgaben mit pseudoreligiosem Fanatismus verfolgen,
haben wir schrecklich erlebt. Weniger allgemein wird die Tat-
sache erkannt, dass auch der menschenfreundlichste Sozialreformer
zu einem Despoten werden kann, der das Leben der Gegenwart
seiner Zukunftskonstruktion opfert, die freie Entwicklung auf allen

8



ihm fremden Lebensgebieten hemmt, der mit Propaganda und Ge-
walt etwas erzwingtf, was wachsen sollte, und dabei tétet und zer-
stért. Wissenschaftler und Kinstler, die ganz in ihrem speziellen
Kénnen aufgehen, sind zwar kaum in der Lage, sich zu aktiven
Unterdriickern zu entwickeln; es droht ihnen aber die Gefahr, in
den Lebensbezirken, in welchen sie stehen ohne «zustéandig» zu
sein, eine leichte Beute fremder Verabsolutierungstendenzen zu
werden. Sie sind in jenen Bezirken ausgelieferte Masse, genau
so wie die Vielen, die an nichts Anderes denken kdonnen als an
die Befriedigung ihrer materiellen Bedirfnisse. Ausserdem gibt
es einen Kult der Wissenschaft und einen Kult der Kunst, die ihre
Anhanger blenden und in die Irre fihren. Der Wissenschafts-
gldubige erwartet von Naturgesetzen, Entdeckungen und Erfin-
dungen Wirkungen auf Gebieten, fir die sie irrelevant sind. Als
Beispiel sei hier die Erinnerung an einen Vortrag aufgezeichnet,
den Stefan Zweig im Jahre 1933 in Basel gehalten hat. In ein-
dringlicher Weise sprach er von den lllusionen der Zeit vor 1914,
als die Menschen glaubten, die vélkerverbindenden Erfindungen
der Eisenbahn, des Telegraphen, des Telephons, des Flugzeugs
und anderes mehr machten den Krieg unméglich, und mit gerade-
zu erschitternden Worten schilderte er darauf die Erniichterung,
welche der erste Weltkrieg brachte. Das Merkwirdigste war aber
das Ende des Vortrags, als der Redner seine Unfahigkeit, eine be-
stimmte Denkform zu verlassen, dadurch offenbarte, dass er neue
Hoffnungen auf den Bestand des Friedens an die Erfindung und Ver-
breitung des Radios kniipfte. — Wenn wir auch den Kult der Kunst
als eine Zeitgefahr bezeichnen, denken wir nicht in erster Linie an
die Flucht in den Aesthetizismus, an die totale Hingabe an ein spe-
zielles Kénnen, oder an die Haltung des isolierten Kinstlers, der
ohne die Mdglichkeit des Verstandenwerdens und des Wirkens
allein seines Weges zieht und die Welt verachtet, sondern an den
«prophetischen» Dichter, der glaubt, die Last der Priester auf die
eigenen Schultern nehmen zu missen, und sich zermartert im Be-
mihen, unabhéngig von der Tradition einen geistigen Kosmos for
seine Zeitgenossen zu schaffen.

Wir sind natirlich nicht der Meinung, die Ueberwindung des
roh umrissenen Tatbestandes misse ausgerechnet auf dem Ge-
biete des Theaters beginnen. Sie, die erste und letzte Nach-
kriegsautgabe, muss aut allen Gebieten gleichzeitig angepackt

9



werden von all den Menschen, welche das Wesen des Krisen-
zustandes erkannt und seine Folgen versplrt haben, die Uberdies
verbunden sind durch eine Disposition zum Bau einer neuen Ord-
nung. Sie missen zu arbeiten beginnen, jeder in seiner Sphére,
nicht nach einem fix und fertigen Plan, nach einer Gedankenkon-
struktion, sondern im Bewusstsein und Glauben, dass ihre Arbeit
sie nicht wieder zu einem abgelegenen Sonderziel 1Ghrt, sondern
zu einer Anschauung, die frei und eigenstandig ist und zugleich
Teil eines Ganzen, in das sie sich figt.

Bei der Behandlung von Theaterfragen, welche wir uns vorge-
nommen haben, wird viel die Rede sein von den Beziehungen, die
zwischen dem Zustand einer Kunst und den geistigen und materiel-
len Verhélinissen eines Zeitalters bestehen. Dieses Vorgehen ist
der Gefahr ausgesetzt zu Ubersehen, dass ein Kunstwerk durchaus
nicht nur ein Spiegel und Produkt jener Verhaltnisse ist, dass die
Kinste ihre Eigengesetzlichkeit haben. Das Werden und
Vergehen einer Kunstrichtung steht gewiss in Beziehung zu Aende-
rungen der geistigen und materiellen Zeitverhéltnisse, aber es hangt
auch ganz unmittelbar mit rein innerkinstlerischen Tatsachen zu-
sammen. Der englische Dichter T. S. Eliot hat z. B. zur Erklarung
des fast durchwegs kimmerlichen Gedeihens des poetischen Dra-
mas im England der nach-shakespearischen Zeit die Tatsache an-
gefGhrt, dass alle Spéteren, die sich an der Gattung versucht ha-
ben, unter den Bann der Verse des Elisabethaners gefallen und
dadurch zur Schaffung von Epigonengut verdammt worden seien.
Die Lage des deutschschweizerischen Dramas kann niemand ver-
stehen, der die Wirkung der Sprachsituation Ubersieht. Obwohl
wir das Theater fiir die Kunst halten, welche auf Erschiitterungen
des Gemeinschaftskdrpers am feinsten reagiert, werden wir die
angedeutete Fehlerquelle nicht vergessen.

Wenn wir von Blite und Krisenzeiten des Theaters sprechen,
werden wir auch daran denken, dass keine Krisenzeit seit seiner
Wiedergeburt im Mittelalter so schlimm war, dass es nicht in ir-
gendeiner seiner Elementarformen munter existiert hétte.
Die Kunst des Theaters befriedigt bei Spielern und Zuschauern so
elementare Triebe — Spieltrieb, Nachahmungstrieb, Verwandlungs-
trieb —, dass sie unter Menschen, die einmal von ihr wissen, gar
nicht umzubringen ist. Gerade in den Perioden, die wir als Krisen-
zeiten bezeichnen werden, macht es sich als rein vitaler Zeitver-

10



ireib besonders breit. Wenn uns jemand enigegenhalt, in dieser
Form sei sie gerade am echtesten, freisten und schdénsten, so ant-
worten wir darauf, dass wir als Glieder der europaischen Tradition
anderer Meinung sind, bleiben uns aber bewusst, dass es ein Urteil,
ein Entscheid ist, wenn wir das mittelalterliche Mysterienspiel oder
das shakespearische Drama als Erzeugnisse von Perioden der Thea-
terblite hinstellen.

In den folgenden Abschnitten werden wir kurz die Verhéltnisse
zweier Blite- und zweier Krisenzeiten vorfGhren. Es folgt die
Behandlung einer Reihe von mehr oder weniger erfolgreichen Ver-
suchen, Krisen zu Uberwinden. Schliesslich wenden wir uns dem
Problem des deutschschweizerischen Berufstheaters in der moder-
nen Krise zu. Dabei sollen die an historischen Beispielen gemach-
ten Erfahrungen verwertet werden. Das Ueberwiegen von Bei-
spielen aus der englischen und irischen Theatergeschichte auf den
folgenden Seiten erklart sich daraus, dass der Verfasser als Anglist
mit ihnen am verirautesten ist und sie im Hinblick auf unsere ei-
genen Probleme fir ergiebig halt.

1






. BLUTE
1. Das religiose Theater des Mittelalters.

Im ausgehenden Altertum war die christliche Kirche der erbit-
tertste Feind des dekadenten Theaters. Nicht vergebens haben die
puritanischen Gegner der Bihne im 16. und 17. Jahrhundert ihre
Waffen in den Schriften der Kirchenvater gesucht. Umso erstaun-
licher ist die Tatsache, dass es ausgerechnet die Kirche gewesen
ist, die dem Theater dazu verholfen hat, sich wieder Uber die Ele-
mentarformen zu erheben, in denen es im Frihmittelalter existierte.
Nachdem im 10. Jahrhundert dramatische Elemente in die liturgi-
schen Feiern eingefigt worden waren, fihrte eine stetige Entwick-
lung zu den AuftGhrungen der gewaltigen Mysterienzyklen des
Spatmittelalters. In ihrem Verlauf wurden die Bindungen an die
Kirche gelockert. Die Spielorte wurden auf éffentliche Platze, auch
auf fahrbare Wagenbihnen verlegt; Organisation, Ausstattung,
Textgestaltung, das Spielen selbst, wurde von Laien, manchmal un-
ter geistlicher Mithilfe, besorgt. So kam es zu den ganz-, mehr-,
sogar vieltdagigen Spielen, an deren Vorbereitung die weitesten
Kreise beteiligt waren, in denen eine aus allen Sténden bestehende
Zuschauermenge mit den Spielern zusammen die christliche Ge-
schichte miterlebte von der Erschaffung der Wielt bis zum Jing-
sten Gericht. So wurde auf drastische Weise der Sinnzusammen-
hang fassbar gemacht, in dem das Sein des Einzelnen und aller
zusammen stand. In héchstem Masse waren die geistigen Voraus-
setzungen fir das Gemeinschaftswerk der Auftihrung gegeben;
die Unterordnung aller Beteiligten unter das zu schaffende Werk
héatte nicht vollkommener sein kénnen. Die beteiligten Textdichter
arbeiteten anonym, denn sie kamen sich ja nicht als Schépfer vor,
sondern lediglich als Uebersetzer der grossen Dichtung Gottes in
ein Medium, das dem schwachen Verstand des Einzelmenschen
angepasst war. Die Laienschauspieler scheinen wenig mehr getan
zu haben als laut und deutlich ihre Sétze zu deklamieren und die
Gefihle, welche den Worten entsprechen, durch Gesten darzu-
stellen, deren Bedeutung ein fiir allemal feststand. Am ehesten
trat der Spielleiter als Individuum hervor, der in den grossen Zyk-

13



len gewaltige Stoff- und Spielermassen zu béndigen hatte. Die
Zuschauer endlich, denen das vorgefiuhrte Geschehen ja zum vorn-
herein bekannt war, besassen die grossten Féhigkeiten des Mit-
schaffens durch die Phantasie, ja, sie scheinen von einer an das
Krankhafte und Erschreckende grenzenden Suggestibilitat gewesen
zu sein. Einfache Andeutungen genigten, um sie an bestimmte
Oertlichkeiten zu versetzen. In den grossen Dingen leistete ihre
Phantasie vollkommene Arbeit; in den Einzelheiten dagegen ver-
langten sie einen minutiésen Realismus, der z. B. forderte, dass
der Stein, welchen David Goliath an den Kopf schleudert, ein mit
Blut gefilltes Ei war, und dass bei der Darstellung der Taufe Christi
eine lebende Taube an einer Schnur vom Himmel, d. h. von einem
nahen Hausdach herabkam. Eine weitere hervorstechende Eigen-
schaft aller Beteiligten war eine wundervolle Naivitat, die ihnen
erlaubte, die Feier des alle verbindenden Mysteriums zu durch-
setzen mit Possen und Scherzen, kleinen und grossen Sensationen,
welche Enispannung brachten ohne im geringsten die erschuttern-
de Wirkung des Ganzen herabzumindern. Mit den komischen
Kr&mer-, Diener- und besonders Teufelsfiguren konnte viel Elemen-
tartheatralisches aus dem Bereich der fahrenden Spielleute und der
volkstimlichen Brauche kultischen Ursprungs in das Mysterienspiel
eindringen. Wir stossen dabei auf ein Beispiel der fir uns fast
unvorstellbaren Freiheit, die ein Korrelat der Gebundenheit jener
Menschen war. Will man in der modernen Welt etwas Entspre-
chendes finden, so muss man sich zum Beispiel in oberbayrische
Bauerntheater begeben, wo Einrichtungen und Tréager der katholi-
schen Kirche in einer Weise verspottet und belacht werden kon-
nen, die nur da moglich ist, wo die Gultigkeit ihrer Lehre nie zum
Problem wurde. Eine seltsame Entsprechung der mittelalterlichen
Naivitat findet sich auch in dem Stick « Green Pastures » (1930)
des Amerikaners Marc Connelly, der darin die religiésen Vorstel-
lungen der glaubigen Neger in den Siidstaaten dramatisiert hat.
Charakteristischerweise hat dieses Werk mit seiner Mischung von
kindlicher Frémmigkeit und Freude an allerlei groteskem Scherz
in den amerikanischen Staaten puritanischer Tradition Anstoss er-

regt.

In den Mysterienspielen wurde der allgemeinste Sinnzusammen-
hang, das weiteste Band, das den Einzelnen umschloss und in der
Gemeinschaft hielt, gefeiert. Darum ist ihre Entwicklung in den

14



verschiedenen europdischen Landern so parallel verlaufen, dass es
moglich ist, Uber das europdische Mysterienspiel als Ganzes eine
Reihe von Aussagen zu machen. Das ist in den folgenden Perio-
den der Theatergeschichte nicht mehr der Fall. Das religiése Spiel
ist zwar nie ausgestorben; es hat in verschiedenen Formen weiter
geblGht, nie schéner als im spanischen Barockzeitalter, und, wo es
im rechien Geiste gegeben und aufgenommen wird, vereinigt es
noch heute Spieler und Zuschauer unter idealen Voraussetzungen.

2. Das Theater und Drama Shakespeares.

In der zweiten Blitezeit des europdischen Theaters, von der
wir handeln wollen, ist die Bindung zwischen den Tragern des
Spiels auf und neben den Brettern, welche vollkommene Autfih-
rungen moglich macht, nicht mehr die religiose. Neben der reli-
giésen Gemeinschaft gibt es genug natirliche und geistige Schick-
salsgemeinschaften, welche die Menschen binden. Auch sie er-
méglichen die Gemeinschaftskunst. Es braucht auf der Buhne nicht
immer wieder das empirische Einzelne im Zusammenhang mit dem
letzten Einen zu erscheinen; es geniigt, wenn im Einzelnen die
Typen sichitbar werden, die zwischen dem Vielfédltigen und dem
Einen liegen. Das war die Sphére des shakespearischen Dramas,
und es ist die Sphéare des welilichen Kunstdramas und Theaters in
ihren BliUtezeiten geblieben.

Zwischen der Periode der Mysterienspiele und dem elisabetha-
nischen Zeitalter haben sich drei wesentliche Wiandlungen in den
englischen Theaterdingen vollzogen: Die spielenden Amateure
wurden durch Berufsschauspieler ersetzt; die nur gelegentlich be-
nuizten Spielpléatze wichen richtigen Theaterbauten; die geistlichen
Stoffe wurden durch weltliche verdrangt, die in einer grossen Zahl
von neuen Formen aufiraten. Die letzte dieser Erscheinungen ent-
spricht der fUr die Renaissance Uberhaupt charakteristischen Hin-
wendung des Interesses auf die zeitliche und rédumliche Erforschung
der diesseitigen Welt; sie wére nicht so méglich gewesen ohne die
neue, durch ltalien vermittelte Kenntnis des antiken, im besonderen
des rémischen Theaters. Bei aller Verbundenheit mit den vor-
herrschenden Zeittendenzen zeigt der elisabethanische Theater-
betrieb aber auch noch an das Mittelalter gemahnende Zige. In

15



erster Linie denken wir dabei an das Verhaltnis der Dramatiker zu
den Theatern. Ganz besonders Shakespeare zeigt im dramatischen
Bereich erstaunlich wenig von dem Individualbewusstsein und
Schopferstolz des Renaissancedichters. Diese Eigenschaften zier-
ten die Epiker, Lyriker und die Dramatiker mit literarischen Ambi-
tionen wie Ben Jonson, der im Sinne der zeitgendssischen Poetiken
regelrechte Tragédien und Komédien schuf. Shakespeare und die
Mehrzahl seiner Berufsgenossen kiUmmerten sich wenig um diese
Theorien; durch dussere Notwendigkeit gezwungen, arbeiteten sie in
engem Kontakt mit den lebendigen Buhnenkraften um sie herum —
mit Schauspielern und Zuschauern — und waren wahrend des gan-
zen dramatischen Arbeitsprozesses durchaus auf die AuffGhrung
gerichtet. Im gelungenen Spiel suchten sie die ErfUllung ihrer Tatig-
keit; nur so kénnen wir uns die Gleichgultigkeit eines Shakespeares
gegeniber dem weiteren Schicksal seiner Texite erklaren. Damit
rUhren wir an das Geheimnis der Grosse jener Theaterperiode. Es
bestand in der Harmonie zwischen den Kraften, welche zur Auf-
fihrung gehdéren. Es gab keinen bewussten oder unbewussten
Kampf um die Vorherrschaft unter ihnen. Immerhin sei darauf hin-
gewiesen, dass sich noch zu Shakespeares Lebzeiten ein solcher
Kampt auf der HolbiUhne der Stuartkonige anbahnte, die am An-
fang einer raschen Entwicklung stand. Dort gerieten Ben Jonson,
der Konkurrent Shakespeares, der ein betrachtliches Mass des er-
wahnten Dichterselbstbewusstseins besass, und Inigo Jones, der
geniale Architekt und BUhnenbildner, einander in die Haare, weil
jeder von ihnen die eigene Leistung als das Priméare ansah. In
den Volkstheatern gab es Derartiges noch nicht. Der Dramatiker
schuf auf die Vorfihrung hin; die Schauspieler ordneten sich mit
der gleichen Selbstverstandlichkeit dem Gesamtunternehmen ein.
Ansétze zu Staralliren zeigten hochstens die populéren Komiker.
Ein Konflikt mit dem Bihnenbildner war schon darum unméglich,
weil der Dramatiker dessen Aufgabe weitgehend selbst |ste.
Durch sein Wort rief er Ort und Zeit vor den Zuschauern auf und
charakterisierte beide gerade so genau, wie es seiner Gesamtkon-
zeption zutraglich war. Die Zuschauer, ohnehin verliebt in das
schéne klingende Wort, brachten die Energie, die mitschopferische
Kraft ins Theater, um nach den Winken der Wortregie die Quali-
taten vieler, Uber ganz Europa und den Orient verstreuter Oertlich-
keiten und aller méglichen Tages-, Jahres- und Menschheitszeiten

16



zu spiUren. Von grdsster Wichtigkeit ist ferner, dass dieses Publi-
kum nicht einer einzelnen, vornehmen, reichen oder intellektuell
besonders regen Schicht entstammte; alle Stinde waren in ihm
vertreten. Zwischen der dusseren sozialen Reichweite eines Thea-
ters und der inneren Reichweite des Dramas, das darin gespielt
wird, besteht ein geheimnisvoller Zusammenhang. Wenn jetzt die
Frage gestellt wird, welches denn die gemeinsamen Voraussetzun-
gen waren, die alle Theaterkrifte und das Publikum einten und
grosser Auffihrungen fahig machten, so ist nicht mehr auf die
Religion hinzuweisen, sondern auf ein brennendes Interesse am
Menschen und seinem Schicksal in dieser Welt und aut ein natio-
nales Kraftgefihl, das aus der Erfahrung tiberstandener politischer
und religiéser Krisen stromte.

Unter diesen Verhaltnissen sind die Dramen Shakespeares ent-
standen, so vielgesichtige Schépfungen, dass sie einerseits um des
in ihnen enthaltenen Elementartheatralischen willen von den Buh-
nen aller Folgezeiten gespielt wurden, wahrend andererseits die
romantischen Kritiker und ihre Nachfolger immer wieder andeute-
ten, diese vollkommenen Dichtungen wirden durch die Uebertra-
gung auf die Breiter nur verdorben und entweiht. In diesem Urteil
steckt ein wahrer Kern: ein Theater, das die Harmonie unter den
schaffenden Kraften mit den geistigen Voraussetzungen tir das Ge-
deihen symbolischer Kunst verloren hat, ist tatsachlich zur Stim-
perei verurteilt, wenn es Shakespeare zu spielen versucht. Das
Wesen solcher Kunst ist die Darstellung des Individuellen und des
Typischen, des Empirischen und des Idealen in Einem. Da Shake-
speare ganz ursprunglich dieser Darstellungsweise gemass gelebt
und gestaltet hat, nennen wir ihn einen naiven Symboliker. Seine
Werke sind zugleich subjektiv und objektiv: ihre Verse sind das
Erfahren eines einzelnen, unerhort erlebnisfdhigen Geistes; sie sind
aber auch von Generationen ganz unmittelbar als charakteristisches
menschliches Erfahren erkannt worden. Seine Figuren und Schick-
salslaufe besitzen die Unmittelbarkeit, den ganzen Zauber des
Einmaligen und zugleich die Autoritat des Ueberindividuellen und
Zeitlosen. Er kennt nicht die versponnene Verlorenheit subjektivi-
stischer Dramen, nicht die trennende Schwere naturalistischer, in
die psychologische, soziale, historische Empirie verstrickter Werke,
nicht die nur mittelbare Wirklichkeitsbeziehung der Allegorien und
Problemdramen. Seine Kunst ist verbindlicher, unausweichlicher

17



als irgendeine der anderen Gattungen. In ihr haben, gerade wie
die verschiedenen Theaterkrafte im &usseren Bezirk der elisabetha-
nischen AuftGhrungen, Kréafte des Geistes und der Seele harmo-
nisch in Eins gearbeitet, die spater auseinanderbrechen und als
Gegensatze auftreten sollten. Die empirische Seite seiner Kunst
ist reich an beobachteten, an realistischen Zigen; und doch kann
sie nicht mit dem modernen Realismus gleichgesetzt werden. Hatte
Shakespeare das, was er gestalten wollte, mit der modernen Treue
gegen die empirischen, im besonderen psychologischen Einzelhei-
ten wiedergegeben, so waren gerade seine machtigsten Werke auf
das, sagen wir, zehnfache ihrer Lange angewachsen. Er begnigte
sich mit den wesentlichen, den symbolstarken Ziigen und steigerte
sie zu héchster Ausdruckskraft und Lebendigkeit. Seine Methode
umfasste, was spater in gesonderte Techniken zerfiel: Realismus,
Expressionismus, Symbolismus. Auf die unbedenklichste Weise liess
er weg, was sein Ausdruckswille nicht brauchte, und oft bediente
er sich der mythisch-poetischen Abkirzung, um komplizierte Sach-
verhalte zu meistern (der Anfang des «Konig Lear»). Weil Shake-
speare Individuelles und Typisches in Einem fasste, war er geneigt,
Stoffe und Figuren aus dem Erinnerungsschatze der Vélker zu
nehmen, statt sie zu erfinden. Es bestand keine Notwendigkeit
tGr ihn, private, einzigartige Symbole zu schaffen {ir das, was er
zu sagen hatte. Das trifft auch im Sprachlichen zu. Da schoépfte er
aus der frischen, unverbrauchten und bilderreichen Volkssprache
seiner Zeit und steigerte sie zu Figungen, die das Jetzt und Immer
seines Erfahrens tragen konnten.

Werfen wir einen Blick auf die dargestellten Schicksale, so stel-
len wir fest, dass es sehr oft um Konflikte zwischen dem Einzelnen
und der Gemeinschaft geht, um den Bruch der Bindungen und
Ordnungen, in denen der Mensch steht, aus Verbrecherwillen, aus
Schwache, aus Uebermass, aus Leidenschaft oder Verhangnis und
um das Unheil, das dabei tiber Schuldige und Unschuldige kommt,
oder kommen kénnte; das zweite in den zum glicklichen Ende
gefUhrten Spielen. Den Anblick des Schrecklichen, der Vernich-
tung der Hellen, Schénen und Hochbegabten durch Verhangnis
und fremde Schuld, vermag der Dichter zu tragen, ohne in Ver-
zweiflung und Pessimismus zu fallen. So wenig wie das Leben
selbst bietet er Schuld und SUhne-Rechenexempel, so wenig wie
das Leben selbst weicht er ihnen konsequent aus. Er stellt dar.

18



Das genlgt ihm. Mit Interpretation, Diskussion und Lehre hat er
nichts zu tun. Er stellt auch, nochmals wie die dussere Wirklich-
keit selbst, den Zusammenhang mit dem Religiésen nicht her. Der
Zuschauer kann ihn herstellen; nichts hindert ihn daran, nichts
zwingt ihn dazu. Kein Wunder, dass die romantischen Kritiker in
ihrem Bestreben, den Dichter zu verherrlichen, glaubten, sie
muUssten ihn mit dem Welilschopfer selbst vergleichen und damit
der Vergdtzung der dichterischen Phantasie den Weg bahnten.
Von solcher Verwirrung war Shakespeare weit entfernt. Er schuf
seine Bilder der diesseitigen Welt mit all ihrem Glanz, ihrer Sisse
und ihrer Verlorenheit; nie dachte er daran, er kdonnte damit etwas
zu ihrem Heile im religidsen Sinne getan haben.

ll. KRISE

1. Die Kluft zwischen Theater und Dichtung

zur Zeit der Romantik in England.

Nach diesen zwei Blitezeiten, seien zwei theatralische Krisen-
zeiten charakterisiert: die englische Romantik und die deutsche
Periode nach 1914. Blicken wir auf die Londoner Theater zu Be-
ginn des vergangenen Jahrhunderts, so fallt uns sogleich die be-
unruhigende Tatsache auf, dass sich damals die Wege der Dich-
tung vollkommen von denen des Theaters getrennt hatten. Ob-
wohl| eine ganze Reihe der hervorragendsten Dichter Englands ihre
Werke schufen, blieben sie fast ganzlich ohne Wirkung auf das
Theaterleben. Was waren die Grinde dieser Erscheinung? Sie
sind bei den Theatern sowohl als auch bei den Dichtern zu suchen.
Auf der Theaterseite missen wir ein paar Tatsachen anfiihren, die
mit der geistesgeschichtlichen Situation wenig zu tun hatten: die
eigentUmliche gesetzliche Regelung, welche nur den Haupthdusern
Drury Lane und Covent Garden die Pflege der sogenannten
legitimen Gattungen (Tragddie, Komddie und ihrer Zwischenfor-
men) erlaubte und die Nebentheater auf die Opern, Singspiele,
Pantomimen, eifc. verwies. Die Pantomimen, gewaltige Revuen,
angefillt mit den Atftraktionen rein mimischer Kunst und ausgestat-
tet mit raffinierten szenischen Mitteln, waren im Laufe des 18. Jahr-

19



hunderts zu Lieblingen des Publikums geworden. Um bestehen
zu konnen, mussten auch die Direktoren der Haupttheater der-
artige Schausticke in ihr Repertoire aufnehmen und womédglich
jedesmal alle Konkurrenten an Pracht und Abwechslung Ubertref-
fen. Gerade im Hinblick auf diese kostspieligen Darbietungen
wurden die Haupthduser bei den Neubauten, die um die Jahr-
hundertwende mehrfach vorkamen, so sehr vergrdssert, dass sie
schliesslich fur ein differenziertes Spielen der «legitimen» Sticke
zu gross waren. Man vergass, dass den Dimensionen eines Schau-
spielhauses durch die Grésse der menschlichen Gestalt und den
Umfang der nicht forcierten menschlichen Stimme ganz bestimmte
Grenzen geselzt sind. Das Publikum, welches die Uberdimensio-
nierten Hauser bevolkerte, war zahlreicher als das der elisabethani-
schen Zeit, aber sozial einférmiger — ein ausgesprochenes Mittel-
standspublikum — und im Ubrigen abgebrihter. Trotz alledem
stand der Theaterbetrieb nicht still. Einzelne grosse Schauspieler
— nach Garrick Mrs. Siddons und John Philip Kemble, dann die
Romantiker Edmund Kean und William Macready — rissen die Zu-
schauer immer wieder hin in weinerlichen Tragddien und Komdédien
des 18. Jahrhunderts und in Shakespeare. Dazwischen erlaubte sich
die Hauptstadt dann und wann eine fragwirdige Sensation wie im
Jahre 1804, als der dreizehnjahrige Master Betty zum zehnten
Weltwunder erklart und zum Zentrum einer Schauspielsaison ge-
macht wurde. Das wertvolle éltere poetische Drama erwies sich
nur als lebensféhig, wenn es von Stars getragen wurde. Was die
Inszenierungen angeht, so machte sich in dieser Periode zuerst
das Bedirfnis nach historischer Treue geltend, das bald den BUh-
nenbildner zum Konkurrenten des Dramatikers werden liess.

Im ganzen ist es so leicht zu begreifen, dass die romantischen
Dichter sich vom Theaterbetrieb fern hielten und ihn verachteten,
ja, den geliebten Shakespeare zu schade fiir ihn fanden. Immer-
hin hatte es zum Teil in ihrer Macht gelegen, eine Aenderung her-
beizufihren. Fast alle haben mindestens einen Versuch gemacht,
for die BUhne zu schreiben. Am erfolgreichsten war Byron, aber
auch sein Erfolg hatte wenig Wirkung. Charakteristisch fir Words-
worth, Coleridge, Southey, Shelley, Keats und ihre Nachfolger Ten-
nyson, Browning und Swinburne ist das Buchdrama und die Biih-
nenverachtung geblieben. Dies erklart sich aus &usseren Grin-
den wie den angegebenen, aber gewiss auch aus dem Wesen

20



diesei Dichter selbst. Im Gegensatz zu ihren bewusst auf die gesell-
schaftliche Wirklichkeit ausgerichteten klassizistischen Vorgangern
beschritten sie den inneren Weg. Sie fanden im personlichen,
ja im privaten Erleben ihren Stoff. Coleridge theoretisierte zwar
Uber die Gabe der Dichterphantasie, im Vielfaltigen das Eine zu
fassen, im Persdnlichsten das Allgemeinste lebendig werden zu
lassen; sie vermochte aber weder ihn noch die anderen Dichter
der Zeit so aus ihrer subjekfivistischen Sonderung zu befreien, dass
sie des grossen poetischen Dramas fahig geworden waren. Byron
im besonderen vermochie in denjenigen seiner Dramen, die wirk-
lich lebendig sind, den Ichkreis, der ihn umgab, ebensowenig zu
durchbrechen wie in seinen lyrischen und epischen Dichtungen.
Einem Nichtbereitsein der Theater und ihres Publikums entsprach
so ein Nichtkénnen der Dichter,

2. Die Sonderungen

im deutschen Zwischenkriegstheater.

Viel radikaler waren die Sonderungen, von denen wir in unse-
rer Einleitung gesprochen haben, im Deutschland der Zeit nach
1914 vollzogen. Noch eindricklicher als im Falle der englischen
Romantik erweist sich da die Welt des Theaters als Spiegel der
Krisen, welche die geistige Welt und den ganzen sozialen Kérper
erschitterten. Hier handelte es sich nicht um ein Theater ohne zeit-
gendssisches D ram a. Die Produktion war aber derart, dass Bern-
hard Diebold, einer ihrer besten Chronisten, seine Darstellung
«Anarchie im Drama» taufte. Verloren war die symbolische Schau-
weise, ohne die der Volldramatiker nicht denkbar ist, iberwunden
der Naturalismus, der ein Versuch gewesen war, ohne jene Schau-
weise, durch Anklammern an das Empirische und Einzelne Drama
zu schaffen. Je konsequenter die naturalistischen Texte gewesen
waren, desto ungeeigneter waren sie fir das Theater, weil das Zu-
fallige und Aeusserliche durch Haufung nicht interessant gemacht
werden kann. Das naturalistische Drama zog denn auch frihzeitig
Elemente des Tendenz- und Problemstiicks an und ging schliesslich
ganz in dieser Gattung auf, deren Reprasentanten zwar ein kur-
Zes, in glnstigen Féllen aber sehr intensives Biihnenleben beschie-
den war. Was sonst auf den Naturalismus folgte, war zum grossen

21



Teil nicht weniger entfernt vom auf die BUhnenverwirklichung hin
geschaffenen kommunikationstdhigen Drama. Wir haben gesprochen
von dem Aufstand, dem Ganzheitsanspruch einzelner Lebensge-
biete in der modernen Welt. Der Blick auf die Arten und Abarten
des expressionistischen Dramas lehrt, dass unter den Seelenkratten
der einzelnen Menschen entsprechende Unordnung entstanden ist:
Auflehnung des Triebhaften gegen das Geistige, des Unterbewuss-
ten gegen das Bewusste, oft begleitet von einem Totalitatsanspruch
des rebellischen Triebs. Bei Diebold treffen wir die folgenden Dia-
gnosen: «Die vollig unbeherrschte Seele der neuen Poeten, Maler
und Musiker spricht nur den Lokaljargon des geschlechilichen oder
sentimentalen Augenblicks; nicht das symbolische Wort, das mitge-
teilter Geist ist.» und «Die formlose Freiheit ihres Ichs ist Solipsis-
mus und Nabelbeschauung — aber sie nennen sie das gebéarende
Chaos.»' Das aus einer privaten, ja separatistischen Schau stam-
mende Ichdrama der Expressionisten zeigt die Welt in seltsamen,
oft faszinierenden Verzerrungen und Fratzen; es kann zu interes-
santen Buhnenexperimenten fuhren, aber nicht zu mehr. Hier sei
darauf hingewiesen, dass das Urteil, ein Drama sei ein schlechter
Text tir das Gemeinschaftsereignis der AuffGhrung, nur fiir denjeni-
gen bedeutet, es sei schlechte Kunst, {ir den jedes gute Drama auf
die Auftiihrung hin geschrieben sein muss. Viele expressionistische
Dramen sind als literarische Werke gute Kunst, wenn wir darunter
in notwendiger Form mitteilbar gemachtes Erfahren verstehen.

Der Theaterapparat zeigte sich auch dieser dramatischen Krise
gewachsen. Ja, es scheint sogar, dass die elementaren Krafte des
Theaters, die im Verlaufe der europaischen Kulturentwicklung zu
Tragern einer grossen Gemeinschaftskunst geworden sind, immer
ein wenig triumphieren, wenn jene Kunst zerbricht und sie so frei
werden. Das Uberzeugendste literarische Dokument dafir, dass
auch im Theatralischen die Teile im Einklang mit dem Rhythmus der
Zeit sich erhoben und das Ganze zu sein tfrachteten, ist das Buch
«Das entfesselte Theater», welches Alexander Tairoff, der Schopfer
des Moskauer Kammertheaters, zwischen 1915 und 1920 schrieb
und das 1923 in deutscher Uebersetzung erschienen ist. Zu Be-
ginn seines Werkes wirft Tairoff den Dramatiker verachtungsvoll
Uberhaupt zum Theater hinaus. DerSchauspieler wirdin den

1 «Anarchie im Drama», 4. Aufl., Berlin 1928, 26{.

22



Mittelpunkt gestellt und sein Primat damit begriindet, dass es lange
Perioden in der Theatergeschichte ohne BiUhnensticke gegeben
habe, aber keine ohne Schauspieler. Blite und Dekadenz des
Theaters sollen einzig und allein vom Stand der schauspielerischen
Meisterschaft abhangen. Versagt sie, so drangt sich die Literatur
in den Vordergrund. An zweiter Stelle wird dem Spielleiter ein
wichtiger Platz eingerdaumt: «Nein, die Rolle des Spielleiters im
Theater ist eine ungeheure und je mehr das Theater auf dem Wege
seiner Vervollkommnung und Selbstoffenbarung fortschreiten wird,
desto bedeutender wird sie werden, denn dann wird der Spielleiter
zugleich auch der Dramatiker sein, der in Gemeinschaft mit der
Schauspielergenossenschaft dieses oder jenes Werk schafft und
szenisch verwirklicht.» (S.63) Kihner als am Anfang behauptet
Tairoff dann weiter: «Wir wissen, dass die Blitezeiten des Thealers
dann eintraten, wenn das Theater aut geschriebene Sticke verzich-
tete und sich sein eigenes Szenarium schuf.» (S.66) Die Hoffnung
wird ausgesprochen, dass sich dieser Idealzustand bald wieder er-
reichen lasse. Bis es soweit ist, muss das Theater die Literatur als
Material benutzen. «Nur ein derartiges Verhaltnis zur Literatur ist
ein echt theatralisches, denn sonst hort das Theater unweigerlich
auf, als auf sich selbst gestellte Kunst zu existieren und verwandelt
sich in einen besseren oder schlechteren Diener der Literatur, in
eine Grammophonplatte, die die ldeen des Autors wiedergibt.»
(S. 67) Eine Polemik gegen den englischen Neugestalter der Bih-
ne Gordon Craig folgt, weil dieser der Meinung war, der Spiel-
leiter musse ein getreuer Interpret des aufzufihrenden Werkes sein.
Bei allem Respekt vor der Weise der Commedia dell’arte sind diese
Meinungen Tairoffs von jedem, der in der européischen Tradition
steht, abzulehnen. Sie entspringen der Unféhigkeit, das harmoni-
sche Zusammenwirken der verschiedenen Theaterkrafte in Gedan-
ken zu vollziehen. Entweder der Schauspieler oder der Dramatiker!
Das ist das antithetische Denken von gestern. Zur Entschuldigung
Tairoffs ist anzufUhren, dass er offenbar einen modernen Dramati-
kertyp bekampft, der theaterfremd ist und nicht mehr auf die Auf-
fGhrung hin zu schreiben versteht, und zweitens, dass er den so
stolz aus dem Hauptportal gewiesenen Dramatiker bald unter dem
Namen «Dichter» wieder durch ein Hintertirlein hereinldsst, um ihm
eine bescheidene Gehilfenstelle anzubieten. «Der Helfer des Thea-
ters beim Verfassen des Stiickes muss der Dichter sein.» (S. 71)

23



Tairoffs Buch vertritt eine Zeittendenz in der extremen Form.
Es sei darauf hingewiesen, dass der neben ihm arbeitende, bedeu-
tendere Stanislawskij sie zu Uberwinden wusste. In seinem 1938
erschienenen Werk Uber den Schauspieler, dessen deutsche Ueber-
setzung «Das Geheimnis des schauspielerischen Erfolgs» heisst,
lehrt er neben vielen-anderen wesentlichen Dingen eine Technik,
durch die sich der Spieler zum treuen Interprefen des Dichters
machen und dabei die eigenen Méglichkeiten zur vollsten Entfal-
tung bringen kann.

Was Tairoff programmatisch gefordert hat, hat sich aus der
Logik der Gesamtsituation heraus in deutschen und anderen Thea-
tern praktisch ereignet. Angesichts der Theaterschwache der Dra-
matiker nahmen begabte Schauspieler die ganze Last der Auf-
fOhrung auf sich. Der Star, der seine Virtuositdt am besten in
minderwertigen Sticken und unter mittelmassigen Spielgefahrten
zeigt, dem es zuerst und zulefzt darauf ankommt, in den ver-
schiedensten Rollen sich selbst darzustellen, die eigenen Beson-
derheit auszuschlachten, war keine seltene Erscheinung. Seine
Unfahigkeit zu jener Verwandlung, durch die Spieler und darge-
stellte Figur fur die Dauer der Auffihrung schlechthin eins werden,
zu jenem stillen und selbstlosen Hinhorchen auf den Willen des
Dichters, welches allein zur werkireuen Interpretation und zur selbst-
versténdlichen Einordnung in ein Ensemble fihrt, entspricht den
Schwéachen des in den Ichkreis verbannten Dramatikers. Wenn der
Verfasser seine Erinnerung an ein in Minchen und Berlin am Ende
der zwanziger Jahre intensiv miterlebtes Theaterjahr liberprifi, so
fallt ihm auf, wie viele schart umrissene, bihnenbeherrschende
Schauspielergestalten er vor sich sieht und wie wenige ganze
Werkinterpretationen.  Werkinterpretationen sind hauptsachlich
dann unvergesslich geworden, wenn durch einen Zufall die Beson-
derheit einer Rolle mit der Besonderheit eines Darstellers im Ein-
klang stand. Es wére natirlich falsch, die beim Theaterbetrieb der
neueren Zeit unvermeidbare Tatsache als Krisenerscheinung hin-
zustellen, dass der grosse Schauspieler manchmal an ein schwaches
Stuck gerat, das er wirklich nur durch seine ganz persdnliche Kunst
retten kann, und dass ihm dieses Unternehmen hin und wieder
Freude macht. Die Frage ist aber die, ob er bewusst oder unbe-
wusst solche Sticke, die ihm ausgeliefert sind, den anderen vor-
zieht, welche den ganzen Dienst, die selbstvergessene Verwand-

24



lung verlangen, ob er dieses Dienstes Uberhaupt fahig ist oder

die grossen dramatischen Werke zum eigenen héheren Ruhm zer-
bricht.

Der Schauspieler ist nicht das einzige Element gewesen, das
sich gegen das Ganze aufgelehnt hat. Wir haben schon einmal
auf die wichtige Rolle der R e gie hingewiesen. «Die Muse des
genialen Reinhardt wurde die Schutzpatronin der unmindigen Dra-
matiker; der Verwandlungs-Apparat, die Drehbihne und die Rhyth-
mik des Kinos wurden in Tat und Wahrheit dramaturgische Prinzi-
pien,» lesen wir bei Diebold. (S.34) Und die meisten, welche
eine grossere Zahl von Reinhardtproduktionen gesehen haben,
werden die Gefdhrdung gespurt haben, in welcher dieser geniale
Bihnenherrscher dauernd stand: das dramatische Werk nur als Text
und Mittel zu gebrauchen, um durch den reichsten Einsatz an ver-
feinerten theatralischen Mitteln Triumphe zu feiern. Es gab natir-
lich genug zeitgendssisches Gut, das durch keine andere Methode
prasentabel gemacht werden konnte. lhre Fragwirdigkeit wurde
dann sichtbar, wenn ein Drama von erwiesener dichterischer Kraft
durch tietgreifende Amputationen, Umstellungen, vielleicht sogar
das Aufpfropfen fremden Gutes fir die neue szenische Konzeption
hergerichtet wurde. Es ist leicht, sich Uber solche Operationen zu
entsetzen, ohne ein Recht dazu zu haben. Der Akademiker, der
einfach aus Treue gegen das Historische die alteren Dramen tir
unberihrbar erklart, hat dieses Recht zum Beispiel nicht. Gerade
ein Ueberblick wie der gegenwaértige, in dem es darauf ankommt,
die Zusammenhénge zwischen sonst isoliert betrachteten Erschei-
nungen aufzudecken, muss klar machen, dass der Theatermann,
der an den grossen dichterischen Dramen selbstherrlich herum-
schneidert, oft nicht allein dem eigenen, autonomen Formirieb ge-
horcht, sondern auch dem fein herausgespirten Willen seines Pub-
likums. Es wére verwunderlich, wenn die Zeit, fur die das natura-
listische und das expressionistische Drama charakteristisch sind, die
Kunst Shakespeares hatte adaquat vermitteln kénnen. Sie gab so
viel von ihr, wie sie verstehen konnte, und die schneidernden
Regisseure und Dramaturgen waren gerade durch ihre Selbst-
herrlichkeit ihre getreuen Sachwalter. Durch die Art, wie sie die
Werke der theatralischen Blitezeiten interpretieren und die In-
terprefationen aufnehmen, verraten alle Beteiligten, auch das klat-
schende Publikum und die beiféllige Kritik, ihr Mass.

25



Es ist fast selbstverstandlich, dass in der Zeit des entfesselten
Theaters auch der BUhnenbildner den Hang zum Durchbren-
nen und zum Nachschleifen aller anderen Theaterkrafte kannte.
Der krasseste Fall der Vorherrschatt des Technischen war die Pisca-
torbiihne in Berlin, wo tir Schauspieler und Dramatiker nur sekun-
dére Aufgaben Ubrig blieben. In ihren weniger monomanischen
Formen haben die Experimente mit dem Technischen immerhin zu
wertvollen neuen Erkenntnissen gefihrt, besonders aut den Ge-
bieten der Raumgliederung und der Beleuchtung.

Ein weiterer Aspekt dieser Theaterkrise sei eingehender behan-
delt. Wie innerhalb des Theatralischen die einzelnen Krafte méach-
tig zur Verabsolutierung drangten, so auch die Welt des Theaters
als Ganzes. Der Durst nach Ersatzmitteln, den die schon lange
dauernde religiose Krise immer unertraglicher werden liess, wollte
im Theater Labung finden. Man versuchte, das Theater in eine
Kult- und Weihestatte zu verwandeln. Mit grosser Deut-
lichkeit tritt diese Tendenz in einem Buch von Felix Emmel, «Das
ekstatische Theater» (Priem 1924) hervor. Es beginnt mit einer ver-
zweitelten Klage Uber die Not der Zeit: «Das Kainszeichen dieser
Zeit heisst: Auflésung. Wirtschaftliche, soziale, politische Zerset-
zung zehrt am erschitterten Korper Europas. Das materielle Dahin-
leben, das blosse Nicht-Sterben-missen verbraucht heute fast alle
Krafte des deutschen Menschen. Eine ungeheure Vorteilsver-
seuchtheit wuchert. Dollar-Besessenheit. Sachwert-Psychose. Ein
Kampt aller gegen alle. Europa fiebert. Dazu kommt in immer
grauenhafterer Form die Auflésung des i nn e re n Menschen. Der
Intellekt, der rechnerische Verstand als starkste Waffe im Daseins-
kampf hat sich die Herrschaft Uber alle seelischen Bezirke des Men-
schen angemasst. Alle kulturhatten Bindungen sind durch die Lau-
ge seiner Zergliederungen angefressen. Die Bindungen von Mensch
und Landschaft, von Mensch und Mensch, von Mensch und Volk,
von Mensch und Ewigkeit sind gelést. Die Quelle, aus der allein
Kultur stromt, ist vergiftet. Religidse Bindung gilt als Dummheit
und Aberglauben, ethische Bindung als Vorurteil und Rickstandig-
keit, kinstlerische Sehnsucht nach Ausdruck der Seele als ein Zei-
chen des «Bourgeois». Die Einheit des Menschen zerbricht. Ein Cha-
os wirrer Strebungen bleibt zurlick.» (S. 1) Emmel schildert ebenso
eindringlich die Auflésungszeichen im Bezirk des Theaters und Dra-
mas. Er wendet sich gegen den Theaterbetrieb der Sinne und der

26



Nerven und gegen das Drama des psychologisierenden Intellekts.
Die Rettung soll kommen aus der Ekstase des Blutes; die Herrschaft
des Intellekts soll abgeldst werden durch die eines triebhaften Un-
terbewussten. So verfehlt Emmel den Weg zu einer neuen Harmonie
und Ganzheif; er wird weiter getrieben im damonischen Kreis. Aus
der Ekstase des Blutes sieht er wieder ein Drama und ein Theater
entsiehen, die mit dem Zuschauer kultisch verbunden sind und den
Menschen aus seiner Verlorenheit erlésen. Er beruft sich darauf,
dass das Drama in seinen Anfangen immer zum religidsen Kult ge-
hort hat. Ohne diesen Bezug kann es seine Aufgabe nicht erfiillen.
Seit Shakespeare ist es allerdings aus dem Zusammenhang einer
bestimmten Religion geldst worden. Heute soll es den «Rhythmus
des Schicksalsstroms» fOhlbar machen im «Theater des Schicksals»:
«Selbst in unserer Zeit ..., die keine Einheit religiésen Glaubens
mehr kennt, kann das Drama seinen religidsen Mutterboden nicht
verleugnen. Zwar sind alle rein konfessionellen Bindungen unwie-
derbringlich dahin. Aber die Bindung an das Geheimnis des
menschlichen Schicksals bleibt. Der Mensch empfindet heute we-
niger als je sein Schicksal allein als sein Werk. Wenn er das tate,
so wirde das den Tod des Dramas bedeuten. Gerade das Ge-
schlecht, das durch den Weltkrieg ging, weiss, dass ausser dem
menschlichen Willen und der menschlichen Erkenntnis noch andere
Maéchte sein Dasein formen. Machte, deren Richtung wir alle dun-
kel spiren, die sich unserer wachen Erkenntnis jedoch wie unserer
willensméassigen Erfassung entziehen. Deshalb glaubt es wieder
an den dramatischen Dichter in seiner urspringlichsten Wesenheit:
an den Seher, an den Uberlogischen Deuter und Gestalter
menschlichen Geschicks. Das Drama ist uns wieder kultische Zu-
flucht, zu der wir aus dem chaotischen Bruchstick des eigenen Le-
bens fliehen, um in ihm den befreienden Rhythmus des Schicksals
zu spiren. Der Dramatiker wird wieder Mittler des Gottlichen, der
den Puls Gottes klopfen fUhlt und ihn in den Rhythmen mensch-
licher Schicksale gestaltel. Die ehemals konfessionell glaubige
Verbundenheit verwandelte sich in eine kultische Bindung an den
dichferischen Menschen.» (S. 251f.) Wir haben die charakteristische
Uebersteigerung der Anspriche an die Kunst vor uns. In einem
drangenden Stil, in eigentimlich dynamischen und nebelhaften
Worten wird vom Sehertum des Dichters, «das eine Vertiefung des
Religiésen zum Schicksalhaften bedeutet», und von der kultischen

27



Natur der Bihne geredet. Die bestimmenden Krafte werden in
der vitalen, triebhaften Sphare des Blutes gesucht. Ein solches
Unternehmen steht selbst durchaus innerhalb der Krise; auf den
aufgeriihrten und vermischten Gebieten des Religiésen, des Dich-
terischen, des Dramatischen und des Theatralischen kann es nichts
zu ihrer Ueberwindung, dagegen viel zu ihrer Vertiefung beitragen.
Verwandte Gedankengadnge haben aber bei den Freunden der
Kinste wahrend Jahrzehnten mehr oder weniger bewusste Anhéan-
ger gefunden. Bis zum heutigen Tag verwickelt sich der eine oder
andere prominente Lobredner des Theaters in dhnliche anspruchs-
volle Yerschwommenheiten, ohne ihre Verderblichkeit zu ahnen. In
schweizerisch vorsichtiger Formulierung erscheinen sie ganz kurz
in Paul Lang's «BUhne und Drama der deutschen Schweiz» (1924),
da wo er vom modernen Ziircher Stadttheater sagt: «Das Anwach-
sen der finanziellen Beteiligung (des Staates) lauft durchaus parallel
mit dem Rickgang kirchlichen FUhlens. Das Theater wird in der nun-
mehr 200,000 Einwohner zéhlenden Grosstadt gewissermassen als
neue kultische Statte betrachtet.» (S.26) Es gehdrt zu den positi-
ven Zigen an Tairoffs Buch, dass er sein Erneuerungsstreben von
der Erkenntnis der BlUtezeiten des Theaters, nicht ihrer Vorstufen,
leiten lassen will. So kommt er zur schroffen Ablehnung der Wie-
derbelebung des «kultischen Theaters». Seine Methode scheint
uns richtig, wenn wir auch in der Bestimmung der Blitezeiten vallig
von ihm abweichen.

In Deutschland ist es nicht die Uebersteigerung des Kinstleri-
schen gewesen, welche dem Zustand der Auflésung ein Schein-
ende bereitet hat, sondern diejenige des Politisch-Nationalen. Aber
auch in den Formulierungen nationalsozialistischer Weltanschauung
begegnen wir dem drangenden Stil, den dynamisch undeutlichen
Begritfen, mit denen Emmel operiert hat, und auch der Berufung
auf die urspringliche, triebhafte Sphéare des Blutes. Es ist fur uns
von Interesse am Ende dieses Abschnittes zu beobachten, was ein
fOhrender nationalsozialistischer Dramatiker von
Drama und Theater erwartete. Deshalb befrachten wir kurz die
Rede, welche Kurt Langenbeck am 29. Nov. 1939 im Kinstlerhaus
in Minchen Uber die «Wiedergeburt des Dramas aus dem Geist
der Zeit» gehalten hat (Miinchen 1940 unter dem gleichen Titel ver-
offentlicht). Langenbeck wéhlt als Ausgangspunkt die Feststellung,
dass die Deutschen im Dritten Reich die Periode der Auflésung, ja

28



uberhaupt die des Individualismus mit seiner tragischen Vereinze-
lung, die mit der Renaissance begann, Uberwunden hatten. Sie
kennen die Bedingtheit des Einzelnen durch das (vélkische) Ganze,
die des Ganzen durch den Einzelnen und die daraus erwachsenden
Pilichten des Individuums. Ebenso tot wie der Individualismus ist
fOr sie das Christentum, ja die Méglichkeit des Christentums. Lan-
genbeck widmet diesem Toten ehrende, sogar schéne Worte, aber
eben solche, wie man sie bei einer Totenfeier braucht. Er ist auch
nicht der Mann, der nun aus der neugewordenen Bindung an das
Volk eilig einen primitiven Religionsersatz fabrizieren zu kénnen
glaubt. Er feiert zunachst nur mit Stolz die Tatsache, dass das
deutsche Volk aufgebrochen sei, unterwegs zu einem unbekannten,
geahnten Ziel, wéhrend die Kriegsgegner in einer «ewigen Vor-
kriegszeit» stecken geblieben seien. In dieser Hochschatzung des
Aufbruchs an sich, des unbekannten Ziels finden wir wieder jene
Neigung zum Dynamischen, zum Ungeformten, in dem noch alle
Moglichkeiten ruhen, die uns bei Emmel aufgefallen ist. Langen-
beck glaubt, der Weg werde zum Ziel einer neuen sinngebenden,
den Menschen haltenden Religion f0hren. Die Kunst, im beson-
deren die Tragédie, soll helfen, das Ziel zu erreichen, d. h. wenn
die Tragddie wieder erreicht sein wird, wird die neue Religion er-
reicht sein, denn Kunst und Religion sind dann eins. Also auch
in dieser Schrift finden wir die Hinwendung ungestillten religiosen
Verlangens zur Kunst. Es soll «dem deutschen Volk und der abend-
landischen Menschheit, die das Schicksal (und also den Glauben)
prédgende Tragodie» (S. 48) gegeben werden. Als grosses Vorbild
wird die griechische Tragdédie hingestellt. Sie erscheint an vier
Bedingungen geknlipft: (1) Die Ueberzeugung, das Leben sei end-
glltig vom Tode beschlossen, (2) Gotiglaubigkeit, (3) das Wissen,
dass Gott weder gitig, noch mitleidend, schon gar nicht mitleidig,
sondern gewaltsam, grausam, schon; nicht undhnlich der Natur
sei, und (4) die Erkenninis der Gefahrlichkeit und Bedrohung des
Daseins. Unter diesen Voraussetzungen entstanden, soll die grie-
chische Tragoédie folgendes geleistet haben: «Sie hat denjenigen
Menschen, die ... dem Unheimlichen, dem Verhéngnis, der Selbst-
zerstdrung sich preisgegeben sehen, die Méglichkeit vorgebildet,
wie man dieser gefdhrlichsten Gefahren dadurch Herr werden
kann, dass man sie, durch und durch, erleidet und dabei den Glau-
ben an die Goétter nicht nur in sich bekraftigt, sondern erst recht

29



erringt und in der eigenen Seele wie in der Welt begrindet.» (S. 25)
Es ist nicht unsere Sache zu prifen, ob diese Auffassung, die deut-
lich an Gedanken Nietzsches ankniipft, den historischen Tatsachen
entspricht. Fir uns ist das Wunschbild wichtig, das durch die Be-
rufung aut die Griechen legitimiert werden soll: «Das ist der Sinn
der Tragddie: dem Menschen zeigen, wie er am verlorensten ist;
wie et, nicht obwohl, sondern sogar we il er den besten Wil-
len fir das Richtige hat, ins Unheil stirzen kann; und wie keine
Gottheit sich seiner erbarmt, obgleich es an Einsicht und Fahigkeit
ihm nicht fehlt: also muss er durch seine Opferwilligkeit, durch
seine Bestadndigkeit und Kraft und Demut sich selbst durch sich
selbst und zugleich alles, wozu er beauftragt zu sein glaubte, ans
Ziel bringen: dann rettet er nicht nur das Dasein der Menschen
aus der Verzweiflung, sondern er rettet zugleich und vor allem
das Dasein und die Wahrheit der Gotter und bewirkt so, dass das
Unbegreifliche, immer zu Verehrende mit den Sterblichen einig
bleibe, ihnen willkommen und treu — Denn wohin ein Gott, der
von den Menschen im Stich gelassen wird? Er muss sich verbergen
vor diesen Menschen, und die werden schnell erfahren dann, dass
sie, entwurzelt und verlassen, enden mussen.» (S. 26) Im Hinblick
aut die angerufene mystische Lehre von der gottmenschlichen In-
terdependenz, die bei dusserlich ganz anders gearteten Schépfern
einer «modernen Religion» gleichfalls erscheint (Shaw), hat die
Tragodie also die weitreichendsten Wirkungen auf die Existenz der
Menschen und ihrer Gottheit. Nachdem Langenbeck das Wesen
der Tragodie so bestimmt hat, fallt es ihm leicht, nachzuweisen, dass
sie im christlichen Mittelalter nicht erscheinen konnte, dass sie
uberhaupt unmoglich sei, wo das Christentum lebt, da dort die erste
und die dritte der geforderten Voraussetzungen nicht vorhanden
sind. Aber auch nach der Renaissance, die er als Zusammenbruch
der christlichen Welt und Sieg des tragischen Individualismus fasst,
sieht er keine Entwicklungsmoglichkeit fir das, was die hochste
Kunstform fur ihn ist, bis zum Beginn der nationalsozialistischen
Revolution. Als den reprasentativen Dramatiker dieser Epoche un-
tersucht er Shakespeare. Wieder findet er schéne, ehrende Wor-
te fir eine Uberwundene Grésse, die den neuen Deutschen nichts
mehr zu sagen hat. Dabei sieht er den Elisabethaner als Beweger
von Ubersteigerten Individualitdten, in denen sich die «unkontrol-
lierbaren, unabwehrbaren Krafte» der «damonischen Natur» zer-

30



stérerisch austoben. Am Ende des Dramas bleibe der Zuschauer
«kalt, ja, irgendwie bedrickt» zurick mit dem richtigen Gefihl,
«dass ein ahnliches furchtbares und sinnloses Spiel bei der néchsi-
beliebigen Gelegenheit sich wiederholen werde», wahrend in der
griechischen Tragédie der Tod des Helden dadurch aufgewogen
werde, dass das Leben durch ihn reiner geworden sei und die
Welt besser geordnet, als sie es vorher war. Von den spateren
Dramatikern erwdhnt Langenbeck besonders Kleist, dessen «Pen-
thesilea» als bedeutendster Vorstoss in der rechten Richtung er-
scheint, und Schiller, der in der «Braut von Messina» vergeblich
versuchte, eine neue Tragédie zu schaffen, seine Ubrigen Dramen
aber immerhin der moralischen Anmassung und dem Individuaiis-
mus entriickte, indem er sie dem Ideal, dem ethischen Mahnbild
verpflichtete. Nur noch angedeutet seien die Empfehlungen Lan-
genbecks an seine lebenden Landsleute. Noch sind sie der Tra-
godie nicht fahig, da es auch ihnen an der Gottheit fehlt, die be-
nannt werden, deren Verflgungsgewalt nicht bestritten werden
kann. Vorlaufig sollen sie ihre Erfahrung dessen, was Verhangnis
ist — etwas Furchtbares, das Bew&hrung fordert und dadurch Gna-
de wird — nutzen, um Dramen des Verhdngnisses zu dichten, die
Glauben schaffen. Er zweifelt nicht, dass die wahre Tragédie bald
erreicht werden wird, einfach weil sie fir ein Volk in der Lage und
mit den (messianisch gesehenen) Aufgaben des deutschen unbe-
dingte Notwendigkeit ist. Das Erstaunlichste an dieser Rede, die
dussetlich volle Siegesgewissheit und stolze 'Genugtuung Uber die
Ueberwindung der richtig erkannten allgemeinen Zeitkrankheit zur
Schau trégt, ist die ahnungsvolle Zéhigkeit, mit der sie um die Be-
griffe der Gottferne und des Verhangnisses kreist, der hilflose Trotz,
mit dem aus eigener Kraft um die Besiegung der Gotiferne und um
die Verwandlung des Verhangnisses in eine Gnade gerungen wird.

Im Zusammenhang unserer Untersuchung sind noch einige Wor-
te notwendig Uber die angefiihrten Bemerkungen zu den Themen
Christentum-Tragédie und Shakespeare - tragischer Individualis-
mus - Gegenwart. Dass die Tragddie, wie Langenbeck sie de-
finiert, in einer christlichen Welt unméglich ist, kann nicht bestritten
werden. Sie hat in ihr keine Existenzberechtigung und scheint uns
for die Zukunft nicht erstrebenswert, da wir unsere Krafte dafir
einsetzen, die moderne Welt des Christentums wieder fahig zu
machen, statt sie zu vergeuden im Ertrotzen, Ertrdumen, Konstruie-

31



ren irgend eines nicht lebbaren Als-Ob-Surrogates. Ganzlich ver-
fehlt erscheint uns aber Langenbecks Shakespearekonzeption. Es
geht nicht an, christliches Mittelalter und individualistische Neuzeit
mit solcher Scharfe zu trennen, wie das bei ihm geschieht. Auch
Shakespeare lebte in einer christlichen Welt, hatte aber als Kinstler
das Bedurfnis und die Mdglichkeit, seine Aufmerksamkeit auf die
innerweltlichen Dinge zu richten. Er ist gerade das erste Beispiel,
an dem wir zeigen kénnen, wie das weltliche Kunstdrama und eine
Tragédie, die Langenbecks Definition nicht entspricht, ungehindert
und schoén im Bereiche des Christlichen blihen und ihre besonde-
ren Wirkungen als Dichtungen und Gemeinschaftskunstwerke tun
kénnen. Falsch erscheint uns die Behauptung, Shakespeare habe
nur gesteigerte Einzelfdlle damonischer Besessenheit gestaltet, er-
klérlich nur aus einer Sehweise, der naive symbolische Kunst nicht
mehr zuganglich ist. Die erwahnie Steigerung der shakespeari-
schen Individualgestalten besteht gerade darin, dass Typisches in
ihnen erscheint. Die komischen und tragischen Konflikte entsprin-
gen aus Gegebenheiten, die zur menschlichen Existenz Gberhaupt
gehdren, nicht nur zur Existenz im Zeitalter der individualistischen
Lésung, aus Gegebenheiten, die jeder erfahren kann, der in der
Wechselbeziehung steht zu den kleinen und grossen Gemeinschafts-
kreisen, welche ihn umgeben. Die Wirkung der Tragddien, dieser
gewaltigen, durch die symbol- und mythenkréaftigen Augen des
Dramatikers zusammengeschauten Wirklichkeitsausschnitte, mag er-
schreckend sein — gerade weil die damonischen Krafte, welche
zum Bruch der Bindungen und Ordnungen treiben, da sind und
auch ein Verhéangnis, das keiner Verstandesrechnung zugénglich
ist — kalt lassen wie die an der Empirie klebenden Gestaltungen
von Einzelféllen kénnen sie nur den, der das Typische im Einzelnen
nicht mehr erkennen kann. Der Nutzen dieser Tragédien besteht
nicht darin, «Glauben zu schaffen» — die Notwendigkeit des Glau-
bens mdgen sie vielen gezeigt haben —; sie geben aber ein Er-
leben der innerweltlichen menschlichen Situation von einem Um-
fang und einer Intensitét, die das Denken, FUhlen, Begreifen der
Zuschauer vertiefen und neu werden lassen in dem Masse als sie
ihrer Gewalt gewachsen sind. Und wer méchte von sich behaup-
ten, dass er das ganz sei?

32



. ERNEUERUNG
1. Die klassizistische Lésunag.

Es ist unsere Aufgabe, an einigen Beispielen zu verfolgen, wie
das Theater Perioden des Tiefstandes zu Uberwinden wusste, wie
es nach Zeiten der Auflésung zu einer neuen mehr oder weniger
vollkommenen Harmonie der Krafte und damit echten Blite gelan-
gen konnte. Zunachst wenden wir uns zur klassizistischen Lésung,
wie sie in England versucht worden ist. In den ersten Jahrzehn-
ten des 17. Jahrhunderts ist das englische Theater allmahlich von
der Héhe der Shakespearezeit herabgeglitten. Der Publikumskreis
verengte sich mit der Abwanderung der immer zahlreicher werden-
den Puritaner, und gleichzeitig wurde die symbolische Kunst
Shakespeares abgeldst durch eine sensationelle, dem Einzelfall ver-
hattete Nervenkunst, deren Hauptverireter John Ford war. Der
Blick auf die puritanischen Sekten, die bald die Macht im Siaate an
sich reissen sollten, zeigt uns eine Form des Christentums, in deren
Bereich es keine Existenzmdglichkeit fr Drama und Theater gab.
Das Individualbewusstsein und das Erlebnis der Realitdt Gottes er-
fuhren in den exiremen Fillen eine so unerhérte Steigerung, dass
alle innerweltlichen Bindungen ihre Bedeutung verloren, dass das
zwischen das Individuum und Gott gestellte Typische weggebrannt
wurde. Es fehlte nicht an Mystikern, welche die unmittelbare Ver-
einigung der Einzelseele mit Gott suchten, aber {ir die puritanische
Bewegung als Ganzes sind andere Konsequenzen aus der Erfahrung
des Alleinseins der Einzelseele mit Gott charakteristisch: Die Aus-
arbeilung eines methodischen Lebensplanes, der ganz zweckhatt
alles Fihlen, Denken und Tun dem einen Ziel des Erweises der ei-
genen Erwahlung unterstellt. Diese zweckhafte Haltung, die das
Irdische seiner relativen Eigenwerte beraubte, machte den Boden
unfruchtbar tir die Kiinste und liess ihn so bleiben, als das religiose
Erleben, welches der Bewegung ihre Kraft gegeben hatte, erloschen
war, Es blieben den Spatpuritanern die zwecksichtigen Augen,
die an Wirklichkeit, Wert und Schénheit des Materiellen und des
Geisiigen votbeisahen, wenn sie nicht, jetzt meist egoistischen,
Zwecken dienstbar gemacht werden konnten. Auch fir das Chri-
stentum erwies sich die puritanische Kurzschlussreligion als geféahr-

33



lich. Nach dem Schwinden des urspringlichen Gotteserlebnisses
fand sich der Puritaner in noch nie dagewesenem Masse allein und
auf sich gestellt, ausgeliefert dem Zwang, alle Gemeinschaftsformen
aus den Bedirfnissen des Individuums zu erklaren, und besessen
von dem seltsamen Wahn, einer Vernunft, deren rein instrumen-
talen Charakter John Locke aufdeckte, misse als Gott und Men-
schen verpfilichtender Normgeberin blind vertraut werden.

Man kann die Kulturfeindlichkeit der Puritaner leicht Ubertrei-
ben; in nicht allen von der Bewegung Erfassten pragte sie sich
gleich stark aus; der Musik wurde ganz oftensichtlich eine Sonder-
stellung eingerdumt. Dem offentlichen Theater gegeniiber war
die Haltung aber durchaus eindeutig. Seit der elisabethanischen
Zeit erschienen im puritanischen Lager kleine und auch sehr ge-
wichtige Streitschriften, die an die Theaterfeindschaft der frihchrist-
lichen Kirche anknipften. Nachdem die Puritaner die Macht im
Staat erlangt hatten, verboten sie im Hinblick auf den Ublen Zu-
stand des Vaterlandes alle BUhnenunterhaltungen, sodass die Jahte
von 1642 — 60 lange Zeit als theaterlos in der Geschichte figuriert
haben. Genaue Studien haben jedoch erwiesen, dass die staunens-
werte Vitalitdt der Theaters sich weder durch Gesetze, noch durch
sehr handgreifliche Polizeimassnahmen, nicht einmal durch das Ab-
reissen der wichtigsten Hauser, ganz unterkriegen liess. Im ge-
heimen wurde an den verschiedensten Orten weitergespielt; da
man nicht mehr hotten konnte, ganze Sticke durchzuspielen, gab
man wenigstens Teile der alten Lieblingswerke des Publikums. Vom
«Sommernachtstraum» blieben zum Beispiel nur die RiUpelszenen
Ubrig. In den fUnfziger Jahren wurde es trotz allen Widerstandes
stiller um die Schauspieler; aber da war schon Sir William Davenant,
ein mit allen Wassern gewaschener Héfling und Theaterenthusiast,
aut dem Plan, der das Spielverbot umging, indem er opernartige
Avuffohrungen vorbereitete, die um ihres Musikgehaltes willen von
den puritanischen Behérden grollend geduldet wurden. Als Karl 1.
im Jahre 1660 den Thron seines Vaters bestieg, erfolgte eine heftige
Reaktion gegen alles, was an das gefallene Regime erinnerte. Auch
den Theatern schien sich die Maglichkeit einer neuen Blite zu
eréffnen. Kénig und Héflinge waren ausgesprochen theaterfreund-
lich. Zwei Bihnen wurden gleich mit allen nétigen Privilegien
ausgestattet und begannen unter EintGhrung wesentlicher Neuerun-
gen zu spielen. Zum ersten Mal zeigten sich regelméssig Frauen

34



in den Ensembles; bei den bald nétig werdenden Neubauten ent-
deckte man eine BUhnenform, welche die Vorzige der shakespea-
rischen Vorderbiihne verband mit denen einer mit Kulissen und
Maschinen arbeitenden HinterbUhne, wie sie vor dem Krieg nur
bei den HofauffGhrungen des Inigo Jones Verwendung gefunden
hatte.

Trotz alledem brachie es dieses Restaurationstheater
nicht zu einer vollen Blite. Das &usserlichste Zeichen dafir, dass
etwas fehlte, liegt in der Tatsache, dass die zwei privilegierten
Theater grosse Miihe hatten, nebeneinander zu bestehen, trotzdem
die Stadt seit der Shakespearezeit mit ihren sechs und mehr Trup-
pen betrachtlich gewachsen war. Die Puritaner waren zwar besiegt
worden; sie wurden in der Restaurationszeit mit mehr oder weni-
ger Konsequenz in ihrer Religionsibung beeintrachtigt, ja sogar
verfolgt; deswegen brachte man sie aber durchaus nicht dazu, ein
Theater zu betreten, ebensowenig wie die vielen Anglikaner, die
gerade in dieser Beziehung mit ihnen sympathisierten. Damit héngt
es zusammen, dass die koniglichen Theater zu einer ausgesproche-
nen Standeseinrichtung wurden: zu einer Angelegenheit der Hof-
gesellschaft und der Aristokraten, deren frivolen Ton sie annahmen,
auf diese Weise die puritanisch Angehauchten in ihren Vorurteilen
bestiarkend. Es ist fir uns aufschlussreich zu beobachten, wie die-
se Verengung des Publikumskreises in der geringeren inneren
Reichweite des Dramas dieser Zeit ihre Entsprechung gefunden hat.
Das Lebensgefiihl jener Gesellschaft um Karl II. ist dem puritani-
schen fern und nah gewesen. Es war betont unreligiés, aber wie
die Puritaner die Welt im Gegensatz Gott-Einzelseele erlebten, so
entdecken wir bei den Héflingen einen grindlichen Riss zwischen
Phantasiewelt und Empirie. In der charakteristischen dramatischen
Unform dieser Zeit, der heroischen Tragédie, lebt sich eine Phan-
tasie aus, die von der shakespearischen grundverschieden ist. Sie
ist frei, schweifend, an keine Wirklichkeit gebunden; sie gebiert das
Monstrése. Sie gehorcht dem barocken Impuls nach dem Ueber-
dimensionierten, Masslosen, nach dem Uebermenschlichen, das
zum Unmenschlichen wird. Neben kleineren Geistern hat beson-
ders der grosse John Dryden diese Dramenart geptlegt. Vor pseu-
do-historischem Hintergrund lasst er gewaltige Heroen, Ausbiinde
aller Tugenden und Laster, ganz verworfene und engelreine Frauen
auftreten, in machtig geschwellten, durchaus vom Rhetorischen be-

39



stimmten Reden einander begegnen und im Namen der Liebe und
Ehre unmdgliche Schicksale durchkémpfen. Alle Gefahren, welche
die entfesselte Phantasie Uber ein Theater bringen kann, offenba-
ren sich in diesen Werken. Die Dramatiker der Periode fUhlten sie
dunkel. Um sich nicht ganz zu verlieren in ihrem Drang nach dem
Ungeheuren, suchten sie das verlorene innere Mass zu ersetzen
durch ein dusseres. Sie suchten den Halt einer festen Form, den
Shakespeare nicht gebraucht hatte, zunachst im kleinsten; sie schrie-
ben ihre Sticke in den anspruchsvollen «heroic couplets», paar-
weise gereimten jambischen Finffusslern. Gleichzeitig begannen
sie aber auch fiir die Charaktere und die HandlungsfUhrung ein
dusseres Mass zu suchen. Darum studierfen sie die klassizistische
Kunstlehre, die sich in Frankreich durchzusetzen begann. Sie er-
laubte den Dichtern, welche in ihrem individualistischen Zeitalter
die Phantasiekraft verloren hatten, im Einzelnen das Typische zu
fassen, denen darum die Isolierung drohte, mit Hilfe eines Ver-
nunftprozesses zur Erkenntnis des Typischen zu gelangen und dann
ihre Phantasie in Bahnen zu leiten, die zu den gemeinmenschli-
chen Dingen hin, statt von ihnen weg tUhrten. Mit Hilfe der klas-
sizistischen Methode machten sich Dichter, die keine naiven Sym-
boliker mehr waren, zu bewussten Symbolikern. Es war ein sehr
hoch einzuschatzender Versuch, der Kunst die Beziehung zum Ob-
jektiven und damit zur Menschengemeinschaft zu erhalten, sie vor
leerer Phantasterei, Oberflachen-Impressionismus und egozentri-
schem Expressionismus zu retten. Selbstverstandlich konnte er
nur zum guten Ende fOhren, wenn die klassizistische Disziplin zu-
sammen wirken konnte mit einer elementaren Gestaltungskraft; wo
diese fehlte, wo nichts Etlebtes und Erfahrenes in die vorgebildeten
Formen einging, da entstand eine kalte und mechanische Kunst.

So Hervorragendes der klassizistischen Richtung in den epi-
schen Werken Drydens und Popes gelungen ist, im Bezirk des
Theaters hat sie in England zu keiner Blite gefUhrt. Nachdem die
heroische Tragédie sehr bald an ihrer eigenen Unméglichkeit ge-
storben war, hatten die klassizistischen Theoretiker und Praktiker
ein freies Feld, um sich zu tummeln; aber es fand sich kein grosser
Dramatiker, der die Formen hatte fillen und lebendig machen kon-
nen. Das reprasentative Werk dieser Dramatik ist der respektable
Cato (1713) Addisons geblieben, von dem bei allen Vorziigen
ein akademischer und kalter Hauch ausgeht. Die besten Tragoédien

36



der Restaurationszeit sind weder im Bereich der heroischen Tra-
godie noch im Banne des Klassizismus entstanden, sondern ei-
nem gelegentlichen Aufflackern der shakespearischen Kunstweise,
besonders bei Otway, zu verdanken.

Fohrte man dagegen Shakespeare selbst auf — und das ge-
schah sehr hdutig —, so zeigte sich, wie sehr die Menschen der
Restauration die Notwendigkeit empfanden, der Vernunft die Kon-
trolle der Phantasie zu Uberantworten, und wie unbegreiflich ihnen
die dichterische Methode des Elisabethaners geworden war. Sie
verkannten, dass die festen Formen und die Rationalitat, welche sie
suchten und brauchten, um nicht im Masslosen zu zerflattern, kein
Bedirfnis Shakespeares gewesen waren. Mit mehr oder weniger
Rucksichtslosigkeit pressten sie seine Werke in ihr eigenes Mass;
und sie haben uns in ihren wunderlichen Bearbeitungen ein wert-
volles Material hinterlassen, an dem wir es erkennen kdnnen.

Wir haben von dem Riss gesprochen, der fir die Hotlinge Karls
zwischen Phantasiewelt und Empirie entstanden war. Viel mehr
Energie als auf das Phantasieschaffen wurde auf die Erforschung der
Empirie verwendet, ja dieses Forschen ist auf allen Gebieten zum
eigentlichen Kennzeichen der Zeit geworden. Mit dieser Tendenz
héngt die Blite der Komddie in den Restaurationstheatern zusam-
men. Die Sittenkomédie, wie sie Etheredge, Wycherley und Con-
greve pflegten, schépfte ihre Figuren, Situationen, ihren geistrei-
chen Dialog, ihre Frivolitat aus dem Leben der Gesellschaft, welche
sie unterhalten wollte. Auch das bescheidene Mass von Typisie-
rung, das in ihr vorkommt, blieb im Kreise dieser Gesellschaft haf-
ten, stiess nicht, wie das bei der verwandien Komddie Moliéres
der Fall ist, in das Allgemeinere hinaus. Damit héangt es zusam-
men, dass den Resfaurationskomddien nach dem Abschluss der
Periode, zu der sie gehérten, nur ein ganz bescheidenes Nachleben
vergonnt gewesen ist.

Bald nach der Jahrhundertwende war die Zeit dieser Kunstgat-
tung vorbei. Congreve, ihr glanzendster Vertreter, gab das Ko-
moédienschreiben mit 30 Jahren endgiltig auvf. Die Theater ver-
loren eben zu dieser Zeit ihren hofisch-aristokratischen Charakter;
sie wurden burgerlich, Sache des oberen Mittelstandes, dessen
wirtschaftliche und politische Macht bestandig zunahm, wahrend
die purifanischen Kleinbiirger in ihn hineinwuchsen. Auch dieses
neue Publikum war weit entfernt von der sozialen Totalitat der eli-

37



sabethanischen Zeit. Es besuchte hin und wieder die erwéhnten
kuhlen, klassizistischen Dramen; es belachte satirische Stiicke, und
es liebte sentimentale hausliche Komédien und Tragodien. Alle
diese Vorlieben sind im Zusammenhang zu sehen mit dem Vernunft-
kultus.des 18. Jahrhunderts, welcher die Menschen in eine
Spannung stellte zwischen ihrem Glauben an die fundamentale Ver-
nUnftigkeit der Welt und ihrer Erfahrung der unvernunftigen, zerris-
senen Wirklichkeit. Die Klassizisten gestalteten die Welt, wie sie
sein sollte, ohne viel Bezug auf die Wirklichkeit; die Satiriker such-
ten die Wirklichkeit in die verniinftige Form hineinzuspotten und
-zulachen . Die Sentimentalen fanden die Lésung der Spannung,
indem sie die Unvollkommenheit des Wirklichen und die Vollkom-
menheit erdachter Idealhelden und -heldinnen beseufzten und be-
weinten. Nicht zu Worte kamen im Theater des 18. Jahrhunderts
diejenigen, welche die Spannung in die Verzweiflung trieb wie Jo-
nathan Swift, den Erfinder der menschenfeindlichen ‘Gulliver-Fabel.
Die ganze Produktion héatte den Theatern wohl schlimme Zeiten ge-
bracht, wenn diese noch so aus den Dramen hatien leben mussen,
wie ihre elisabethanischen Vortahren. Sie verfigten aber jetzt
Uber sehr starke szenische und mimische Eigenkrafte, mit denen
sie ihr Publikum in den Spektakelsticken faszinierten; sie besassen
eine Reihe hervorragender Schauspieler — an ihrer Spitze Gar-
rick —, die in den kleinen zeitgendssischen und in den grossen
traditionellen Werken Begeisterung weckten.

Bevor wir uns der Frage zuwenden, wie dieser unbefriedigende
Zustand im spateren 19. Jahrhundert GUberwunden worden ist, sei
ein Blick nach Frankreich und Deutschland geworfen.
Die Béndigung der individuellen expansiven Barockphantastik
durch die Masse der Vernunft und Tradition, die im englischen Re-
staurationszeitalter nur zu problematischen Resultaten fihrte, zeitig-
te in Frankreich eine dramatische Hochblite. Wie den fragwirdi-
gen heroischen Tragédien Drydens die Meisterwerke Corneillles
und Racines, so entsprechen den gesellschaftlich beschrankten Sit-
tenkomédien Congreves die viel weiter reichenden Lustspiele Mo-
lieres. Fir diese bedeutendere Entwicklung der klassizistischen
Tendenz in Frankreich seien einige Grinde angegeben. Das
Schaffen der franzésischen Dramatiker vollzog sich nicht in einem
kleinen, vom Volksganzen durch Lebensfihrung und Gesinnung
abgetrennten Gesellschaftssektor. Weil es von einer repréasenta-

38



tiven Elite gefragen wurde, gelangte es zu einer inneren Reich-
weite, die derjenigen des Shakespearedramas nicht allzu sehr nach-
steht. Es genoss die machtige Protektion Richelieus und spéter
Ludwigs XIV, von Méannern, um die sich das politische und geistige
Leben einer erstarkenden Nation konzentrierte. Grosse Bedeutung
kommt der Tatsache zu, dass der Rationalismus kartesischer Far-
bung dem franzésischen Geist besser entsprach als dem englischen,
dass, wenn nicht das symbolische Sehen, so doch die Rickfbhrung
des Empirischen auf ein Logisches und Vernunftiges den Franzosen
jener Zeit ndher lag als den Englandern. Entscheidend aber ist
das Erscheinen der grossen Dichter unter diesen glinstigen Bedin-
gungen gewesen. Sie haben nicht mihsam die Formen, welche
die Kritiker forderten, ausgefillt; sie vermochten einen echten und
starken Gestaltungsdrang so zu leiten, dass er dem Typischen eine
Form geben konnte, die es wirkungsvoll reprasentierte ohne aller-
dings vollkommen individuell zu sein. Dies gilt von Corneille und
Racine. Moliére ging wie die englischen Komaodiendichter von
der gesellschaftlichen Wirklichkeit aus; nur war sie bei ihm viel
weiter; die von ihm gewahlten individuellen Motive blieben nicht
im bloss Gesellschaftstypischen haften.

Und noch einmal, unter ganz anderen Umstanden, hat sich die
klassizistische Disziplin im grossen bewahrt. In Deutschland kam
es im 18. Jahrhundert frGher als in England zu einer Autlehnung
gegen die klassizistische Kunst, weil bei deren Dienern die ord-
nende und bandigende Vernunftkraft das Schépferische fast ganz
ausgeldscht hatte. Wahrend in England die Auflehnungsbewegung
als Ganzes den Namen Romantik fUhrt, spricht man in der deutschen
Literatur von Sturm und Drang und Romantik und bettet zwischen
die beiden die klassische Periode Schillers und Goethes ein. Die
Richtung, welche die Revolte in beiden Landern nahm, ist sehr
dhnlich: Ablehnung der Tradition, der vernunftméssigen, die Wir-
kung auf die Gemeinschaft suchenden Schaffensweise, die Verherr-
lichung der Phantasie des schopferischen Einzelnen, der innere
Weg zu den uberempirischen Wirklichkeiten. Wie wir gesehen
haben, gerieten die englischen Dichter unter diesen Parolen noch
weiter weg vom Theater als ihre klassizistischen Vorgénger. Sie
zeigten zwar auch eine ganz neue Begeisterung tir Shakespeare,
aber diese wurde auf dem Gebiet der Kritik fruchtbar; wahrend
Shakespearenachahmungen regelmassig zu harm- und bedeutungs-

39



losen Epigonenarbeiten wurden. In Deutschland wurde die kriti-
sche Eroberung Shakespeares begleitet von den dramatischen Ex-
perimenten der Stirmer und Dréanger. Sie zerbrachen die aus-
seren Formen, ohne in den meisten Féllen die innere Form Shake-
speares zu besitzen. In ihren manchmal genialen, manchmal nur
genialischen Dramen ist viel Phantasiewerk, das ganz aus dem Ich
kommt und auf es beschrankt bleibt; es kommen aber auch Seiten
in ihnen vor, die durch ihre Treue gegeniber dem empirischen Ein-
zelnen naturalistisch anmuten. Dem lebenden Theater standen die-
se Werke entsprechend fern.

Im Bereich des Sturms und Drangs unternahmen auch Goethe
und Schiller ihre ersten wichtigen dramatischen Versuche, die Man-
ner, welche das deutsche Drama aus den Gefahren der Entfesselung
zu retten und zu theaterstarker, symbolischer Dichtung zu machen
wussten. Beide haben den Weg zur symbolischen Theaterdichtung
erkémpfen missen. Den jungen Goethe begeisterte der subjek-
tivistische Geniekult, die Vorstellung des grossen Individuums, das
sich seine Welt selbst setzt. Er erkannte aber die Sterilitat dieser
Haltung und gestaltete die Gefahr des Weges ins Ich in den «Leiden
des jungen Werther». Auch in «Tasso» und «Faust» kommt dem
Motiv grosse Bedeutung zu. Zum Prozess seines Reifwerdens ge-
hért das Hinzuerobern der Welt des Objektiven, das Erkennen der
gegenseifigen Bedingtheit von Ich und Welt und des im Individuel-
len erscheinenden Typischen. Beim Ringen um eine Gestaltungs-
methode, die beides in einem fassen und zeigen kann, ist er zum
Vorbild der Antike und zu einer einfachen klassizistischen Form ge-
tohrt worden, in der er sich frei und ganz zu &ussern vermochte.
In den Zusammenhang seines Ringens um das Objektive gehéren
seine praktische Arbeit als Minister und als Theaterintendant und
seine naturwissenschaftlichen Studien. Er hat den Zustand erreicht,
wo der Weg ins Ich und der Weg in die Welt an das gleiche Ziel
fGhren. Der Dichter des «West-6stlichen Divans» besass die Augen
des naiven Symbolikers, die in jedem Einzelnen das Typische und
das All-Eine lebendig sehen, die in allen Erscheinungen Zusammen-
hange und Verwandschaften entdecken kénnen, sodass das Nahe
und das Ferne, das Gegenwaértige und das Vergangene, das West-
liche und das Oestliche vertauschbar fir sie werden. Fur unser
Thema ist es bemerkenswert, dass Goethe die romantische Tendenz
der Nichtbeachtung des Theaters, der er noch als Verfasser des

40



«Gotz von Berlichingen» anhing, bald UGberwunden, dass er den
Kontakt mit den anderen theatralischen Kraften gesucht und ge-
funden hat.

Auch Schiller hat sich zur theatergemassen symbolischen Kunst
durchkdmpfen missen. Seine besondere Gefahr bestand darin,
dass er beim Schaffen von seiner Begeisterung fir eine Welt des
Idealen und Verniinftigen ausging, die er mit anderen Grossen des
rationalistischen Zeitalters teilte, und durch sie versuchte, das stoff-
liche Einzelne zu beleben. Dieser Arbeitsvorgang verlauft in um-
gekehrter Richtung wie der des naiven Symbolikers, der vom stoff-
lichen Einzelnen ausgeht und es kraft seiner Phantasie glihend
macht und so durchsichtig, dass das in ihm lebendige Typische er-
scheinen kann. Das ldeale, das getrennt von dem Stiick Wirklich-
keit, in dem es lebt und webt, im Bewussisein existiert, ist eine
Abstraktion, ein Schatien, etwas Erstarrtes, eine persénlich und
epochenmassig bedingte Interpretation des objektiven Bereiches,
der in der Kunst des naiven Symbolikers unmittelbar sichtbar wird.
Der Dichter, der davon ausgeht, schafft allzu leicht lehrhafte Ten-
denz- und Propagandakunst; ihm gelingen keine lebendigen Sym-
bole, sondern nur konstruierte, mehr oder weniger tote Zeichen.
Viele Nachfolger Schillers sind dieser Doppelgefahr erlegen und
erliegen ihr bis zum heutigen Tag. Schiller wusste ihr immer wie-
der auszuweichen, indem er sein Wissen um die ideale Welt an
dem traditionellen Befund kontrollierte, der in den klassischen Wer-
ken der Wellliteratur Gestalt gewonnen hat, und weil seine Phan-
tasie die Kraft besass, die ldeengestalten in reichem Masse mit
Wirklichkeitsziigen auszustatten, welche seiner Menschenbeobach-
tung und, héaufiger, seinen historischen Studien entstammten. In
der Geschichte fand er den notwendigen Wirklichkeitsleib {Ur seine
Kunst. Wenn er ihn durch Erfundenes ersetzen wollte, macht sich
selbst in seinen Werken eine gewisse Blasse und Schemenhaf-
tigkeit bemerkbar.

2. Der Weg zum modernen englischen
Problemdrama.

Wie wir weiter oben ausgefUhrt haben, fanden die romantischen
Dichter Englands den Weg zu einer grossen Theaterkunst nicht,

4



so dass die Buhnen dieses Landes durch die tGbrigen Theaterkrafte
lebendig erhalten werden mussten. Dieser Zustand dauerte bis in
die zweite Halfte des 19. Jahrhunderts hinein. Bis zur Authebung
der verderblichen Privilegien der beiden Haupttheater bestimmte
der Kampf der Nebenhéauser um das Sprechdrama die Entwicklung.
In dessen Verlauf kam die Gattung des Melodramas zu grosser Be-
deutung: eine unsterbliche Dramenart, die immer in irgendeiner
Form erschienen ist, wenn die Theater ohne die Mitarbeit der
Dichter auskommen mussten. In neuerer Zeit hat die Filmindustrie
sich ihr allzu oft verschrieben. Sie ist weder einer dusseren noch
einer inneren Wirklichkeit verpflichtet, wohl aber dem Verlangen
der Schauspieler nach wirksamen Rollen, dem Bedurfnis eines sen-
sationssichtigen Publikums nach GefUhlswallung und Nervenreiz.
Die ganz Bosen stellen den ganz Guten Hemmnisse in den Weg,
welche aufregende Ereignisse hervorrufen, ohne ein glickliches
Ende in Frage zu stellen. Im Falle, der uns beschaftigt, waren diese
Sticke mit stereotypen komischen und rihrenden Figuren ausge-
stattet, die auch mit gar keiner Wirklichkeit etwas zu tun hatten.
Wollten die Nebentheater solche Sticke geben, so verlangte das
Gesetz eine musikalische Untermalung oder die Einlage einer
Anzahl von Liedern; es schrieb auch eine Maximallange von drei
Akten vor: alles Dinge, welche die Falschheit der Gattung noch
steigerten. Das Melodrama zeigte sich in verschiedenen Formen,
neben den gréberen die feineren. Zu einer der groberen gehérte
das erfolgreiche Volksstick «Black-Eyed Susan» (1829) von Dou-
glas Jerrold, das in einer kiinstlichen nautischen Atmosphére zeigt,
wie der brave Seemann William vom Kriegsgericht verurteilt und
beinahe gehédngt wird, weil er seinen Kapitan zu Boden schlug, als
dieser Williams Frau, eben der Black-Eyed Susan, nachstellte. Von
etwas feinerer Art ist «The Ticket-of-Leave Man» (1863) des frucht-
baren Journalisten und Melodramatikers Tom Taylor. Gerade die-
ses Werk zeigt deutlich, wo die Keime des spateren Problem-
dramas zu suchen sind. In ihm wird ein gedankenloser Jingling
vom Land von stadtischen Strolchen zum Verteilen gefalschter
Banknoten missbraucht; er wandert ins Getangnis, wird als entlas-
sener Strafling durch das Misstrauen der Menschen wieder in die
Hénde der Gauner getrieben, die er dann schliesslich der Polizei
Uberantworten kann. Der Ansatz zu einem Problem ist da; er wird
aber nicht ausgenutzt, weil es dem Autor auf die Sensationswir-

42



kung ankam und auf die sentimentalen und komischen Ingredien-
zen, die er dem Werk freigebig beimischte. Die edelste Form
des Melodramas wird durch die pseudo-historischen Sticke Bulwer-
Lyttons vertreten.

Als das Jahr 1843 endlich die Gleichstellung aller Londoner
BUhnen brachte, hofften alle Theaterfreunde auf eine baldige He-
bung des bedenklich tiefen Niveaus. Diese ist aber nur ganz all-
mahlich im Verlauf von Jahrzehnten eingetreten. Der erste bedeu-
tende Anstoss zu einer Veredelung des Melodramas ging von ei-
nem Mann aus, der einer alten Schauspielerfamilie angehérte und
von Jugend auf im engsten Kontakt mit dem Theater gelebt hatte:
Thomas William Robertson lieferte in den sechziger Jahren dem
Prince of Wales-Theater Sticke, die auf hochst vorsichtige Weise
versuchten, sich von der herrschenden Theaterunwahrheit zu entfer-
nen. Die einzige Korrektur, die dem Geist der Zeit entsprechend
moglich war, bestand in einer Kontrolle der melodramatischen Tra-
dition an der &usseren Wirklichkeit. Roberison machte die ste-
reotypen Figuren ein wenig lebenswahrer und gab den sensationel-
len und rihrenden Handlungsléufen einen gewissen Bezug auf Fra-
gen, die sich Nachdenklichen aufdrangten beim Blick auf ihre fort-
schrittsgldubigen, ganz mit den materiellen Problemen beschaftig-
ten Zeitgenossen. Er hatte das Glick, dass ihm ein Theater zur Ver-
togung stand, in dem Sticke wie «Society» (1865) und «Caste»
(1867) auf eine entsprechend «natiirliche» Weise als gute Ensem-
blekunst gespielt wurden. Dieser Spielstil und die absolut wirk-
lichkeitstreuen Szenerien des Prince of Wales-Theaters wirkien re-
volutiondr. Das Neue, das kommen sollte, meldete sich auf in-
direkte Weise auch in den Singspielen und Operetten Gilberts und
Sullivans, welche die Londoner in den siebziger und achtziger Jah-
ren entzickten. In ithnen wurde mit den Schlagworten der Zeit
gespiell, ohne dass man sie direkt in Frage stellte; in ihnen erschie-
nen die herrschenden sozialen und staatlichen Verhaltnisse in gro-
tesken Verzerrungen und Umkehrungen, ohne dass sie geradezu
angegriffen worden wéren. Sehr deutlich ist immer wieder Gil-
berts Spott Uber die Theaterunsitten der Zeit, besonders iber die
Unméglichkeiten des Melodramas. Trotz der Verspieltheit und
Phantastik dieser «Savoy Operas» konnte Shaw spéater sagen, er
tue nichts anderes als ernst machen mit der Kritik, die in ihnen ge-
legen habe.

43



In den siebziger Jahren begann sich die Kenntnis lbsens aus-
zubreiten und den besseren Theaterleuten und Zuschauern richtig
die Augen zu offnen fir die Unzulanglichkeiten des Melodra-
mas. Diejenigen, welche das Drama wieder zu einer Kunst ma-
chen wollten, studierten eifrig die Problemstellungen in seinen
gesellschaftskritischen Sticken, und auch seine Kunst der Men-
schendarstellung. Eine Reihe von Autoren bemuhte sich von Ib-
sen zu lernen, ohne jedoch einen Bruch mit dem Theaterbetrieb und
dem Publikum, wie sie nun einmal waren, zu wagen. Henry Arthur
Jones zeigte sich in seinen theoretischen Schritten als grosser
Freund lbsens und des kinstlerischen Ansprichen geniigenden
Dramas. In seinen Stiicken, die gerne um die Probleme der Le-
benslige und der reinigenden Wirkung des Gestandnisses kreisen,
finden sich aber frotz grosser Fortschritte in der Richtung auf die
psychologische Wahrheit zahlreiche Rickfalle ins Melodramatische.
Das Gleiche gilt von Arthur Wing Pineros Dramen und von dreien
der vier Komédien Oscar Wildes. Wenn der berlhmte Aesthet
um die Gunst des Theaterpublikums warb, schrieb er merkwirdig
handfeste, den gewdhnlichen melodramatischen Gefahren ausge-
setzte Sachen, veredelte sie allerdings durch seine Kunst des geist-
reichen Dialogs; in der schwankhaften Komédie «The Importance of
Being Ernest» (1895) feiert diese Kunst, unbelastet durch problema-
tische Sentimentalitat, ihre Triumphe. Im ganzen ist zu sagen, dass
die Dramatiker, welche etwas Wiirdigeres an die Stelle des Melo-
dramas setzen wollten, ohne es auf einen Konflikt mit den Theatern

und ihrem Publikum ankommen zu lassen, auf halbem Wege stehen
blieben.

Es waren besonders zwei Einrichtungen, welche allem Neuen
und Experimentellen das Gedeihen erschwerlten, ja sogar verun-
moglichten: die Herrschaft der Star-Direktoren und das Long-Run-
System. Star-Direktoren waren Manner vom Schlage Charles Keans
und Sir Henry lIrvings, die zugleich fUhrende Schauspieler und
Direktoren waren und leicht der Tendenz verfielen, alle Ubrigen
Theaterkrafte lediglich als Mittel zur vollkommenen Darbietung
der eigenen Schauspielkunst zu benutzen. Sie hatten wenig Lust,
sich mit anspruchsvollen zeitgendssischen Dramatikern auseinander-
zusetzen; sie zogen die Werke der grossen Toten vor, an denen
sie nach Herzenslust herumschneidern konnten, oder dann die
Sticke derjenigen lebenden Autoren, die aut alle ihre Winsche

44



Riicksicht nahmen. Der andere Feind der neuen Dramatik, das
Long-Run-System, war erst seit der Blite des Prince of Wales-
Theaters allgemein beliebt geworden. Unter seiner Herrschaft bil-
det die Auffithrung jedes einzelnen Stickes ein Unternehmen fir
sich. Die passendsten Schauspieler, die weit und breit erhéltlich
sind, werden engagiert; auf die Ausstattung und Vorbereitung wird
ein Maximum von Geld und Zeit verwendet: dies alles in der Er-
wartung, dass die so entstehende hochwertige Auffiihrung wo-
chen-, monate-, vielleicht jahrelang gespielt werden kann und
dadurch die bedeutenden Aufwendungen rechtfertigen wird. Das
System hat in die Augen springende Vorteile; seine schweren
Nachteile bestehen darin, dass es die Direktoren bei der Stick-,
Schauspieler- und Stilwahl unendlich vorsichtig und konservativ
macht, dass junge, Neues bringende Dramatiker, Regisseure und
Schauspieler nur sehr schwer autkommen kénnen. Aus diesen
Grinden wurde der Kampf um ein neues Drama von einer Be-
wegung begleitet, die auf die Errichtung von Repertoiretheatern
ausging, welche Uber eine feste Schauspieleriruppe verfigen und
in regelméassigen Abstanden Programmwechsel durchfiihren sollten.
Sie hat in London selbst die Vorherrschaft des Long-Run-Systems
nicht brechen kdnnen, aber in der englischen Provinz, in Schottland
und Irland zu bemerkenswerten Resultaten gefUhrt. FiUr die Lon-
doner Freunde lbsens und der kontinentalen Dramatiker, die von
ihm angeregt worden sind, war es jedenfalls notwendig, ihre ersten
Vorstésse ausserhalb der normalen kommerziellen Theater in priva-
ten Spielgemeinden zu unternehmen. Die wichtigste von ihnen
war Jack Greins 1892 begrindetes «Independent Theatre», das
dhnliche Ziele verfolgte wie das «Théatre Libre» in Paris und die
«Freie BUhne» in Berlin. Auf seinem Spielplan Giberwogen die aus-
landischen Autoren; am sensationellsten wirkie eine Autfihrung
von lbsens «Gespenstern»; unter den englischen Stucken, die zur
Auftihrung kamen, befand sich Shaws erstes Werk: «Widowers'
Houses». Bis dieser Hauptautor des neuen Dramas sich in den
freien Geschaftstheatern durchgesetzt hatte, sollte noch geraume
Zeit verstreichen. Erst in den Jahren 1905—07 wurde das erreicht
durch das Court - Theater, welches unter der Leilung Vedrennes
und Granville-Barkers die Werke der Neuerer pflegte. Dieses
Theater arbeitete nach einem gemaéssiglen Repertoiresystem; es

45



erreichte eine ausgeglichene Ensemblekunst und entfernte sich von
den Uberladenen Szenerien, mit welchen die Haupttheater prunkten.

Nach den Erfolgen des Court-Theaters war George Bern -
ard S haws Popularitdt endgiltig gesichert. Es soll unsere nachste
Aufgabe sein, die Kunst dieses berthmtesten modernen Drama-
tikers zu charakterisieren. Zunachst sei festgestellt, dass Shaw (geb.
1856) in seinen drei ersten Jahrzehnten ohne enge Beziehung zum
Theater gewesen ist. Wahrend seiner ersten zwanzig Jahre in
Dublin war die Musik seine Lieblingskunst. Die zehn Jahre der
inneren Entwicklung, welche auf die Uebersiedelung nach London
folgten, fUhrten ihn in den Leseraum des britischen Museums, in
die Versammlungen aller méglichen Debattierklubs, in die Zusam-
menkinfte der «Fabian Society», wo die geistigen Walfen fir die
kinftige Labour Party geschmiedet wurden, und an den Schreib-
tisch des Romanverfassers. Als er sich der Bihne zuwandte, war
er ein Lehrer mit einer Doktrin, die er ausbreiten wollte. Das ist
er geblieben, obwohl schon seine ersten dramatischen Versuche
eine ungewdhnliche Begabung fir den Ausdruck in diesem Me-
dium verrieten. Shaw verstand es sehr gut, dem Theater zu geben,
was des Theaters ist; aber er tat es allzu oft mit einer gewissen
verachtlichen Gebarde. Er schuf Raum zum Austoben fir die ele-
mentaren theatralischen Krafte; er verwendete ganz schamlos ko-
mische und sensationelle Tricks des Melodramas, um das Publikum
bei der Stange zu halten, wéhrend er seine Lehre auf es einwirken
liess. Die Theaterkunst war fir ihn gerechtfertigt, wenn sie einem
Zweck diente: darin enthillt sich die auf den ersten Blick paradox
scheinende Tatsache, dass Shaw die Sehweise der Puritaner ererbt
hat. Es zeigt sich aber auch wieder einer der charakteristischen
Imperialismen eines einzelnen Lebensgebiets, der zur Unterjochung
anderer flihrt. Der Sozialreformer, der Verkinder einer neuen Re-
ligion fUr den modernen Menschen, benutzt die Kunst des Theaters:
wenn wir diese Situation als krisenhaft bezeichnen, so ist es nach
dem Vorangegangenen kaum nétig zu beteuern, dass wir nicht zu
den von Shaw leidenschaftlich bekdmpften Verkindern des L'art
pour |'art-Prinzips zéhlen. Die Isolierung der Kunst ist ebenso kri-
senhaft wie ihre Unterwerfung unter die Zwecke eines fremden Le-
bensbezirkes. In ihrer gesunden Form muss sie frei sein von jeg-
licher Zweckhérigkeit und geheimnisvoll gebunden an das Sein
und Werden der Gemeinschaft, in welcher sie erscheint, in einem

46



Schwebezustand zwischen Freiheit und Gebundenheit, der nicht
gedacht, wohl aber gelebt werden kann. Die gekennzeichnete
Anndherung Shaws fihrt mit Notwendigkeit zu einer Stérung in der
Harmonie der theatralischen Krafte. Sie gibt dem Dramatiker, der
die andern Kréafte als Mittel zu einem Zweck benutzt, ein bedenk-
liches Uebergewicht und eine fragwiirdige Vorherrschaft. Nach die-
sen Satzen mag gefragt werden, weshalb denn das Theater Shaws
Uberhaupt als eine Erneuerung vorgetihrt werde und nicht einfach
als eine weitere Krisenerscheinung. Die Antwort besteht im Hin-
weis darauf, dass dieses Theater im Vergleich zu dem, was ihm
vorangegangen ist, als sehr bedeutend erscheint, und auch darauf,
dass in seinem Bereich nicht nur Tendenz- oder Problemsticke ent-
standen sind, sondern auch realistische Dramen mit sinnbildlicher
Kraft. Sie unterscheiden sich von den Werken des poetischen Sym-
bolismus dadurch, dass in ihnen durchaus keine mythischen und
poetischen Abkirzungen vorkommen, wie sie bei Shakespeare
haufig sind. Das gewéhlte Motiv wird mit allen empirischen, be-
sonders psychologischen Einzelheiten ausgestattet ohne seine Sinn-
bildhaftigkeit zu verlieren. Endlich liegt ein Geheimnis der Grosse
Shaws in der Tatsache beschlossen, dass er bei der DurchtUhrung
seiner dokirindren Theaterplane alles andere als konsequent ge-
wesen ist. (Vgl. S.50) Doch fahren wir zunachst fort mit unserer
Betrachtung seiner Theorie.

Bei der Bewertung des von ihm benutzten Theaters neigte Shaw
wiederum zu einer der modernen Uebersteigerungen. Angesichts
des anspruchsvollen Wesens seiner Lehre ist es kein Wunder, dass
auch er die Theater in Statten der Erbauung verwandeln mochte,
welche die Kirchen ersetzen kdénnen. Welches sind die Haupt-
kennzeichen dieser Lehre? Shaw hat nie etwas sonderlich Origi-
nales in ihr gesehen. Er fUhlte sich im Besitze einer gewissen syn-
thetischen Kraft, mit deren Hilfe er das beste Denken seiner Zeit-
genossen in einer Lehre fir den modernen Menschen zusammen-
tassen wollte. Hier ist nicht der Ort, ihre Quellen aufzuweisen.
Marx, Schopenhauer, Nietzsche, lbsen, Samuel Butler, Bergson sind
die wichtigsten Namen. Die Lehre wendet sich gegen das Christen-
tum, gegen den idealistischen Rationalismus des 18., den Fort-
schrittsglauben und Liberalismus des 19. Jahrhunderts, aber auch
gegen das deterministische Denken der Marxisten. Sie ist durchaus
traditionsfeindlich, will alles, was war und ist, einem Zukinftigen

47



opfern. Denn Shaw glaubt an die Evolution, durch welche die Le-
benskraft, sein mystischer Gottesersatz, sich von niedrigen Formen
reiner Kraft zu den héchsten Formen reiner Intelligenz entwickelt.
Die Menschheitsgeschichte sieht er als ein Experiment im Verlaut
dieses Prozesses. Im Menschen hat die Lebenskraft den bisher
héchsten Grad des Bewusstseins erreicht. Sie will weiter und wird
den Menschen, so droht Shaw immer wieder, fallen lassen, wenn
er sich als untauglich erweist. Sie wirkt auf verschiedene Weise
in Mann und Frau. lhr besonderes Organ ist der Wille, aber auch
die anderen Seelenkrafte missen ihr dienen. Wenn Shaw auf die
ihn umgebende viktorianische Welt blickte, lehnte sein Wille sich
auf und veranlasste seine Intelligenz in Zusammenarbeit mit den
Fabianern eine bessere Ordnung, einen sozialistischen Idealstaat zu
erdenken, und seine Phantasie erhielt die Aufgabe, Theatersticke
zu erfinden, die verspotteten und zersetzten, was die Herankuntt
jenes Staates zu hemmen schien, und anziehend machten, was ihm
frommen konnte. Der Kritik verfielen nicht nur die lllusionen, durch
die sich die Viktorianer vor der echten Auseinandersetzung mit der
Wirklichkeit schitzten, sondern jede feste Ordnung der Werte,
jede Lehre von den absoluten Bindungen, die sich der Relativie-
rung widersetzte, welche dem vagen Evolutionsdenken entsprach.
Dabei fiihlte sich Shaw als Sachwalter der Lebenskraft. Er stand
somit in einer &hnlichen Spannung wie die Rationalisten des 18.
Jahrhunderts. Er besass eine Utopie und eine unbarmherzige Wirk-
lichkeitserkenntnis. Aber er hatte nicht immer den optimistischen
Glauben, dass seine Umwelt durch Satire und Lehre allein fur die
Utopie bereit gemacht werden kénnte. Um nicht wie Swift in Ver-
zweiflung zu fallen und eine Fabel wie die von den guten Pferden
erfinden zu missen, neben denen die menschenahnlichen Yahoos
ein ekles Getier sind, floh Shaw in die Phantasie vom Uebermen-
schen, der gewollt und gezichtet werden muss. Wenn die Men-
schen, wie wir sie kennen, und die Dokirin, wie wir sie erdacht
haben, nicht zusammenpassen, dann muissen eben die Menschen
den Uebermenschen Platz machen, damit die Doktrin bestehen blei-
ben kann. Der Salz zeigt eine erstaunliche Wirklichkeitsferne,
ja einen Pessimismus, recht geeignet, die Lebenstreue und -frém-
migkeit Shakespeares ins Licht zu ricken, des Dramatikers, den
Shaw mehr als einmal ausgerechnet wegen seines Pessimismus an-
gegriffen hat. Als Shaw alter wurde, schien ihm der Weg Uber die

48



Zichtung des Uebermenschen zum idealen Staat zeitweilig zu lang,
und er spielfe mit dem Gedanken, ob nicht die humane Tétung all
derer, die nicht in sein Schema passen, eine mehr versprechende
Loésung ware. Dabei zeigte er auf das deutlichste, dass sein Den-
ken eben die Tendenzen enthielt, die an anderen Orten zu den
modernen Formen der blutigen Despotie gefUhrt haben. Tatséch-
lich haben sich Vergotilichung des Willens, Uebermenschenphan-
tasien und ethischer Relativismus mehr als einmal als Dynamit er-
wiesen, das geféhrliche Explosionen hervorrief. In Shaws Héanden
sind sie merkwirdig harmlos geblieben. Diese Harmlosigkeit fallt
besonders auf, wenn man ihn mit Ibsen vergleicht, den er gerne
als Mitkdmpfter gegrisst hat. Es gibt genug Aehnlichkeiten an den
zwei Mannern. Der Zweifel an der Zulénglichkeit konventioneller
Masstébe bei der Eruierung des rechten Handelns ist ihnen gemein-
sam und auch der Hass gegen die menschliche Tendenz, sich mit
schlimmen Zustdnden mittels einer Idealisierung abzufinden. Trotz-
dem war Ibsen ein viel komplizierterer, gefédhrdeterer und geféhrli-
cherer Mensch als Shaw. Er war wirklich nur ein Frager und nicht
ein Bescheidgeber. Die geheimsten Zweifel seines Zeitalters hat
er gestaltet. Wenn er Uber das rechte Handeln nachdachte, wurden
ihm nicht nur die konventionellen Masstdbe fragwirdig, sondern
die Mdglichkeit des rechten Handelns selbst. lhn fUhrte die Frage
«Was ist Wahrheit?» wirklich ins Leere und Uferlose, wahrend sie
bei Shaw keine allgemeingiltige, aber doch in jedem Fall eine
praktische und handliche Antwort fand. lbsen horte oft das Kra-
chen im Gebaélk, das die Kultur des Abendlandes wéh:end Jahr-
hunderten getragen hat; er gestaltete diese Erfahrung und nichts
anderes. Wenn Shaw das gleiche Krachen vernahm, freute er sich
ganz harmlos dariber und war voll von Projekien, wie man neue
Balken, tragtédhigere als die alten, einziehen kénnte, Die Harm-
losigkeit der Lehre Shaws hangt damit zusammen, dass sie so durch-
aus erdacht und konstruiert wirkt, dass sie zwar lebhaft interessiert,
aber kaum jemand aut den Gedanken bringt, man kénnie versu-
chen nach ihr zu leben. Shaw selbst lebte bei niherem Zusehen
nicht nach ihr, sondern als ein eingefleischter spatpuritanischer Mo-
ralist, rigoros in seinen Ansprichen an sich und seine Mitmenschen,
selten verlegen um einen Masstab, der im einzelnen Fall das Ur-
teil «gut» oder «schlecht», «richtign oder «falsch» erlaubt. Solche
Urteile entstammten einfachem Zweckdenken, oder sie waren als

49



Reaktionen des Common Sense einfach da. Im zweiten Falle
sind sie nicht selten aus einer positiven oder negativen Bindung
an die puritanische Lebensmethode zu erkléren. Ohne dieses Er-
be wéare es schwer einzusehen, wie Shaw zu seinem Ideal der Ge-
rechtigkeit gekommen ist, das er Uber alles hochhielt. An das klas-
sische Puritanertum gemahnt auch seine Leidenschaft, sich intensiv
um das Heil, das Tun und Lassen der Mitmenschen zu bekimmern,
der unvertilgbare Hang zu bessern, zu lehren und zu bekehren.
In die gleiche Richtung weist die egozentrische Haltung, die nie
deutlicher wurde, als wenn er die Werke anderer Menschen zu in-
terpretieren suchte. Wagner und lbsen pries er, weil er mit be-
trachtlicher Gewaltanwendung andere Shaws aus ihnen machen
konnte. Im Vorwort zu «Androcles and the Lion» (1912) erfuhr
Jesus Christus die gleiche Behandlung. Shakespeare dagegen
konnte unser personlicher Imperialist nie verzeihen, dass er sich
weder durch Liebe noch durch Gewalt in einen Ur-Shaw verwan-
deln liess.

Im Bestreben, seine Mitmenschen der skizzierten Lehre zu be-
einflussen, begann Shaw mit Angriffen auf die sozialen Verhalt-
nisse; er zeigte Vertreter der falschen Denkgewohnheiten, die er
bekdmpfte, und grosse Realisten, wie sie die Lebenskraft seiner
Meinung nach brauchte. Er experimentierte mit allen moglichen
Ausdrucksformen. Er schrieb Schwéanke, Melodramen, Gesellschafts-
komédien, Allegorien, moderne und historische realistische Sticke
und durchbrach manchmal auf unerwartele Weise die gewahlte
Form, um seine Ideen in langen Diskussionen vortragen zu kénnen.
Mit zunehmendem Alter wurde er in dieser Hinsicht immer hem-
mungsloser. Zur Zeit seiner vollen Schaftenskraft fand aber sein
Lehririeb einen immer gegenwértigen und keineswegs verdcht-
lichen Konkurrenten in seinem starken und urspriinglichen drama-
tischen Kunsttrieb. Die Freude an der BUhnenwelt, welcher er Le-
ben zu schenken verstand, vermochte manchmal das Lehrbedirinis
zu verdrangen. Als er zum Beispiel sein philosophisches Drama
«Man and Superman» dem geistesverwandten Leo Tolstoij zur
Begutachtung Ubersandt hatte, tadelte ihn dieser, weil er die Lehre
in einem Stick, das sich mit den letzten, ernstesten Dingen befasse,
allzu sehr mit lustigem und geistvollem Bihnengeschehen zuge-
deckt habe, und Shaw gab dem Kritiker recht. Seine bleibendsten
Werke sind wohl dann entstanden, wenn ein Motiv seinen Kunst-

50



trieb so stark angeregt hat, dass er sich stark und frei auswirkte,
den Lehririeb in einem heilsamen Bann haltend oder auf den Tum-
melplatz einer der berbhmien ausgedehnten Einleitungen verwei-
send. Zu ihnen zdhlen wir «Candida» (1895) und «Saint Joan»
(1923).

Um Shaw herum entstanden zahlreiche gutgemachte Problem-
dramen und auch hin und wieder ein realistisches Werk mit sinn-
bildlicher Bedeutung. Mit besonderer Konsequenz pflegte Gals-
worthy diesen Realismus. Er verabscheute das Zerbrechen der
Form, das Sicheinmischen des diskutierenden Autors. Dank einer
mit grosser Disziplin geUbten Abstinenz von derartigen Willkir-
lichkeiten ist er mehr als einmal Uber den Bereich des Problemdra-
mas zu derjenigen symbolischen Wirkung aufgestiegen, welche
innerhalb der realistischen Schule erreichbar ist.

3. Neues poetisches Drama.

Nicht gut stand es aber im Bezirk der Shaw-Schule um die Er-
neuerung des poetischen Dramas. Am erfolgreichsten bemihte
sich der Schotie James Barrie um sie. Er lehnte sich auf gegen die
Problemdramatik und suchte fir das Phantasieschaffen Raum zu
gewinnen; aber die Kraft, das empirische Einzelne als poetisches
Symbol zu fassen, besass auch er nicht. Seine Phantasie wirkie
nicht in seiner Wirklichkeitserfassung; er zeichnete das Empirische
recht umstdndlich nach — hierin den Problemdramatikern ver-
wandt — und trieb dann ein phantastisches Spiel mit ihm. Realis-
mus und Phantastik, Satire und Sentimentalitat standen merkwirdig
unverbunden nebeneinander. Oder aber er wandte sich génzlich
ab von der Wirklichkeit in eine entzickende, aber durchaus spiele-
rische Traumwelt.

Um eine wirkliche Neugeburt des poetischen Dramas mitzuer-
leben, missen wir uns nach Irland wenden. Da die Theater-
bewegung dieses Landes im Hinblick auf unsere eigenen Probleme
ganz besonders aufschlussreich ist, werden wir uns mit ihr etwas
eingehender befassen. Sie gehort in den Zusammenhang der be-
deutenden kulturellen Anstrengung, die in den neunziger Jahren
des letzien Jahrhunderts von einer Gruppe begabter Manner und
Frauen in Irland gemacht worden ist. Diese blickten mit Trauer
auf die letzten Jahrzehnie der Geschichte ihres Landes, die alle

51



noch beschattet waren von der grossen irischen Katastrophe der
Jahrhundertmitte, den Hungerjahren von 1845—50. Damals brach-
ten Hunger, Krankheit und Auswanderung die Bevélkerung von
8 auf 6 Millionen zuriick, und vollendeten damit die ricklaufige
Bevolkerungsbewegung erst zur Halfte. Stagnation und Depres-
sion des politischen und wirtschaftlichen Lebens waren gefolgt. Der
langst begonnene Kampf zwischen den meist englisch-protestanti-
schen Gutsherren und den irisch-katholischen Pachtern um das Land
wurde in den Ublen Formen fortgesetzt, welche solche Kampfe
in Irland anzunehmen pflegen. Die Avufstandsbewegungen, die
sich unter der Oberflache ausbreiteten, konnten von der Regie-
rung Uberwacht werden, so dass es nur zu unwirksamen Teilaus-
brichen kam. Als Gladstone 1868 Premierminister wurde, ver-
mochte seine liberale Befriedigungspolitik eine gewisse Entspan-
nung zu bringen. Besonders seine Auflésung der protestantischen
Staatskirche in Irland gefiel. Auch sein Landgesetz von 1870 suchte
berechtigte irische Winsche zu befriedigen. Aber es war nur der
Anfang einer Lésung. Die Landagitation ging weiter, und der Ruf
nach Home Rule wurde lauter. Charles Stewart Parnell wurde zu
seinem erfolgreichen Vertreter. Als dieser gefeierte Volksfihrer
1890 wegen einer Ehebruchsgeschichte stirzte und seine Partei
sich spaltete, da blieben viele Iren, besonders die jungen, ange-
ekelt vom politischen Kampf. Sie lehnten es ab, ihre Krafte auf-
zureiben in den endlosen Streitereien mit der englischen Regierung
und dabei das kulturelle Erbe Irlands weiter zerfallen zu lassen.
Sie stellten sich die Aufgabe zu beweisen, dass Uberhaupt ein kul-
turelles Sonderleben in Irland vorhanden sei, dass das Unabhéangig-
keitsstreben nicht nur aus eingefressenem Hass und kahlem Nein-
sagegeist komme. So enistand in der Zeit von 1890—1910 die
sogenannte irische Renaissance. Die Periode war politisch ver-
haltnisméassig ruhig; die Regierung ging wahrend dieser Zeit mit
bemerkenswertem Verstandnis auf die irischen Probleme ein, ohne
dass sie ihr Ziel, Home Rule durch Freundlichkeit zu téten, aller-
dings erreicht hatte.

Wie ausschliesslich die irischen Patrioten des friheren 19. Jahr-
hunderts sich in den Bezirken des Politischen und Wirtschaftlichen
bewegt hatten, zeigt ein Blick auf das Schicksal des Galischen, der
keltischen Sprache des Landes. Es hatte sich bis ins letzte Jahr-
hundert hinein in weiten Teilen als Volkssprache gehalten, nach-

52



dem es in der vorhergehenden Periode seiner alten und stolzen
Tradition als Dichter- und Gelehrtensprache allmahlich entfremdet
worden war. Jetzt aber setzte ein katastrophaler, durch die Hunger-
jahre gefdrderter Rickgang ein, welcher der Sprache uUberhaupt
ans Leben ging. Einen Teil der Schuld daran tragt die Einrichtung
von Volksschulen, welche die Kinder mit allen Mitteln einer primi-
tiven Padagogik der Sprache ihrer Vorfahren beraubten. Diese
Schulpolitik wurde von den irischen Patrioten selbst beginstigt,
weil sie die alte Sprache verachteten und nutzlos fanden. Zu Be-
ginn der neunziger Jahre war das Gélische in den &ussersten Stden
und Westen der Insel gedrangt. Dann setzte, wahrscheinlich zu
spat, eine Gegenbewegung unter der Fihrung Douglas Hydes, des
spateren Prasidenten des irischen Freistaates, ein. Seit 1893 war
die «Galische Liga», die zu einer starken Organisation mit vie-
len Uberseeischen Mitgliedern wurde, ihre Haupttrédgerin. Der
Freistaat hat sich nach seiner Konsolidierung im Jahre 1923 die
Sprachenpolitik der Liga zu eigen gemacht und sucht seither unter
Einsatz aller offiziellen Mittel das aussterbende Galisch wieder zur
Landessprache zu machen..

Um 1800, wéhrend der Jahrzehnte des Niedergangs der eigent-
lichen irischen Literatur — die romantische Gestalt des bauerlichen
Wanderdichters war ihr letzter Vertreter —, begann sich als Ersatz
eine neuartige anglo-irische Literatur zu bilden. Zuerst unterschied
sie sich hauptsachlich durch ihre irische Motivwahl von der Ubrigen
englischen Literatur. Das gilt weitgehend von den berGhmten
«lrish Melodies» (1807—35) von Byrons Freund Thomas Moore,
aber auch von der stark nationalistischen Dichtung der «Jung-Ir-
landbewegung», die um 1840 blihte. Neues verrat sich in den Ge-
dichten Clarence Mangans und Samuel Fergusons. Der erste, ein
Edgar Allan Poe verwandier Lautmagier, verstand es, etwas vom
Rhythmus und der Melodie gélischer Poesie in seinen englischen
Versen einzufangen, der zweite, ein ausgezeichneter Kenner des
irischen Altertums, belebte seine etwas akademischen Dichtungen
Uber irische Sagenstoffe durch vorsichtiges Einfithren von Sprach-
bildern und idiomatischen Wendungen, welche dem englischen
Dialekt der Kinder und Grosskinder gélisch sprechender Iren ent-
stammten.

Den néchsten wichtigen Impuls gab die «Bardic History of Ire-
land», die der Carlyle-Jinger Standish James O'Grady von 1887

53



an verdffentlichte. Sie enthielt Nacherzdhlungen der altirischen
Sagen in kraftvoller, leuchtender Sprache und begeisterte die auf-
steigende Dichtergeneration fir einen ungehobenen Schatz poeti-
scher Motive. Was aber das sprachliche Medium betrifft, war Dou-
glas Hydes Wirken von grésserer Bedeutung. Dieser hochbegabte
Philologe setzte sich nicht nur fir die Rettung des ‘Galischen ein;
er suchte auf allen Gebieten die Erinnerung an das alte Irland zu
wecken, traditionelles volkstimliches Gut zu reiten, das von der
modernen Durchschnittszivilisation verschlungen zu werden drohte,
die Irland in ihrer englischen Form Uberschwemmte. Hier ist viel-
leicht der Ort um zu bemerken, dass Hyde, gleich wie Yeats und
Lady Gregory, der englisch-protestantischen Oberschicht entstamm-
te, dass Uberhaupt nichts falscher ware, als die irische Renaissance
zum blutbedingten Aufstand des irischen Keltentums zu machen.
Es dirfte schwer sein nachzuweisen, dass das Keltentum an der
Gesamtbevélkerung Irlands einen grosseren Anteil hat als an der-
jenigen der englisch-schottischen Insel. Tatsache ist nur, dass Ein-
richtungen und Lebensweise der Kelten in Irland langer ungestért
geblieben sind als an irgendeinem anderen Ort, und dass sie noch
lange nach dem Beginn der englischen Invasionen eine starke Assi-
milationskraft besassen. Trotzdem ist die Hinwendung zur kelti-
schen Tradition, die den FUhrern der Renaissance gemeinsam ist,
durchaus ein Willensentscheid, der Entschluss, den unbefriedigen-
den Zustand zu liberwinden, in dem das Irentum lediglich in der
Verneinung aller politischen Massnahmen Englands bestand, die oft
zusammenging mit der vollstandigen kulturellen Folgsamkeit des
Provinzlers.

Hydes Hauptleistung fur die anglo-irische Literatur war die
endglltige Gewinnung der Volkssprache fir neue, anspruchsvolle
Zwecke. Er begleitete seine Sammlungen galischer Erzahlungen und
Gedichte, die er selber gehért und aufgenommen hatte, mit Ueber-
setzungen und Kommentaren, in denen er die Volkssprache der
westlichen Gebiete brauchte. Diese wimmelte von Konstruktionen,
Idiomen und Sprachbildern, welche gélisches Gut widerspiegelten.
Damit stellte er fir das kommende irische Drama ein unverbrauch-
tes Ausdrucksmittel voll glanzender Méglichkeiten bereit. Wil -
liam Butler Yeats hat dieser Sprache den folgenden Satz
gewidmet: «Es ist das einzige gute Englisch, das heute von einer
grossen Zahl von Iren gesprochen wird; und wir missen gute Li-

54



teratur auf eine lebende Redeweise griinden.»! Nicht Yeats aller-
dings, sondern Synge, Lady Gregory und ihre Nachfolger haben
das Anglo-lrische im Theater zu grosser Wirkung gebracht.

In den neunziger Jahren wurden in Dublin und London Ge-
sellschaften gegrindet, welche sich die Férderung der anglo-iri-
schen Literatur zur Aufgabe machten. Yeats, eines ihrer Mitglieder,
fasste auch den Plan eines irischen Theaters und fand bei ver-
schiedenen Freunden, im besonderen bei der tatkraftigen Herrin
von Coole in Galway, Augusita, Lady Gregory, Interesse und
Unterstitzung. Yeats schwebte nicht vor, einfach fir eine Londo-
ner Truppe in Dublin ein Heim zu schaffen; er wollte seinen Lands-
leuten ein Theater geben, das ihnen wirklich geméss war. Der Plan
war sehr kithn, denn seit Menschengedenken war Dublin eine
durchaus von London abhéngige, gute Provinztheaterstadt gewe-
sen. Sie hatte mittelméssige Schauspielertruppen besessen, die
von gesunkenen, noch nicht aufgegangenen und nie aufgehenden
Londoner Sternen gebildet wurden. Die grossen Theaterabende
waren dann gewesen, wenn die fihrenden Londoner Schauspieler
als Gaste nach Irland kamen. Das war die Art von Abhangigkeit,
welche die Neuerer Uberwinden wollten. Im Jahre 1899 grindete
Yeats das «lrische Literarische Theatern. Diese Gesellschaft liess
Werke von Yeats, seinem Freund Edward Martyn und anderen
durch englische Schauspieler, und gélische Sticke durch irische
Amateure auffihren. Sehr bald machte sich eine Diskrepanz zwi-
schen den Dramen der irischen Autoren und dem Darstellungsstil
der englischen Spieler bemerkbar. Zur rechien Zeit entdeckte
Yeats eine Amateurtruppe, die unter der Leitung von William und
Frank Fay anspruchslose Sticke fir ein Dubliner Arbeiterpublikum
zu spielen pflegte. Die ganz einfache, unkonventionelle Darstel-
lungsweise dieser Leute begeisterte ihn. Im Jahre 1902 wurde das
«lrische Literarische Theatern abgeldst durch die «lrische National-
theatergesellschaft», die nun mit der Truppe der Fays zusammen-
arbeitete. Eines der ersten Werke, die den Fays anvertraut wur-
den, war «Cathleen ni Houlihan». Yeats und Lady Gregory haben
diesen kurzen Einakter zusammen verfasst. Er spielt in einem
Bauernhaus im Hafenstadtchen Killala, Grafschaft Sligo. Die Hand-
lung gehért ins Jahr 1798, als Wolfe Tone seinen ungliicklichen
Aufstand unternahm. Aber die von Douglas Hyde entdeckte, mo-

1 «The Irish Dramatic Movement», 1902, in «Plays and Coniroversies», 1924, 29.

83



derne anglo-irische Sprache des Wesiens wird verwendet. Lady
Gregory hat dieses Mittel, historische, legendare, sagar biblische
Stoffe lebendig zu machen, noch oft mit grossem Erfolg angewen-
det. Einerseits ist das Werklein eine realistische Bauernszene; aber
es tritt eine symbolische Gestalt auf. Sie ist nicht von den Au-
toren erfunden, sondern verdankt ihr Dasein der Volksphantasie.

Eine Bauernfamilie verhandelt mit grosser Zufriedenheit die be-
vorstehende Hochzeit des Sohnes Michael mit Delia Cahel. Der
Vater Peter zahlt das Geld, das die wohlhabende kinftige Schwie-
gertochter mitgebracht hat. Die einfache, prosaische Unterhaltung
wird dann und wann gestért durch Rufe, die vom Hafen herauf-
dringen, und die man sich nicht erklaren kann. Eine fremde alte
Frau tritt ein, die sich nicht mit Almosen abspeisen lasst, sondern
seltsame Reden fiihrt von den vier grinen Wiesen, die ihr genom-
men worden sind. Viele junge Manner sind ihr schon nachgefolgt,
deren rote Wangen bleich wurden in ihrem Dienst und die es doch
wohl| zufrieden waren. lhr Name, Cathleen ni Houlihan, ist den
Bauern unbekannt und bekannt: eine der Bezeichnungen, welche
die wandernden Dichter fir Irland erfunden haben. Die alte Frau
richtet die Aufforderung, ihr zu folgen, auch an Michael, und dieser
vergisst seine Braut und seine Zukunftsplane. Als der Ruf herein-
dringt: «Die Franzosen landen in Killala», reisst er sich los und folgt
der Alten. Der Vater fragt den hereintretenden jingeren Sohn
Patrick: «Hast Du eine alte Frau gesehen, die den Weg hinunter-
ging?» Er erhalt die Antwort: «Nein, aber ich habe ein junges
Mé&dchen gesehen, und sie hatte den Gang einer Kénigin.»

Das ganze Stiucklein war ein unwiderstehlicher Ruf fir ein irisches
Publikum. Es erntete immer wieder stiirmischen Beifall. Die Auto-
ren hatten es ohne klare politische Absicht im Bestreben geschrie-
ben, das Drama zu finden, das ihrem irischen Theater den rechten
inhalt geben wirde. Aber viele Jahre spater, nach dem Osterauf-
stand von 1916, hatte Yeats allen Grund, in einem selbstkritischen
Gedicht mit Nachdruck zu fragen:

« Sandt’ mein Spiel die Méanner aus,
Die jetzt Englands Macht erschoss ? »

Ausser den Sticken von Yeats und Lady Gregory spielte Fays
Truppe die anderen Autoren, die ihre Krafte in den Dienst des
neuen Theaters stellten: George Russel, James Cousins und Fred
Ryan. Zu einer wichtigen Unternehmung kam es im Mai des Jahres

56



1903: ein Wochenendbesuch fihrte die Spieler nach London, wo
sie ihre erfolgreichsten Sticke auffiihrten. Niemand war erstaunter
Uber die begeisterte Aufnahme, die sie fanden, als die Gaste
selbst. Die Londoner spirten neue Qualitdten in ihnen, die sie
ergriffen. Der Kritiker A. B. Walkley berichtete entzickt liber den
ungewohnten Spielstil der Truppe, die Darsteller vermieden alle
unnotigen Bewegungen und blieben einfach stehen, wenn sie nicht
sprachen. Er fuhr fort: «Sie bleiben einfach, wo sie sind, und
héren zu. Wenn sie sich bewegen, ist es ohne Vorbedacht, zufal-
lig, und sogar mit einem bisschen natirlicher Schwerfalligkeit, wie
von Leuten, die sich nicht bewusst sind, dass sie vom Publikum
angestarrt werden. So entsteht eine entzickende Wirkung von
Spontaneitat. Sie haben in ihrem Benehmen die kunstlose Impulsi-
vitdt von Kindern.»' In seinem Kommentar zu dieser Kritik stellt
William Fay befriedigt fest: «Walkley war, glaube ich, der einzige
Kritiker, der sofort sah, woraut Frank und ich abzielten, naturlich
nicht in den reinen Bauernstiicken, aber in den ernsten und poeti-
schen Spielen: die grosste Sparsamkeit in Gesten und Bewegung
zu erzwingen, das Sprechen méglichst abstrakt zu gestalten und
zugleich Musik darin zu haben durch die Harmonisierung der Stim-
men.»* In beiden Punkten, in der Ausschaltung aller Uberflissigen
Bewegung und in der Betonung der Wichtigkeit der StimmiUhrung,
verrat sich Yeats’ Einfluss. Es war seine Ueberzeugung, dass Geste
und Bewegung nur bei ganz sparsamer Verwendung die héchste
Ausdrucksgewalt erhalten. Als in erster Linie lyrischer Dichter, der
zwar kein Ohr fir Musik, aber den feinsten Sinn fir die verschie-
denen Sprechtonfille besass, wollte er den Klang der Verse in den
Mittelpunkt der AuffGhrungen stellen. Er hat sogar Versuche ge-
macht, die rechte Weise seine Verse zu sprechen, in einer Noten-
schrift festzuhalten. Charakteristisch fUr ihn ist der Ausspruch, dass
er die Schauspieler in den ersten Proben am liebsten in auf Ra-
dern bewegliche Fasser stellen wirde, um sie darin herumschieben
zu kénnen. Wie Yeats die Gesten dem gesprochenen Wort unter-
ordnete, liess er auch die Bihnenbilder, die Farb- und Lichteffekte,
nur als das Wort unterstitzende Hilfen gelten. Sie durften ja nicht
durch zuviel Eigenleben vom sprechenden Schauspieler ablenken.
«Der Hintergrund sollte so wenig Wichtigkeit haben wie der Hin-

L W. G. Fay and Catherine Carswell, «The Fays of the Abbey Theatre», 1935, 133.
2 Ebenda.

57



tergrund einer Portratgruppe, und er sollte wenn maglich von einer
einzigen Farbe, oder einem einzigen Farbton sein, damit die Per-
sonen auf der BUhne, wo immer sie stehen, mit ihm harmonieren
oder sich von ihm abheben und die Aufmerksamkeit fesseln kon-
nen. Der Umriss der Szenerie sollte klar sein und nicht gebrochen
in die Umrisse von Fenstern oder Tafelungen oder verloren in den
Grenzen von Farbfeldern.»'

Alle diese Plane waren erst in Ansdizen verwirklicht, als die
Truppe der Fays 1903 den Beifall des Londoner Publikums gewann.
Es war besonders wichtig fir das neue Unternehmen, dass sich un-
ter den Begeisterten Miss Elizabeth Horniman befand, eine begi-
terte Freundin des Theaters. Sie ermdglichte im Jahre 1904 die
Einrichtung des Abbey Theaters in Dublin, eines kleinen Hauses,
das durchaus nicht an einer reprasentativen Stelle der Stadt lag,
sondern in einer Nebensirasse am Rande eines libervélkerten Ar-
beiterquartiers. Es war durch seine bescheidene Grosse und Aus-
stattung gut geeignet fir die Ausibung einer intimen Schauspiel-
kunst. Die Eréffnung fand im Dezember 1904 statt. Von ihrem Heim
nahm die Truppe, deren Mitglieder nach und nach zu Berufsschau-
spielern wurden, den Namen der «Abbey Company» an. In den
folgenden finf Jahren tanden die vorhandenen Anséatze eine so
reiche Entwicklung, dass die Gesellschaft in Irland, England und
Amerika unbestrittenen Ruhm errang. Das geschah dank der un-
ermidlichen organisatorischen und kiinstlerischen Arbeit von Yeats
und Lady Gregory, dank der Leistungstéhigkeit neuer Dramatiker,
ganz besonders John Millington Synges, dank der Mitarbeit tich-
tiger Regisseure und Schauspieler und dank dem Echo eines Pu-
blikums, das den Aufstieg seines Theaters mit Stolz und kritischer
Anteilnahme verfolgte. Alle Kreise der Haupistadt, besonders
auch viele Arbeiter, zahlten zu den Besuchern. Dieser Aulstieg
ist allerdings keine leichte Sache gewesen. Das bedeutende Stick
Kampfwillen, das dazu gehorte, kennzeichnet der schlichte, wahre
und darum grossartige Satz, mit dem Lady Gregory die Politik der
Leiter des Theaters charakterisiert hat: «Aber wir fuhren fort, das
zu spielen, was wir fir gut ansahen, bis es populér wurde.»* Das
war das genaue Gegenteil der vorsichtigen Riicksichinahme auf ei-
nen unentwickelten Publikumsgeschmack, die den durchschnittli-

! «Plays and Controversies», 133.
2 «Our Irish Theatre», 1913, 103.

58



chen Direktoren der kommerziellen Londoner Theater in Fleisch
und Blut Ubergegangen war. Es war nicht immer leicht, das Pub-
likum fir kompromisslose Kunstwerke wie Yeats' lyrische Dramen
zu begeistern. Es war aber leicht, die Gefihle der extremen iri-
schen Nationalisten zu beleidigen, wenn man mit so absoluter
kinstlerischer Integritat an das irische Volksleben als Motivquelle
herantrat wie Synge. Ausserdem gab es Schwierigkeiten mit eng-
lischen und irischen Moralisten, mit dem englischen Zensor, mit der
Geldgeberin Miss Horniman, die verletzliche englische Gefiihle
hatte. Der grésste Stein des Anstosses war Synges Meisterwerk
«The Playboy of the Western World» mit seinem erstaunlichen
Hauptmotiv. Bei der Urauffihrung in Dublin und nochmals bei der
Gastspielreise in den Vereiniglen Staaten im Winter 1911—12
mussten wahre Kdmpfe darum gefihrt werden. In ihnen zeigten
Yeats und Lady Gregory die nétige Festigkeit.

Der Blick auf die Entwicklung des Theaters nach 1910 musste tir
Yeats ein wenig schmerzlich sein, denn sie nahm nicht die von ihm
gewinschte Richtung. Die Gattungen, die es pflegte, wurden im-
mer zahlreicher. Die satirische Gesellschaftskomédie (St. John Er-
vine, Lennox Robinson) fand Einlass; am h&ufigsten standen aber
realistische Bauernkomédien und -tragédien auf dem Spielplan
(Padraic Colum, Seumas O'Kelly, William Boyle, T. C. Murray), die
an das von Synge und Lady Gregory Geleistete ankniipften. Yeats'
lyrisch-poetische Dramen fanden wenig Nachfolger. Es zeigte sich,
dass sie etwas ganz Persénliches und Einmaliges gewesen waren.
Anderer Art waren die Phantasiespiele, welche Lord Dunsany ver-
fasste, anderer Art die viel vollblitigeren Werke Sean O'Caseys,
der in den zwanziger Jahren zum Hauptautor des Abbey Thea-
ters wurde. Erstaunlich bleibt die Zahl dramatischer und schau-
spielerischer Talente, welche sich in Irland gezeigt haben, nach-
dem das Abbey Theater einmal Wirklichkeit geworden war. Nicht
wenige von ihnen bildeten ihre F&higkeiten als Zuschauer in den
AuftGhrungen des Theaters; und die Dramaturgen der Truppe, zu
denen Yeats bis in sein hohes Alfer zahlte, leisteten ihrerseits eine
betrachtliche Erziehungsarbeit.

In einem 1919 publizierten offenen Brief an Lady Gregory, in
dem er die Entwicklung des Theaters zu bewerten suchie, erklarte
Yeats nicht ohne Stolz: «Wir sind die ersten gewesen, ein wirk-
liches ,Volkstheater’ zu schaffen, und das ist uns gelungen, weil es

59



keine Ausnitzung der couleur locale ist oder einer beschrankten
Dramenform, die eine vergangliche Neuheit besitzt, sondern die
erste Durchfihrung von etwas, wofir die Welt reif ist, etwas das
uberall auf der Welt getan und immer besser getan werden wird:
allen stummen Klassen zum Ausdruck zu verhelfen, von denen jede
ihre eigene Kenntnis der Welt und ihre eigene Wiirde besitzt, die
aber alle objektiv sind mit der Objzktivitat des Biros und der Fa-
brik, der Zeitung und der Strasse, des Mechanismus und der Poli-
tik.»' Diese Feststellung ist Teil einer Klage dariber, dass das
Theater nicht geblieben ist, was Yeats aus ihm machen wollte: ein
Theater, wie Shakespeare oder Sophokles es hatte.

Das fGhrt uns mitten hinein in die Frage, wie Yeats’ Verhaltnis
zum Theater gewesen und wie es zu bewerten sei. Als junger
Mann wurde der 1876 geborene Dichter mit ganz besonderer Kraft
vom Abscheu gegen die in den Bezirken des Wirtschaftlichen und
Organisatorischen sich auslebende hassliche Welt des spateren
19. Jahrhunderts ergriffen, den nicht wenige feine Geister empfan-
den. Seine erste Reaktion war Flucht in ein Phantasiereich, das er
immer neu zu schaffen die Kraft fiihlte. In vielen Gedichten und
Sticken verschiedener Schaffenszeiten, am unbeschwertesten und
ausschweifendsten in «The Wanderings of Oisin» (1889) hat er die
Reize jenes Zauberreiches und ihre Verlockung in vollen Farben
geschildert. Aber auch die Haltung eines Schilers von Walter
Pater zog ihn an, des Aestheten, der sich der sorgsamen Pflege
der schonen Augenblicke widmet, die das Leben im Bereich der
Kunst unter ausgesuchten Gleichgesinnten geben kann. Er fUhlte
die Dichterkraft in sich, jene Augenblicke in Wortgebilden zu ver-
ewigen, und entwickelte seine poetische Technik durch das Studium
der romantischen Dichter Englands und der franzésischen Symboli-
sten. Das waren die Méglichkeiten, die ihm offen standen, wenn
er in dem auswegslosen Ichbezirk verharren wollte, in den er hin-
eingeboren war. Aber es war etwas in ihm, das sich auflehnte ge-
gen diese Gefangenschaft, ein Verlangen, das zwei Seiten hatte.
Es ging darauf aus, eine Bindung zu finden an eine universale und
einheitliche Anschauung von der sinnlichen und der Ubersinnlichen
Welt, und darauf, das eigene Tun in Beziehung zu setzen zum Le-
ben der ihn umgebenden Menschen. Trotzdem das Verlangen
sehr stark war, hat es nie endgiiltig befriedigt werden kdénnen.

1 «Plays and Confroversies», 206.

60



Es zeigte sich, dass Yeats durchaus unfdhig war, den christlichen
Weg zu gehen. Er stand unter dem Zwang des exiremen Indivi-
dualisten, aus eigener Kraft eine neue Anschauung aufbauen zu
muissen. Anknipfend an die romantische Tradition sah er in der
dichterischen Phantasie die Seelenkraft, welche das Ubersinnli-
che Wirkliche fassen kann: «lch habe Trdume und Visionen sehr
sorgféltig beobachtet und bin jetzt sicher, dass die Imagination
einen Weg hat, der zur Wahrheit fGhrt, welchen die Vernunft nicht
kennt, und dass ihre Befehle, die ergehen, wenn der Kérper ruhig
und die Vernunft stumm ist, die bindendsten sind, welche wir Uber-
haupt kennen.»' Folgerichtigerweise fiihrte diese Einschatzung
der dichterischen Phantasie Yeats zu einer Formulierung, auf die
wir schon mehrfach angespielt haben: «Die Kinste stehen, glaube
ich, im Begriffe, die Lasten auf ihre Schultern zu nehmen, die von
den Schultern der Priester gefallen sind, und uns aut unserer
Reise zurlckzufihren, indem sie unsere Gedanken anfillen mit der
Wesenheit der Dinge statt mit den Dingen selbst.»* Die Phantasie
macht ihre Erfahrungen durch Symbole, und durch sprachliche
Symbole teilt sie sie mit. Sehr frith hat Yeats empfunden, dass die
durchaus privaten Symbole der sogenannten Symbolisten ihm nicht
genigten. Er wollte Symbole gebrauchen, die in der Erinnerung
seines Volkes schlummerten oder wach waren, um zugleich Indi-
viduelles und Typisches gestalien zu kdénnen. Seine Vorstellung
eines Rassegedachtnisses, in dem sich die wesentlichen Symbole
durch die Generationen forterben, berUhrt sich mit Gedanken C. G.
Jungs. Die folgenden Satze sprechen mit aller Deutlichkeit aus,
was Yeats zu seiner Sagendichtung gefihrt hat: «Nur durch alte
Symbole, durch Symbole, die zahllose Bedeutungen haben ausser
der einen oder den zweien, die der Autor betont, oder dem hal-
ben Dutzend, die er kennt, kann eine stark subjektive Kunst der
Unfruchtbarkeit und Seichtheit allzu bewusster Anordnung ent-
gehen in den Reichtum und die Tiete der Natur.»® «Die alten Bil-
der, die alten Gefihle, wieder erweckt zu Uberwéltigendem Le-
ben, wie die Gétter, von denen Heine spricht, durch den Glauben
und die Leidenschaft irgend einer neuen Seele, das sind die ein-
zigen Meisterwerke. Der Entschluss alleinzustehen, der Vergan-

! «The Philosophy of Shelley's Poedry», 1900, in «Essays», 1924, 79 f.
* «The Autumn of the Body», 1895, in «Essays», 1924, 237.
¥ «The Philosophy of Shelley's Poetry», 1900, in «Essays», 1924, 107.

61



genheit nichts zu verdanken, — wenn er nicht reiner Besitzgeist
ist, die Gier und der Hochmut des Kontors —, ist das Resultat je-
nes Individualismus der Renaissance, der seine Arbeit getan hatte,
als er uns die persénliche Freiheit gab. Die Seele, welche ihre
Form weder verdunkeln noch verandern kann, kann immerhin jene
Leidenschaften und Symbole der alten Zeit empfangen, gewiss,
dass sie zu alt sind, um Tyrannen zu sein, zu gut geartet, um die
Rechte anderer zu missachten.»! Diesem Bedurfnis nach altehr-
wirdigen Symbolen in Yeats entsprach die allgemeine Begeiste-
rung fir die Mythen und Legenden Irlands im Bereich der litera-
rischen Renaissance. Zwei der schonen Satze, die er zu ihrem Lob
gefunden hat, lauten: «Die Griechen blickten in ihre eigenen Gren-
zen; und wir haben, wie sie, eine Geschichte, die reicher ist an
phantasieanregenden Ereignissen als irgendeine andere moderne
Geschichte, und Legenden, die meiner Meinung nach alle Legen-
den ausser den ihrigen an wilder Schonheit tbertreffen; und in
unserem Land wie im ihrigen gibt es keinen Fluss oder Berg, der
nicht in der Erinnerung zusammenhéangt mit einem Ereignis oder
einer Legende, wéhrend politische Grinde die Liebe zum Land,
wie ich glaube, sogar grésser gemacht haben unter uns als unter
ihnen. Ich mochte, dass sich unsere Schriffsteller und Kuinstler
aller Arten mit dieser Geschichte und diesen Legenden vertraut
machen, dass sie die Erscheinung von Bergen und Flissen in der
Erinnerung festhalten und alles wieder sichtbar werden lassen in
ihrer Kunst, sodass auch die Irlander, welche tausende von Meilen
fortgegangen sind, noch immer in ihrem eigenen Lande waren.»”
In zahlreichen Gedichten und Theaterstiicken hat Yeats selbst die
Legendenmotive verwendet. Sein Vorgehen dabei unterscheidet
sich sehr deutlich von dem des durchschnittlichen Dichters der Re-
naissance. Bei diesem blieb es allzuoft bei der Freude am ehr-
wirdigen und schénen Stoff, bei vagen Uebereinstimmungen zwi-
schen dem gewaéhlten Motiv und eigenem Anliegen. Der Impuls
war sehr anstdandig, aber unrein: er entsprang asthetisch-patriotisch-
antiquarischen Bedirfnissen. Dabei kam es nicht zu der Neuge-
staltung und Beseelung des Motivs aus einem adaquaten und pra-
zisen neuen Erleben heraus, wie ein Dichter vom Range Yeats’
sie verlangen musste. Es wurde schones, aber totes Holz einge-

! «Art and Ideas», 1913, in «Essays», 1924, 437.
2 «lreland and the Aris», 1901, in «Essays», 1924, 253.

62



baut in den neuen Organismus. Diesen Fehler der Mittelmssigen
hat sich Yeats nie zu schulden kommen lassen. Fir ihn waren die
alten Symbole wirklich keine «Tyrannen» und «zu gut geartet», um
die Rechte des modernen Dichters zu missachten. Dagegen ist
die Frage zu stellen, ob er nicht ihnen gegeniber ein Tyrann war,
ob er gut genug geartet war, ihre Rechte zu achten. Denn er
sprang sehr frei mit ihnen um, nicht nur durch Kiirzung und Aus-
wahl, sondern durch Akzent- und Sinnverschiebungen aller Art.
Die Vermutung liegt nahe, dass der Versuch, durch die alten
Symbole die subjektivistischen Schranken zu durchbrechen, ein
Scheinmanéver geblieben ist: Yeats verwendete und veranderte
die Legenden als Zeichen seines individuellen Erfahrens und hat
dabei nur hin und wieder einen Durchbruch zum Typischen er-
reicht. John Millington Synge dagegen erlebte den alten Symbolen
gemdsser und besass etwas von dem Individuelles und Typisches
zugleich fassenden Dichterblick Shakespeares. Seine Begegnung
mit der Liebestragddie Deirdres und Naoises verlief denn auch
harmonischer als diejenige von Yeats. Er konnte eigenes Erfahren
gestalten und zugleich ganz schlicht der alten Erzéhlung folgen.

Der Gebrauch der altirischen Legenden war nicht das einzige
Mittel, durch das Yeats versuchte, zur Erfassung der Uberempiri-
schen und Uberindividuellen Wirklichkeit vorzudringen. Seine Ta-
ge und Nachte waren angefillt von andersartigen Versuchen. Es
ist ein erschitterndes Schauspiel zu sehen, wie er seine Phantasie,
seinen Intellekt, sein Unterbewusstsein zermarterte in einem Durst,
dem die echte Stillung versagt blieb. Es ist da an seine Studien der
mystischen Literatur des Ostens und Westens zu erinnern, an sein
Interesse an Medien, an hohen und niedrigen Formen des Spiri-
tismus, an allem Aberglauben des Volkes, an seine Berichte Uber
Ubersinnliche Erlebnisse, die wie Wahn anmuten, an den Zwang,
ein krauses personliches System der metaphysischen Welt aufzu-
stellen und unter dem Titel « A Vision » (1925) drucken zu lassen.
Es ist auf das Spielen mit der Vorstellung hinzuweisen, die Imagi-
nation konnte nicht nur die Seelenkraft sein, welche die Geheim-
nisse der Welt erfasst, sondern sogar ein Teil der Kraft, welche die
Welt erschaffen hat. Wie der so ganz anders geartete Shaw zur
Vergéttlichung des Willens, so neigte Yeats zur Vergdttlichung
der Phantasie. Charakteristisch, und, wenn wir sie von der Ueber-
steigerung befreien, von wirklicher Bedeutung, sind die folgenden

63



Satze: «Weil ein Seelenzustand nicht existiert, oder nicht wahr-
nehmbar und aktiv unter uns sein wird, bevor er Ausdruck gefun-
den hat in Farbe oder in Ton oder in Form, oder in all diesen
zusammen, und weil keine zwei Tongebungen oder Anordnungen
den gleichen Seelenzustand aufrufen, schatfen und vernichten Dich-
ter und Maler und Musiker, und zu einem geringeren Grad, weil
ihre Wirkungen augenblicksgebunden sind, Tag und Nacht und
Wolke und Schatten, die Menschheit ... Ich bin gewiss nie sicher,
wenn ich von einem Krieg hore, oder von einer religiosen Auf-
regung, oder von einer neuen Industrie, oder von irgend etwas
anderem, was das Ohr der Welt fullt, ob es nicht alles geschehen
ist wegen etwas, das ein Knabe in Thessalien auf seiner Fléte ge-
blasen hat.»!

Es ist Yeats' grosser Ehrgeiz gewesen, dem modernen Men-
schen einen dichterischen Kosmos zu schenken, wie ihn einst Dante
seinen Zeitgenossen gab. Oft war ersich im klaren Uber die Vor-
aussetzungen: «Alle symbolische Kunst sollte aus einem wirklichen
Glauben entstehen; und dass sie das nicht tun kann in diesem Zeit-
alter beweist, dass dieses Zeitalter eine Strasse ist und nicht ein
Ruheplatz fir die Kiinste, welche der Einbildungskraft verpflichtet
sind.»® Zeitweilig ergriff ihn aber die wahnwitzige Hoffnung, er
kénne beides in einem schaffen und geben, den bedingenden
Glauben und das bedingte Werk. In nichternen Augenblicken
aber sah er seinen Platz und sein Schicksal: «Die Dichter, mif denen
ich mich in Sympathie befinde, haben versucht, kleinen Gedichten
die Unmittelbarkeit einer Gebéarde oder eines zufélligen gefihls-
geladenen Satzes zu geben. Inzwischen bleibt es einer grésseren
Zeit, die wieder leidenschafilich in der Phantasie lebt, vorbehalten,
einen «Koénig Lear», eine «Gottliche Komaédie» zu schaffen, gewal-
tige Welten, geformt durch ihr eigenes Gewicht wie Wassertrop-
fen.»® Yeats hat mehr getan als die modernen Dichter, die er er-
wahnt: Vieles, was er erfuhr und litt, fand Form im Wortgebilde des
grossen Dichters; es fand Ausdruck durch ferne Symbole in der
Frihzeit und, mit oft erschreckender Unmittelbarkeit, durch die
Sprache des Tages im Alter. Das Viele im Gedicht in Eins zu ge-
stalten, das hoffte er manchmal, aber er vermochte es nicht.

! «The Symbolism of Poetry», 1900, in «Essays», 1924, 193 {.

2 «Discoveries», 1906, in «Essays», 1924, 364,
3 «Art and Ideas», 1913, in «Essays», 1924, 439{.

64



Im Zusammenhang mit dem Willen, die Schranken des lchdich-
ters zu zerbrechen, muss auch Yeats' Teilnahme an der kulturellen
und, spater, der politischen Neugestaltung seines Landes gesehen
werden. Er verbot sich die Flucht aus der geistfernen empirischen
Welt in die wirklichkeitsferne Phantasiewelt, weil ihm vor der zwei-
ten nicht weniger graute als vor der ersten. Keiner seiner Vor-
stésse zur Mitarbeit an praktischen Problemen war erfolgreicher
als sein so grossartig gelungenes Theaterexperiment. Aber selbst
bei der angestrengten und umfassenden Mitarbeit an diesem Ge-
meinschaftswerk vermochte er eine gewisse, ihm gezogene Grenze
nicht zu Uberschreiten. Es waren in erster Linie die mit Lady
Gregory zusammen verfassten Sticke, die sich unmittelbar mit der
Sehnsucht der Freunde der Theaterbewegung trafen, die etwas
aufwiesen von der unwiderstehlichen Kraft des naiven poetischen
Dramas. Yeats selbst waren sie nicht ganz gemaéss. In seinem
Aufsatz Uber «The Tragic Theatre» (1910) hat er Abstand genom-
men von der Tragddienkunst Shakespeares, in deren Nachfolge
Lady Gregory in ihrer bescheidenen und Synge in seiner bedeu-
lenden Weise standen. Er schreckte zurick vor dem umfassenden
Wirklichkeitsbild, das in Shakespeares Tragédien erscheint, und
nannte sie Schépfungen einer unreinen Kunst. Dabei war er gleicher
Meinung wie ein ganzlich anders gearteter Mann: William Archer,
der Freund Shaws und Theoretiker des neuen englischen Problem-
theaters.! Auch Archer fand Dinge vermischt bei Shakespeare,
die der moderne Dramatiker trennen sollte: die Nachbildung von
Charakteren und Lebensformen auf der einen, ungemischte Leiden-
schaft, Lyrik, aut der anderen Seite. Nach ihm sollte das zweite
Element aus dem neuen Drama ausscheiden. Nach Yeats, der dem
ersten Element seinen Platz in der Komédie gab, war das zweite die
alleinige Sphére der Tragddie. Diese Divergenz zeigt deutlich die
Distanz zwischen den beiden Zeitgenossen und ihren Dramenty-
Pen; sie zeigt aber auch, dass Yeats der naiven symbolischen Kunst
Shakespeares nicht naher stand als Archer und seine Leute. Er
konnte nicht Menschen in ihrer Ganzheit brauchen als Symbole,
denn seine eigene Ganzheit war zu fern von der ihrigen; nur seine
elementaren Leidenschaften standen in Kommunion, und nur sie
Vermochte er im Drama zu gestalten. Partiell war seine Féhigkeit,

individuell und typisch zugleich zu etleben und zu gestalten; par-
—

' Vgl. «The Old Drama and the New», 1923.

65



tiell erscheint das Typische in seinem Drama; partiell nur war darum
auch dessen Wirkungskraft im Theater. Seine charakteristischen
Dramen, zum Beispiel «Deirdre», kann man ins Dramatische Uber-
tragene lyrische Gedichte nennen. In edler Reinheit und Kraft pul-
sieren die Leidenschaften in ihnen; sie sind erfullt von Klangschén-
heit, von den einmaligen, im Gedachtnis hattenden Wortbildungen,
die nur den grossen Dichtern gelingen; aber ihre Beschréankung ist
zu ausgesprochen, als dass sie im Theater Erfillung finden und
bringen kénnten.

Aber was Yeats nicht vermochte, gelang John Milling-
ton Synge und in weniger vollkommener Weise den mittleren
und kleinen Dramatikern des Abbey Theaters, deren Realismus
nicht der Empirie verfallen war, sondern symbolkraftig blieb. Sie
bestimmten die Zukunft des Theaters an Stelle des Hauptbegrin-
ders Yeats.

Synges Wesen und Werk seien noch einige Worte gewidmet.
Auch sein Weg zum Theater ist durchaus nicht geradlinig gewe-
sen. Am Ende eines unbefriedigenden Musikstudiums siedelte er
sich in Paris an, um als Kritiker franzosische Literatur und Kunst fiir
englische Leser zu interpretieren. Wahrend er hier ohne rechte
Befriedigung im Verkehr mit Dichtern und Aestheten die ihm ge-
masse Ausdrucksform suchte, traf er im Jahre 1898 mit Yeats zu-
sammen, der es auf sich nahm, seiner Lautbahn eine véllig neue
Richtung zu geben. Er wies Synge auf die Ziele der kulturellen
Bewegung in Irland hin und riet ihm, Stoffe und Ausdrucksform
unter der Bevdlkerung des irischen Westens zu suchen. Noch im
gleichen Jahr kehrte Synge in seine Heimat zurick und lebte von
da an mit kurzen Unterbrechungen in Irland, am liebsten auf den
Aran Inseln, in Connemara, Kerry oder Wicklow. Er fGhrte mit den
Bauern und Fischern ihr primitives Leben, erfuhr die Néte und Freu-
den ihrer Existenz, horte den Geschichten zu, welche sie erzahlten,
machte sich vertraut mit ihrer Sprache und mit ihrer erstaunlichen
Fahigkeit, in einer &mlichen Umgebung das reichste Phantasie-
leben zu fGhren. Das Erfahrene hat er in zwei Prosabdnden nieder-
gelegt: «The Aran Islands» (1907) und «In Wicklow and West
Kerry» (1910). Diese Sammlungen von Reiseberichten, Stimmungs-
bildern, Personencharakteristiken und erlauschten Geschichten ent-
‘halten manch einen Keim, der in Synges Dramen entwickelt worden
ist. Von 1904 an unterhielt er enge Beziehungen zum Abbey Thea-

66



ter, indem er Stiicke fur es schrieb und ihre AuffGhrung selbst lei-
tete. Die Werke «In the Shadow of the Glen», «Riders to the Sea»,
«The Well of the Saints», «The Playboy of the Western World»
und «The Tinker's Wedding» folgten rasch aufeinander. Das waren
Jahre intensiven Schaffens, die trotz aller dusseren Widerstande
dem Dichter volle Befriedigung gewahrt hatten, ware nicht das gei-
stige Wachstum begleitet gewesen vom kérpetrlichen Zerall. Im
Jahre 1909 starb Synge, bevor er seiner «Deirdre of the Sorrows»
den letzten Schliff hatte geben kénnen, bevor er all das zu halten
vermochte, was sein Anfang versprach. Das Abbey Theater verlor
in ihm den Dichter, der zwei Kréfte in sich vereinte, die im neueren
Drama meist nur getrennt auftreten. Er besass die verwandelnde,
alle Schlacken des Zufélligen ausscheidende Kraft, die Yeats aus-
zeichnete, und zugleich den zupackenden Realismus, den Lady
Gregory ins irische Drama brachte. Etwas von dem Elementaren
und Wilden der westlichen Weltl, die Synge schaizen gelernt
hatte, war in all seinen Werken: eine unbandige Liebe zum Leben,
die Bejahung dessen, was das Schicksal gesetzt hat. Sie waren eine
Absage an die Methoden der asthetisierenden Literaten und der
Problemdramatiker, ein Versuch, dem poetischen Drama, wie es die
Elisabethaner geschaffen haben, aus dem Geist und der Sprache
des irischen Bauernvolkes wieder nahe zu kommen. Dieses Ziel ist
innerhalb der Grenzen, welche Synges Lebenskraft gesetzt hat,
erreicht worden. Ein Ausschnitt aus der kurzen Einleitung zum
«Playboy of the Western World» mag zeigen, wie Synge selbst
Uber das Wesen seiner Kunst gedacht hat: «Als ich vor ein paar
Jahren «In the Shadow of the Glen» schrieb, erhielt ich mehr Hilfe
als von irgendwelcher Gelehrsamkeit von einer Ritze im Fussboden
des alten Wicklow Hauses, wo ich mich aufhielt, die mich horen
liess, was die Madchen in der Kiiche sagten. Diese Sache ist, glau-
be ich, von Wichtigkeit, denn in den Landern, wo die Phantasie
des Volkes und die Sprache, welche es braucht, reich und lebendig
sind, ist es méglich fir den Schriftsteller, reich und vielfaltig in sei-
nen Worten zu sein und gleichzeitig die Wirklichkeit, welche die
Wlurzel aller Poesie ist, in einer umfassenden und natirlichen Form
wiederzugeben. In der modernen Literatur der Stadte jedoch fin-
det sich der Reichtum nur in Sonetten oder Prosagedichten, oder
in einem oder zwei kunstvollen Bichern, die weit weg sind von den
tiefen und allgemeinen Interessen des Lebens. Man hat auf der

67



einen Seite Mallarmé und Huysmans, welche diese Literatur schaf-
fen, und auf der anderen Seite Ibsen und Zola, die sich in freud-
losen und blassen Worten mit der Wirklichkeit des Lebens abge-
ben. Auf der Bihne muss man Wirklichkeit haben, und man muss
Freude haben; deshalb hat das intellektuelle moderne Drama zum
Misserfolg gefuhrt; deshalb ist den Leuten die falsche Freude der
Operette verleidet, welche ihnen an Stelle der reichen Freude ge-
geben wurde, die nur in dem zu finden ist, was grossartig und wild
ist an der Wirklichkeit. In einem guten Stick sollte jede Rede
einen so vollen Geschmack haben wie eine Nuss oder ein Apfel,
und solche Reden kénnen von niemandem geschrieben werden,
der unter Leuten arbeitet, welche die Lippen fir die Poesie ver-
schlossen haben. In Irland haben wir noch fir ein paar Jahre eine
Volksphantasie, die feurig ist und grossartig und zart, so dass die-
jenigen unter uns, die zu schreiben wiinschen, Méglichkeiten be-
sitzen, die den Schriftstellern an Orten, wo die Frihlingszeit des
lokalen Lebens vergessen ist, nicht gegeben sind, an Orten, wo die
Ernte nur eine Erinnerung ist, wo das Stroh in Backsteine verwan-
delt worden ist.»

Zum Schluss werfen wir einen Blick auf das Spiel, das mit sol-
chen Satzen eingeleitet wird. Bei Iren und Auslandern ist es zu-
nachst auf Kopfschitteln, ein paarmal sogar auf leidenschaftlichen
Widerstand gestossen; so seltsam ist seine Handlung. Wie in vie-
len Sticken des Abbey Theaters geht es darin um die Dinge, wel-
che die Phantasie leisten kann, die grosse Begabung und die Gefahr
des irischen Volkes. Die Szene ist in einem Wirtshaus an der Kiste
von Mayo. Ein abgerissener Junge, Christie Mahon, taucht auf und
behauptet von der Polizei verfolgt zu sein. Nicht ungern lasst er
sich vom Wirt und seiner hibschen Tochter Pegeen sein Geheim-
nis entreissen: er hat vor einer Woche im Streit seinen trunksichti-
gen und tyrannischen Vater erschlagen. Die dramatische Schilde-
rung des Vorganges fasziniert die Zuhdrer, besonders Pegeen. Sie
dirsten nach Sensationen, da ihr dusseres Leben kahl und ereignis-
los verlauft, und Christies Zunge besitzt eine eigentimliche Macht.
Sie verwandelt das Hassliche, von dem sie spricht, und gibt ihm
Schénheit und romantischen Schimmer. Als Pegeens Angehérige
zu einem Totenschmaus gehen, bleibt sie allein mit dem Fremden
zurick. Auch andere Storenfriede vertreibt sie, um sich an den
Erzdhlungen Christies weiden zu kénnen, die immer farbiger wer-

68



den und reicher an kihnen prachtigen Ausdricken. Sie verliebt
sich in ihn, und er kommt durch die Geschichten, die er Uber sich
selbst erzahlt, und durch die Wirkung, die sie aut das schéne Mad-
chen Uben, zu einem neuen Selbstbewusstsein. Im zweiten Akt be-
wahrt sich sein stolzes Kraftgefthl in den Dorfwetispielen. Er wird
Sieger in allen Disziplinen und schwimmt wonnevoll in seinem
Ruhm. In einem Liebeszwiegesprach, das einzigartig ist durch sei-
ne Innigkeit und die Glut der Sprachbilder, verlobt sich Pegeen
mit ihm. Da taucht plotzlich der Vater auf, den er erschlagen ha-
ben will. Christie verliert seinen Nimbus sofort. Der Alte fallt
in gewohnter Weise scheltend Uber ihn her; die Dérfler lachen ihn
aus; Pegeen nennt ihn einen hohlen Aufschneider und will nichts
mehr von ihm wissen. Er gerat in solche Wut, dass er dem Vater
nachlauft und ihn nun wirklich umzubringen scheint. Sogleich wen-
den sich alle gegen ihn, denn sie wissen wohl zu unterscheiden zwi-
schen einer hinreissenden Geschichte und einer schmutzigen Tat. Der
Vater jedoch ist nicht tof; er erscheint von neuem, und die beiden
verlassen gemeinsam den Ort des Spiels. lhr Verhalinis ist anders
geworden: aus dem stumpfen und niedergehaltenen Christie ist ein
Junge geworden, der die Kraft seines phantasievollen Kopfes
kennt, und der weiss, was er will.

Diese Handlung ist phantastisch, stellenweise geradezu abstos-
send. Ganz krass tritt eine Neigung der Irlander zutage, die fir
andere Volker nur schwer verstandlich ist: das nahe Zusammen-
bringen von Tod und Lachen. Es ist, als ob die vielen Iren, die im
Laufe der widrigen Geschichte ihres Landes nahe dem Tode gelebt
und gewagt haben, ihren Nachkommen ein seltsam vertrautes
Verhéltnis zu ihm hinterlassen héatten. Synge liebt seine westlichen
Bauern und kennt sie genau; er lobt ihre Starken und tadelt ihre
Schwaéchen; er liebkost und zichtigt sie zugleich in seinem Werk.
Entscheidend fir die Wirkung ist seine Sprache. Die Maglichkeiten
der bilderschaffenden Kraft einer naiven, ziigellosen, reichen Volks-
phantasie sind bis an ihre Grenzen ausgenuizt.

Damit beschliessen wir unseren Bericht Uber den einzigartigen
irischen Versuch, in der modernen Welt wieder poetisches Drama
zu schaffen. Andersartige BemUhungen um das gleiche Gut sind in
den letzten Jahrzehnten in England und Amerika von einzelnen
Autoren unternommen worden, die bemerkenswertesten von Eu-
gene O'Neill, T. S. Eliot und Thomton Wilder. Alle drei sind sehr

69



bewusst schaffende, experimentierende Dramatiker. Aus ihren Ex-
perimenten sind bedeutsame Einzelwerke hervorgegangen («Mourn.
ing Becomes Electra», «Family Reunion», «The Skin of our Teeth»);
zur Wiederbelebung einer dramatischen Gattung haben sie aber
noch nicht fGhren kénnen.

IV. SCHWEIZER THEATERFRAGEN

1. Kritik.

Unsere AusfUhrungen iiber die Theaterreform, die Shaw fir uns
reprasentiert, und Uber die Errungenschaften der Abbey Spieler
kénnten den Anschein erwecken, als habe das moderne englische
Theater die Krisenzeichen nicht gekannt, die wir am deutschen
Zwischenkriegstheater festgestellt haben. In den Londoner Ge-
schéftstheatern traten entsprechende Stérungen im Verhélinis der
theatralischen Krafte auf. Wir verzichten darauf, sie im Einzelnen
zu schildern, da dabei nichts prinzipiell Neues zutage kdme. Auch
auf die Lage im modernen franzésischen Theater wollen wir nicht
eingehen, aber immerhin bemerken, dass in Pierre Brissons Buch
«Le Théatre des Années folles» (Genéve 1943) ein Material vor-
liegt, das deutlich zeigt, wie international die von uns am deutschen
Beispiel festgestellten Auflésungserscheinungen waren. Die glei-
che Tatsache bringt uns der Hinweis auf das italienische Grotesk-
theater und auf seinen Meister Pirandello zum Bewusstsein, dessen
Dramen in den Jahren nach 1920 einem europaischen Interesse be-
gegneten, weil sie wichtige Aspekte der modernen Gemeinschatts-
krise sichtbar machten: anstatt einer einzigen Wahrheit existiert
eine Vielheit von Illusionen in und um Pirandellos Figuren; die
Personen verlieren ihre Identitat bei ihm, lI6sen sich auf in zusam-
menhangslos im Bewusstseinsstrom treibende Wahnbilder; die
Grundlagen echter Verstandigung zwischen den Menschen sind
zerbrochen.

Die Auflésungserscheinungen haben auch die
deutschschweizerischen Schauspielbihnen nicht verschont, was bei
ihrer langjahrigen engen Verbindung mit dem deutschen Theater-
wesen nicht erstaunlich ist, was aber in erster Linie darum so sein
muss, weil unser Land auf seine Weise die Gemeinschaftskrise der

70



Gegenwart durchzukdmpfen hat. Es ist eine schweizerische Be-
sonderheit, dass es beinahe auf allen Gebieten schwierig ist, Allge-
meinurteile zu féllen, da von Gegend zu Gegend, von Stadt zu
Stadt, wesentliche Variationen der Gesamtlage auftreten. Das trifit
natirlich auch im Falle der Schauspielbihnen zu, wie sie in Basel,
Bern, Chur, Luzern, St. Gallen, Zirich und als Stadtebundtheater
Solothurn-Biel-Burgdorf-Langenthal bestehen. Die folgenden Be-
merkungen griinden sich auf eine genaue Kenntnis der Basler Ver-
hélinisse und auf Berichte von Vertrauensleuten in den andern
Stadten, die durch gelegeniliche persdnliche Einblicke erganzt
worden sind. Es sollen Grundtendenzen herausgearbeitet werden,
die an all den genannten Orten mehr oder weniger deutlich sicht-
bar sind. Selbstverstdndlich sind auch schon Uberall starkere oder
schwéachere Gegenkréafte am Werk. lhr Vorhandensein macht Aus-
fuhrungen wie die gegenwartigen sinnvoll, denn sie bieten Ansétze
fur den positiven Teil, der auf die kritische Bestandaufnahme folgen
soll.

Ausgehen mochten wir von einer Klage, welche gerade die be-
sten Freunde des Theaters unseren Berufsbihnen gegeniber immer
wieder erheben. In ihrem Charakier ist etwas Zweideutiges: auf
der einen Seite versprechen sie Orte zu sein, wo unsere Blrger
sich versammeln kénnen, um ergriffen zu werden vom geistigen
Besitz der Jahrhunderte, soweit er dramatische Gestalt gewonnen
hat, und um sich auseinanderzusetzen mit den Mehrern jenes Be-
sitzes, die unter uns leben. Sie versprechen das beschrankte Wis-
sen, FUhlen und Erleben der Einzelnen zu wandeln, vielfiltiger zu
machen und zu verbinden in einem Bereich, in den diese aus eige-
ner Kraft nicht gelangen kénnten. Um solcher Versprechungen
willen werden sie «Kulturinstitute» genannt, von Behérden und Pri-
vaten mit Geld und Liebe gepflegt, der Jugend empfohlen und
vorgefihrt und allen Krisenzeichen zum Trotz am Leben erhalten.
Stellen wir aber die Frage, ob die Bihnen ihre Versprechungen
auch halten, so kénnen wir ehrlicherweise nur antworten: manch-
mal. Und damit werden wir gleich zum andrerseits gefiihrt. Da
erscheinen sie uns als schlecht und rechte Unterhaltungs- oder
Amusierinstitute, die sich ungebuihrlich wichtig vorkommen, die vor
lauter geschaftigem Trubel im Mittelmassigen stecken bleiben, so-
bald sie sich an eine ehrgeizige Aufgabe heranwagen. Da werden
wir zu Befrachtungen gefihrt, wie sie Robert Faesi einmal ange-

71



stellt hat mit den Worten: «In der Idee die Kronung aller Kinste,
ist das Theater in Praxi oft die gemeinste, verlogenste, banalste
Unkunst,»! die er sogar durch den Satz ergdnzt hat: «Das Theater
ist ein wenig liederlich und unreell selbst schon in der Theoriel»®
Wenn etwas Derartiges wirklich zum Theater gehort, so haben wir
in unserem historischen Teil doch deutlich gezeigt, dass diese zwei-
felhafte Qualitat durchaus nicht in allen Perioden gleich stark aus-
gepragt gewesen ist. An unseren modernen Berufstheatern fallt sie
gewiss auf. Beunruhigender wird der Tatbestand, wenn wir be-
obachten, dass diejenigen Werke, mit denen ein Theater seiner
hohen Mission dienen und sich der Unterstiitzung von Staat und
Privaten wirdig erweisen mochte, den Zuspruch des Publikums oft
weniger finden als die andern, die es mit nicht ganz gutem Gewis-
sen im Hinblick auf die Kassenbediirfnisse herausbringt. Neben
der erwahnten Zweideutigkeit bedrickt alle, die unsere Schauspiel-
bUhnen wieder den grossen Aufgaben zufiihren mdchten, eine an-
dere Tatsache. Der Anteil der Theater am kulturellen Leben der
Schweiz ist verhéltnisméssig klein, ihre Reichweite im Publikum
gering. Sie haben sich aus ihrer Lage am Rande des kulturellen
Lebens vor dem Anfang der modernen Krise nicht befreit, und seit-
her erst recht nicht. Es gibt kaum jemanden unter den Einsichtigen,
der diesen Sachverhalt damit erklaren mochte, dass die Deutsch-
schweizer von Natur theaterfremde Menschen seien. Eine der-
artige Auffassung wird durch einen Blick in die Geschichte und
darauf, was um unsere Berufsbihnen herum geschieht, ein fur alle
Mal widerlegt. Das Studium der Theatergeschichte® {Uhrt uns eine
erstaunlich vielféltige Spieltatigkeit von Geistlichen und Laien, Er-
wachsenen und Schiilern in den stadtischen und landlichen Orten
vor. Sie verschonte den Alltag und die Feste vieler Generationen
im Spatmittelalter, im Zeitalter der Reformation und der Gegen-
reformation und zeigte auch spater, besonders in den katholischen
Orten, eine unbesiegliche Lebenskraft. Im 19. und 20. Jahrhundert
erschien sie in den kantonalen und eidgendssischen Festspielen
und in der Tatigkeit der Laienspieler und der Dilettanten.

1 «4. Jahrbuch der Gesellschaft fiir Schweizer Theaterkultur», 13.

2

2 op. cit,, 20.
3 Vgl. dazu die verdienstvollen Arbeiten Oskar Eberles, besonders seine «Thea-

tergeschichte der inneren Schweiz», 1929, und seine «Wege zum schweizeri-
schen Theater», 1943.

72



Diese Tatigkeit ist bis zum heutigen Tag quantitativ sehr bedeu-
tend und qualitativ sehr ungleich geblieben. Sie ist durchaus nicht
unproblematisch, doch ist hier nicht der Ort, auf die vielfdltigen
Fragen, die den Laienspielern gestellt sind, einzugehen. Im Mit-
telpunkt steht die Tatsache, dass noch lange nicht alle dramatischen
Dilettanten ein gesundes Verhaltnis zwischen ihrem Wollen und
ihren Méglichkeiten gefunden haben. Noch oft steht beim Theater-
spielen der Sinn gerade nach den Dingen, die einem durchaus
fremd sind, die man eigentlich nicht kann, wobei als Resultat etwas
halb Rihrendes, halb Aergerliches herauskommt. Als Beispiel sei
die AuffGhrung von Ernst von Wildenbruchs hochdeutschem Jam-
bendrama «Harold» erwéhnt, welche die Létschentaler im Sommer
1924 mit grésster Hingabe und Freude durchgefihrt haben. Neben
solchen Erscheinungen stehen die schdnen Leistungen der geschul-
ten Laienspielgruppen, die sich addquate Bereiche ausgewahlt
und besonders in der Pflege des Dialekispiels einen hohen Grad
der Vollkommenheit erreicht haben.

Indem wir zu den BerufsbUhnen zurlickkehren, stellen wir vor-
laufig fest, dass es ihnen nicht in befriedigendem Masse gelungen
ist, die Verbindung mit der alten Spieltradition aufzunehmen und
damit die Reichweite, die wir eigentlich erwarten muissen, zu er-
langen. Wir wenden uns zu den Einzelaspekien des Berufstheater-
betriebs, die uns krisenhaft scheinen. Zunéchst ein Wort zu den
Spielpl&nen, wie sie uns jeweils zu Beginn einer Spielzeit vor-
gelegt werden, bevor sie den Kampf um ihre Verwirklichung an-
treten. Man wird kaum einen unter ihnen finden, auf dem nicht
hohe Erwartungen weckende klassische und moderne Dramentitel
stehen. Damit ist aber noch keineswegs entschieden, ob der Spiel-
plan das hat, was man «ein geistiges Gesicht» nennen koénnte. Es
ist nicht entschieden, ob hinter dem Plan ein kinstlerischer Wille
steht, ein klarer Sinn fUr Zentrales und Peripherisches, fiir Dauerndes
und fir Flichtiges, ob der Plan ausgerichtet ist nach einem Bild
des lebendigen Berufstheaters in der zukinftigen Schweiz. Tat-
séchlich beschleicht einem angesichts manch eines Spielplans das
unbehagliche Getiihl, er sei eine vorwiegend experimentelle An-
gelegenheit, die Verantwortlichen verwendeten mehr Energie dar-
auf, unmittelbare Erfolgschancen abzuwéagen, mit dem Ohr am Bo-
den nach den leisesten Regungen des Publikumsgeschmacks zu
horchen, als auf die Bestimmung des rechten Kurses im grossen.

73



Dass das entgegengesetztie Extrem eines publikumsfremden Dok-
trinarismus nicht minder falsch und durchaus unméglich ware,
braucht kaum ausgefUhrt zu werden. Aber die Gefahr besteht,
dass sich die Biegsamkeit bis zum génzlichen Mangel an Rickgrat
steigert, und dass die Fahigkeit, dem Augenblick zu dienen, zum
Verlust des Wissens um ein verpflichtendes Bild fihrt. Wo man ihr
erliegt, erhalten die Spielplane, auch wenn viel im einzelnen In-
teressantes darauf steht, ein Aussehen, das einfach im guten und
im schlimmen gleichgultig lasst, etwas Quallenartiges, mit dem nie-
mand sich auseinanderzusetzen Lust hat.

Einen heiklen Punkt berihrt derjenige, der nach dem Verhéltnis
der Spielplédne zum Schaffen der heimischen Dramatiker
fragt. Er findet auf der Seite der Dramatiker oft ein starkes Ge-
fohl des ungerechtfertigten Zurickgesetztseins, auf Seiten der Thea-
ter ein emphatisches Beteuern, sie seien sich ihrer Pflichten gegen-
Uber dem schweizerischen Schaffen durchaus bewusst. Diese Ver-
sicherungen missen mancherlei aufsteigende Erinnerungen Uber-
ténen: Erinnerungen an ausgesprochen schlechte Sticke, die man
in einem schwachen Augenblick angenommen und nachher ohne
Glauben zu einem dinnen Achtungs- oder Cliquenerfolg oder zum
Durchfall gefuhrt hat, an mihsam gestopfte und gedehnte Dreiakter,
die vielleicht gute Einakter hatten werden kénnen. Gewiss haben
unsere Dramatiker mit nicht weniger schweren Hemmnissen und
Unvollkommenheiten zu kémpfen als die Theater. Haufig unter
ihnen ist noch der ausgesprochene Ich-Typ, dem es noch weniger
als Yeats gelingt, die Verbindung mit den Uberindividuellen Wirk-
lichkeiten herzustellen. Dem Schreibenden ist in diesem Zusam-
menhang die Aeusserung eines Dramatikers unvergesslich geblie-
ben, der die Entstehung eines Werkes darzustellen versuchte, in-
dem er erklérte, das Stick finde seine vollkommenste und reinste
Existenz im tagtrdumenden Kopf seines Schopfers, die erste unver-
meidliche Verderbnis erfahre es durch den Prozess des Nieder-
schreibens, die zweite durch die Uebertragung auf Schauspieler
und BUhne. Auch wenn wir daran denken, dass die Kunstlererfah-
rung eines Zurickbleibens der Ausfihrung hinter der ersten Kon-
zeption oft verbirgt ist, scheint es uns, dass die geschilderte Ein-
schéfzung des Theaters einen spatromantischen, ins Ich verbannten
Dichter, nicht aber einen Dramatiker, verrat. Ein zweiter gut ver-
fretener Typus ist der Dramatiker, der Probleme und Ideen, die

74



ihn beschaftigen, in historische oder moderne Stoffe einkleidet,
ohne die Genialitat Schillers oder Shaws zu besitzen. So kommen
oft papierene Stiicke zustande, denen das unmittelbare dramatische
Leben fehlt. Als dritter fragwirdiger Typus sei der erwahnt, der
es allzu eilig hat mit der BUhnenverwirklichung, der womdglich
Uber eine AuffGhrungszusage verfligen méchie, bevor er die Ar-
beit an einem Stick aufnimmt. Sofern er nicht unter dem Zwang
dusserer Not zu seiner Forderung kommt, ist ihm der Unterschied
zwischen Unterhaltungsware und Kunstwerk nicht aufgegangen.
Ein den verschiedensten Dramatikertypen gemeinsamer Mangel sei
noch angefUhrt: die bedenkliche Isolierung vom Theaterbetrieb
selbst. Allzu selten finden wir den Autor, der dauernd oder doch
wéahrend langerer Zeit in einer unmittelbaren beruflichen Bezie-
hung zu einem Theater und seiner Truppe gestanden hat. Daran
sind nun sicher nicht allein die Dramatiker schuld. Auch in unseren
Theatern sind die Anzeichen fiir das verderbliche Souveranitats-
gefUhl der theatralischen Teilkrafte noch nicht durchwegs ver-
schwunden, und sie missen notwendigerweise auf die Dramatiker
abstossend wirken.

Zunéchst ist da eine Uebersteigerung des Verlangens einzelner
Schauspieler nach Anpassung der Rollen an das Mass ihrer
Personlichkeit zu nennen. «Sogar den Herren Goethe, Schiller und
Shakespeare ricken wir zuweilen ganz tiichtig zu Leibe, da wird
sich der eben erst gestorbene Herr X, oder gar unser noch leben-
der Landsmann Herr Y auch Einiges gefallen lassen missen.» Im
Sinne eines solchen Satzes, der an die Thesen Tairoffs denken lasst,
werden die Worle des Autors erprobt, gekostet und nachher auf
mehr oder weniger gewaltsame Art verdndert. Ebenso wie unter
den Schauspielern lésst sich unter den Regisseuren noch
manchmal die Tendenz zum Kult der eigenen Persdnlichkeit, des
Uberraschenden Einfalls, der Originalitdt beobachten und der Ge-
danke, nur die Regie sei gut, bei welcher dem Zuschauer auf Schritt
und Tritt die Tatigkeit des bedeutenden Spielleiters bewusst wirde.
Die Meinung, die Tiichtigkeit des Regisseurs erweise sich durch
energische Kirzungen und Umstellungen im Text, ist noch nicht ge-
nugend diskreditiert. Nicht selten meldet sich der Wunsch nach
einer derartigen unechien Betdtigung im Bewusstsein des Regis-
seurs mit der Formel, das aufzufUhrende Werk musse «dem moder-
nen Empfinden» nahegebracht werden. In ihrem Namen wird dann

75



z.B. eine shakespearische Tragédie weit Uber das zuldssige Mass
hinaus psychologisiert bis zum direkten Widerspruch gegen den
Text des Dichters. Hamlet muss die Worte des Geistes seines Va-
ters in einem Trancezustand als Bauchredner selbst sprechen, oder
Lady Macbeth muss, wahrend sie in der Mordnacht auf ihren Gat-
ten wartet, mit Zittern und Zagen die Worte sprechen:

«Was sie berauschte, hat mich kihn gemacht,
Und was sie dampft’, hat mich entflammt.» («Macbeth», i, 2)

Worte, die im absoluten Widerspruch zum Zittern und Zagen ste-
hen: das geschieht, weil ein heutiges Publikum nicht an Geister
glaubt und weil die moderne Psychologie nach Ansicht des Herrn
Regisseurs lehrt, eine Frau in Lady Macbeths Lage spreche und
handle im &ussersten Zustande nervoser Ueberreizung. Sehr leicht
werden so Figuren wie die genannten, oder wie diejenige Angelos
in «Mass fir Mass», geradezu als pathologische Falle interpretiert.
Mit ihrer Rétselhaftigkeit verlieren sie ihren Zauber, und, was
schwerer wiegt, ihre Verbindlichkeit fiir den Zuschaver. Wenn ihm
das Gefiihl beigebracht wird, Hamlet und Angelo seien ihrer An-
lage nach abnormale, seelenkranke Menschen, so kann er sich
mit ihnen nicht mehr identifizieren; sie gehen ihn, etwas Uberspitzt
gesagt, nichts mehr an. Den Gewalttaten der selbstherrlichen Re-
gisseure fallen nicht nur einzelne Figuren, sondern auch ganze
Werke zum Opfer. Als charakteristische Leistung dieser Art sei
eine AuffGhrung des «Kaufmanns von Venedig» im Jahre 1945 er-
wahnt, in der das Stick grindlich aus seinen Fugen gedreht wur-
de, um es zeilgemass zu machen. Shakespeares Shylock ist ein
Unhold, der durch einige menschliche Ziige unserem Verstandnis
und Mitgetihl nahegebracht wird. Unter seine Gegner sind die
guten Gaben des Kérpers, Geistes und des Gemites, welche die
Menschen der Renaissance hochschatzten, mit freigebiger Hand
verteilt. |hr Benehmen Shylock gegeniUber ist allerdings nicht
tadellos. Shakespeares Objektivitat und Darstellungskunst bewéh-
ren sich, indem er es vermeidet, alle Schatten auf die eine und
alles Licht auf die andere Seite zu werfen. In der AuffGhrung,
welche wir im Auge haben, musste nun aber Shylock der durch
den Hass und die Gemeinheit seiner Gegner aus der Bahn gewor-
fene Edelmensch sein, wahrend diese Gegner als typische Ver-
treter einer dekadenten Oberschicht auftraten. Da die Gestalt Por-
tias in dieses Schema nicht passen wollte, durchbrach sie es eben.

76



Bassanio war abwechselnd ein ihrer wiirdiger Freier und ein flegel-
hafter Hitlerlimmel. Die in der Gerichisszene wirkenden Richter
aber torkelten als senile Trottel einher!

Dabei ist die zeitgemasse Interpretation die, welche ein zeit-
gemdsser Mensch im Geist vollkommener Werktreue durchiGhrt.
Gewollte, d. h. gemachte Zeitgemassheit ist nichts anderes als
private oder tendenziése Verzerrung. Aus Grinden, die wir weiter
oben dargelegt haben, ist die Wiedergabe des grossen symboli-
schen Dramas in einer Krisenperiode in jedem Falle ein nur teil-
weise zu losendes Problem. Besondere Schwierigkeiten bereitet
dabei die Bewaéltigung der stilisierten Sprache — Vers oder Prosa
— solcher Werke. Im Zerbrechen der vom Dichter geschaffenen
Sprachform offenbart sich nochmals ganz unmittelbar die zu lber-
windende Theaterkrankheit.

Wenden wir die Blicke nun in den Zuschauerraum, so fin-
den wir da so verschiedenartige Erwartungen in den Kopfen, dass
wir begreifen, weshalb kein eindeutiger Impuls von hier aus auf den
BUhnenbetrieb ausgeht. Suchen wir einzelne Gruppen zu unter-
scheiden, so fallt zuerst ein zahlreiches kleinbirgerliches Publikum
auf, das fur das einfache Weiterbestehen der Bohnen bisher von
grosser Bedeutung gewesen ist. Es hat eine gemutliche Vorstel-
lung vom Theater, sieht ein biederes Unterhaltungsinstitut darin,
von dem es immer wieder die altvertrauten Operetten und Lust-
spiele, hin und wieder aber auch eine bewéhrte Oper oder ein
klassisches Drama erwartet. Diese edleren Werke versetzen es in
eine momentane Hochstimmung, von der aber keine Wirkung auf
das Leben ausserhalb des Gebaudes ausgeht, da die strengste
Trennung zwischen Theater und Wirklichkeit eine Selbstverstand-
lichkeit fir es ist. Eine zweite wichtige Gruppe, die sich aus allen
Kreisen rekrutiert, in die auch die Arbeiterschaft am leichtesten
den Zugang findet, besteht aus den Leuten mit vornehmlich intel-
lektuellen Ansprichen an die Theaterkunst. Sie wollen auf der
BUhne Probleme diskutiert, Ideen gegeneinander in Bewegung ge-
setzt sehen; sie suchen Gelegenheit, fir oder gegen eine Gesin-
nung zu demonstrieren, und wollen so das Theater zum Diener der
Kémpfe des Tages machen. Weiter sind Splittergruppen zu er-
wéahnen. Zunachst die Zuschauer, die das Theater seinen histori-
schen Blitezeiten verpflichtet sehen wollen. Sie fordern die Pilege
einer Kunst von ihm, die so anspruchsvoll ist wie jede echie Kunst.

77



Sie wissen, dass die Kunst sowohl Verbindung haben muss mit der
Welt des praktischen Lebens als auch Distanz von ihr. Von dieser
Gruppe muss die Erneuerung des Theaters in erster Linie ausgehen.
Unwichtiger sind die Spezialisten, die das literar- und kulturhistori-
sche Interesse vor den Vorhang bringt, und die Aestheten, denen
es vor allem um das artistische Spiel geht. Ein einigendes Band
umschliesst alle: die Freude am Elementartheatralischen, am ein-
fachen Spiel auf der Biihne. Sie genigt, um die reine Existenz des
Theaters zu gewahrleisten; sie reicht aber nicht aus, um ihm eine
klare Form und seine Funktion als Gemeinschaftskunst zu geben.

Nicht weniger richtungslos als das Publikum sind im ganzen
gesehen die Kritik er, die sich in der Presse mit den Leistungen
unserer Theater auseinandersetzen. Auch da lassen sich ein paar
Haupttypen unterscheiden. Nicht haufig ist bei uns glicklicher-
weise der Kritiker, der die ihm Uberantworteten Vorstellungen
lediglich zum Anlass nimmt, sein interessantes Selbst in eigenen
«Kunstwerken» oder Kinsteleien zu gestalten und seinen bewun-
dernden Lesern darzubieten, dem ein Witz, oder auch nur eine
Geistreichigkeit, viel wichtiger ist als der prazise Ausdruck dessen,
was er Uber die Leistung der Theaterkinstler zu sagen héatte. Viel
haufiger ist ein etwas selbstgefalliger und unverbindlicher Impres-
sionismus, unter dessen Einfluss der Kritiker es zufrieden ist, recht
forsch und ehrlich die eigenen Reaktionen zu registrieren. Der
Leser kann dann mit dieser Bekennerkritik soviel oder sowenig an-
fangen, wie die Person des Schreibenden ihm wert ist. Gelegent-
lich erlauben sich diese Impressionisten erstaunliche Akte der Will-
kir und der Sprunghaftigkeit und lassen den Sinn fir ein glltiges
Mass und fUr rechte Proportionen durchaus vermissen. Eine ge-
steigerte Form des impressionistischen Typs vertreten die rhapsodi-
schen Kritiker, die véllig unberechenbar sind, sich von Fall zu Fall
an ganz Widersprichlichem méachtig entziinden und dann gewaltig
in die Saiten greifen, um vom Einzelerlebnis aus die ganze Zukunft
zu prophezeien. Am entgegengesetzten Uebel leiden die ideolo-
gisch festgelegten Kritiker, die sich zwar mit dem Problem- und
Ideendrama ganz gut auseinanderzusetzen verstehen, den reineren
Gattungen gegeniber aber versagen, da sie unter dem Zwang
stehen, dauernd mit festen, ausserkinstlerischen Masstaben zu mes-
sen unter Vergewaltigung oder Vernachlassigung ihres urspring-
lichen Erlebnisses. Schliesslich sei noch ein Typus genannt, der

78



die erwdhnten Extreme vermeidet, aber nicht auf die rechte Art.
Es ist der Berichierstatter, der den hohen Pilichten der Kritik aus-
weicht, indem er Tatsachen aneinanderreiht ohne Urteile zu féllen.

Ueberblicken wir die so kurz kritisierten Erscheinungen, so fallt
sogleich auf, dass sie die schweizerische Form der modernen
Theaterkrise sind, deren Wirkung wir andernorts schon kennnen-
gelernt haben. Zum Verstdndnis der ungeniigenden Verbindung
zwischen den BerufsbUhnen und der Theatertradition des
Volkes ist es allerdings notwendig, einen Blick in die schweize-
rische Theatergeschichte zu tun. Noch immer wirkt die Tatsache
nach, dass die Berufsbihnen sp&t und als ein Import aus dem Aus-
land entstanden sind und dass sie merkwirdig lange durchaus vom
auslandischen Geist beseelt geblieben sind. Im 19. Jahrhundert
haben deutsche Direktoren, Schauspieler und Autoren unsere Bih-
nen beherrscht; ihre Darbietungen boten daher sprachlich, thema-
tisch und stilistisch dem schweizerischen Zuschauer ganz erhebliche
Schwierigkeiten. Die Frage, weshalb die Vorherrschaft der deut-
schen Theaterleute in der Schweiz so lange nicht gebrochen wurde,
ist nicht einfach zu beantworten. Frith genug ist auf das Proble-
matische der Situation hingewiesen worden. Richard Wagner hat
das im Jahre 1851 sehr Uberzeugend in seiner kleinen Schrift «Ein
Theater in Zirich» getan und Karl Spitteler in seinem Aufsatz «Das
deutsche Theater in der Schweiz» vom Jahre 1889'. Das lange
Ausbleiben von schweizerischen Schauspielern, Direktoren und Dra-
matikern fir die BerufsbUhne beruht auf vielerlei Griinden. Die
langjéhrige kirchliche Opposition in den protestantischen Stadten
pflanzte das Misstrauen gegen die Schauspieler tief in die Gemu-
ter ein. Unter ihrem Einfluss wandte sich das Bedurfnis nach kinst-
lerischer Betatigung und Kunstgenuss der Musik zu, die fir moralisch
weniger geféhrlich galt. Weiter ist zu beachten, dass man die
Schauspieler bei uns als Mitglieder von Wandertruppen kennen
lernte, was mithalf, sie mit einer Aura des Unsoliden und Bedenk-
lichen zu umgeben, die sie interessant, ihren Beruf aber fir junge
Schweizer schwer zugénglich machte. Wichtiger sind aber ohne
Zweifel die Auswirkungen der Sprachsituation. Die BUhnenhoch-
sprache wirkte als eine schwer Ubersteigbare Schranke zwischen
den Theatern und den schweizerischen Zuschauern, Schauspieler-
und Dramatikeraspiranten. Sie machte aus dem Theaterbezirk eine

! Vgl. dariiber: Paul Lang, op. cit, 21 ff. und 116 ff.

79



fremde Welt fur sich. Grosse Bevélkerungskreise, die im taglichen
Leben selten mit Hochdeutschsprechenden zusammenkamen, ver-
standen die Schauspieler einfach nicht recht. Sie interessierten
sich auch nicht — Spitteler hat diesen Punkt nachdricklich betont —
for die Figuren und Stoffe, die in den auslandischen Sticken vor-
kamen. Uns mochte es scheinen, dass es an den Dramatikern ge-
legen hétte, die notwendige Bresche zu schlagen. Sie haben es
immer wieder, lange aber ohne rechten Erfolg versucht. Die Schuld
daran, dass er ausblieb, ist von Spitteler und vielen anderen den
verstandnislosen reichsdeutschen Direktoren zugeschoben worden.
Sie moégen sich wenig um die Anliegen der einheimischen Autoren
gekiimmert haben, aber das Haupthindernis fir die Dramatiker war
doch wieder die Sprachsituation. Der Zwang, in einer Sprache
Dialog schreiben zu missen, die nur fir wenige eine erlebte Rede-
weise im vollen Sinne des Wortes war, wirkte sich als schwerer
Nachteil aus. Dieses Problem ist auch dem heutigen Schweizer
Dramatiker noch gestelll. Von ihm abgesehen sind die genann-
ten Hemmnisse aber weitgehend Gberwunden. Die Zahl der schwei-
zerischen Schauspieler nimmt stdndig zu. An allen Stellen in un-
seren Theatern, auch unter den Direktoren, befinden sich Schweizer.
Den Auslandern, die bei uns wirken, liegt nichts ferner als der
Wunsch, an den besonderen Bedurfnissen unserer Bevdlkerung
vorbeizusehen. Den Dramatikern unseres Landes stehen die Biih-
nen offen, wenn sie Gutes leisten. Trotzdem so die wichtigsten
historischen Schwierigkeiten beseitigt sind, ist die Kluft zwischen
Bihnen und Bevélkerung noch nicht geschlossen; zu einer rechten
Theaterblite ist es noch nicht gekommen. Den Grund dafir méch-
ten wir in der Tatsache sehen, dass die Beseitigung jener Hemm-
nisse zur Zeit der europaischen Theaterkrise erfolgt ist, in deren
Bann auch unser Land geriet.

2. Folgerungen.

Wie aus unseren friheren Ausfiilhrungen hervorgeht, betrachten
wir die Krise des modernen europaischen Theaters als Teil der mo-
dernen Gemeinschaftskrise und halten die Erneuerung des Thea-
ters nur im Zusammenhang mit einer Gesamterneuerung des poli-
tischen, sozialen und kulturellen Lebens tir méglich. Im folgen-

80



den konzentrieren wir uns auf Gedanken und Anregungen, welche
die schweizerischen Bihnen in Zukunft betreffen.

Die schaffenden TheaterkUnstler werden hier vielleicht einwen-
den, dass theoretische Betrachtungen, wie wir sie un-
ternehmen wollen, Gberhaupt keinen Sinn haben, da jeder rechte
Kinstler nicht wahlen kann zwischen verschiedenen Schatfenswei-
sen, sondern ehrlich und unbedingt nach dem Gesetz wirken muss,
nach dem er angetreten ist. Wir sind nicht so téricht zu glauben,
dass man aus wohlgemeinten Ueberlegungen heraus Forderungen
aufstellen kénne, denen die KiUnstler dann nach ebenso wohlge-
meinten Ueberlegungen geniigen mussten. Tatsachlich bedeutet die
Feststellung, dass wir dies oder jenes notig hatten, noch nicht viel
auf dem Gebiete der Kunst. Darum ist ja auch die Kulturpolitik
von Kultusministerien so fragwiirdig. Was wir aber getrost tun dir-
fen, ist unsere Sehnsucht hinsichtlich der Kunst formulieren in der
Hoffnung, dass aus den gleichen Quellen, aus denen diese Sehn-
sucht kommt, den Kinstlern der Wille und die Fahigkeit zustrémen
werden, ihr zu genGgen. Wir sind allerdings auch nicht der Mei-
nung, dass man mit verschrankten Armen dasitzen und warten kon-
ne, bis uns eine neue Theaterkunst als Gnadengeschenk gegeben
wird. Man kann die falschen oder die rechten Tendenzen in sich
entwickeln. Niemand dart zum Beispiel erwarten, dass unsere Dra-
matiker nun plétzlich mit den alten Seheraugen ausgestattet wer-
den, fir welche die empirische und die geistige Welt nicht zertal-
len waren, fir welche die Welt voll war von austauschbaren Sym-
bolen. Wie wir ausgefiihrt haben, hat es aber die grosse Theater-
kunst, die wir meinen, auch schon zu Zeiten gegeben, die zunachst
nicht Uber die dichterischen Genies mit solchen Augen vertigten,
in denen bewusste Disziplin und angestrengter Wille ihre Rolle
spielten, bevor die Begnadung kam. Wir erinnern an den klassi-
zistischen Weg zu einer neuen Schaffensweise und an die Wieder-
geburt des poetischen Dramas in Irland.

Hier sei noch die Frage gestellt, inwiefern das Studium hist o-
rischer Beispiele, wie die genannten es sind, fir uns von
Nutizen sein kann. Jedes Worilichnehmen des Vorbildes, jedes
Sichanklammern an die Einzelheiten des friher und anderswo Ge-
schehenen muss zu unfruchtbaren Experimenten fithren. Fruchtbar
wird der Blick auf das Geschichtliche, wenn er unseren eigenen
Méglichkeiten Anlass zum Keimen und zur Enffaltung wird. So

81



gesehen, glauben wir, dass die Methode der Klassizisten manchem
modernen Dramatiker etwas bedeuten kann, der die Bihnenfremd-
heit Uberwinden will, zu welcher der spatromantische Kult des pri-
vaten Erlebens gefihrt hat. Auch das irische Theater kann wichtige
Anregungen geben: Fesselt nicht der Anblick dieser Theaterbewe-
gung, die, Impulse nehmend und spendend, mit zu einer politischen
und kulturellen Erneuerung des Landes gehort? Die fir uns interes-
santen Ziige an ihr sind zahlreich. In einem kleinen Land, das
langezeit Theaterprovinz eines grésseren war, ist es gelungen, voll-
gultiges Eigenleben zu erlangen. Laienspieler wuchsen sich aus zu
fahigen Berufsschauspielern, die imstande waren, ihren eigenen
unverwechselbaren Buhnenstil zu entwickeln. Um die Manner, wel-
che der ganzen Bewegung die Bahn brachen, sammelte sich er-
staunlich rasch ein §fab von dramatischen Talenten, die teilweise
nur einfache, teilweise aber hohe Aufgaben zu lésen verstanden.
Sie waren erfolgreich, da ihnen ausser der englischen Normalspra-
che das nicht allzustark von ihr abweichende, aber frische und aus-
drucksstarke Anglo-irisch zur Verfigung stand, da sich ihre Phan-
tasie an unverbrauchten Motiven aus Sage und Geschichte und am
Leben und Treiben ihrer Mitbirger zu entziinden vermochte. Vor-
aussetzung des Ganzen waren allerdings die Bahnbrecher. Yeats
und Synge, die wir kurz kennengelernt haben, waren alles andere
als «Volksdramatiker». Beide kannten die charakteristische Situation
des bihnenfernen modernen Dichters. Fir beide war die Arbeit
for das neue Theater zugleich ein Dienst an der gemeinsamen iri-
schen Sache und ein Akt der Selbstbefreiung.

Der Haupteinwand gegen die Niizlichkeit des vorgefihrten Bei-
spiels fUr uns besteht wohl in der Behauptung, dass unser Volk
von keiner politischen und kulturellen Gesamtbewegung ergritten
sei, die verglichen werden kénnte mit der Bewegung, welche
das neuirische Theater emportrug. Diese Meinung ist seit dem
Kriegsausbruch im Jahre 1939 jedentalls nicht mehr zutretfend. Die
Aufgaben, die uns wahrend des Krieges gestellt waren, haben ein
Aktiv- und Bewusstwerden unserer gemeinsamen Kréfte gefordert,
das auf allen Gebieten der Anstoss zu dauernden Leistungen wer-
den kann. Dies ist bei der Lésung der Nachkriegsaufgaben in nicht
geringerem Masse nétig. Ohne eine derartige Gesamterscheinung
glauben wir nicht an die Méglichkeit wesentlicher Aenderungen an
der Stellung der BUhnenkunst im schweizerischen kulturellen Leben.

82



Anstatt das irische Beispiel weiter zu pressen, versuchen wir anzu-
deuten, welche Wandlungen in der Arbeitsweise der einzelnen
Theaterkratte fir das Ganze von Wert sein kénnten. Die folgenden
Seiten machen dabei keinen Anspruch auf Originalitat. Es genigt,
wenn auf ihnen bekannte Forderungen in einer neuen Perspektive
erscheinen. Kaum eine der zahlreichen wichtigen Fragen, welche
berihrt werden, kann eine erschépfende Behandlung finden, Sehr
oft bietet das XV. Jahrbuch der Gesellschaft fir schweizerische
Theaterkultur («Theaterschule und Theaterwissenschafi») wertvolle
Ergénzungen und Prézisierungen zu den Vorschlédgen, die hier ge-
macht werden.

Vom Dramatiker der kommenden Jahre méchten wir hof-
fen, dass ihn die spatromantisch-expressionistische Haltung je lan-
ger je weniger befriedigt. Wir mochten ihn wieder die Wege der
symbolischen Kunst beschreiten sehen, welche die Bindung unter
den Theaterkraften schafft, die zur Blute des Ganzen gehért. Ein
solcher fUhrt Uber die Aufnahme der Lebenskenntnis und des Form-
willens der Klassik unter die eigenen Méglichkeiten. Um ein Nach-
ahmen von klassischen Vorbildern, ein Epigonentum, darf es sich
dabei nicht handeln. Wohl aber um jene klassische Disziplin, wel-
che das Bewusstsein dazubringt, nicht blindlings dem privaten Er-
lebnis zu vertrauen auf der Suche nach der Seele und dem Leib des
Kunstwerks, sondern das eigene Erlebnis in Beziehung zu sefzen
zu den Seinsfragen der Andern, die Disziplin, welche die Augen-
blickserfahrung prift am Wissen der vergangenen Generationen,
die zwingt zur Erforschung und Befolgung der Gesetze, welche
zum Wesen der dramatischen Form gehéren. Am Ende dieses We-
ges ist vielleicht wieder ein naiveres dramatisches Dichten méglich,
ein unmitielbareres Zusammenkommen von Gedanke, Stoftf und
Form.

Haufiger als den expressionistischen Ichdichter finden wir aber
den Problemdramatiker unter den modernen Theaterautoren unse-
res Landes, der ein nationales oder ein soziales Problem sieht und
eine — sehr oft historische — Einkleidung dafiir schafft. Das Bei-
spiel kann gut passen, die Auseinandersetzung kann fesselnd sein,
und doch fehlt dem Werk die urpringliche Vitalitat, den Figuren
die Ganzheit und Einmaligkeit dramatischer Lebewesen. Eine be-
wegte, farbige Handlung und kraftmeierische Reden kénnen solche
Maéngel hochstens verdecken. Es scheint sich in ihnen ein falscher

83



Arbeitsprozess auszuwirken. Er geht aus vom Gedanklichen und
schafft, oder konstruiert sogar, ein dramatisches Kleid dafir. Es
gibt den umgekehrien Weg: er geht aus von einem Erlebnis, das
fur den Dichter symbolhaft ist und fUhrt zur Gestaltung von Stoft,
Form und Sinn in einem. Die beiden Methoden stehen einander
auch im Bereich der Sprache gegeniber: eine andere dramatische
Rede entsteht, wenn der Dichter seine Gedanken formuliert und
unter seine Figuren autteilt, als wenn er vom erfahrenen gesproche-
nen Wort ausgeht, Gehdrtes reinigt und steigert und dabei mit
seinen Gedanken zusammenbringt. Die zweite Schaffensart ist fir
die besten Werke des Abbey Theaters charakteristisch. Der Bereich,
wo die symbolkraftigen Motive und Sprachkeime gefunden werden
kdnnen, ist weit, aber nicht unbeschrankt. Seine Grenzen fallen
zusammen mit denen der Anteilnahme des Dichters. Dabei ist zu
beachten, dass Anteilnahme nicht verwechselt werden dart mit in-
tellektuellem Interesse. Sie ist eine Angelegenheit des ganzen
Menschen; sie ermdglicht die ldentifikation des Schopfers mit sei-
nen Figuren, ohne welche eben nur Thesengestalten, dramatische
Schemen zustande kommen. Selbsttduschung Uber die Grenzen
der echten Anteilnahme ist die Ursache manch eines dramatischen
Misserfolgs. Der Dichter kann die Motive und Sprachkeime im Zu-
sammenleben mit den Zeitgenossen erhalten, mit denen er in Ge-
meinschaft verbunden ist und fir die er sein Werk schafft. Ge-
schichte und Sage kénnen die Anregungen schenken, wieder in
erster Linie die Bezirke in ihnen, die zu des Dichiers Existenz in
Beziehung stehen. Auch das Fremde und Ferne kann zum Symbol
werden fir das Eigene und Nahe und fir das Allgemeine zugleich.
Der Dramatiker, der ein solches Werk unternimmt, muss aber spi-
ren, dass seine Anteilnahme wirklich so weit reicht, dass er sich nicht
lediglich durch gelehrte Beobachtung und intellektuelle Folgerun-
gen zur Arbeit treiben lasst. Nach solchen Ueberlegungen er-
scheint uns das gegenwartige Leben unserer Landsleute in den
Stadten und auf dem Land als das primare Feld der Anregung fur
unsere Dramatiker. Geschichtliche Ereignisse und Sagen, die in
unserer Erinnerung lebendig sind oder sein sollten, folgen an zwei-
ter Stelle.

Naturlich ist auch der Weg dessen, der so aus der Nahe schoplft,
nicht ohne Gefahr: leicht kann es ihm geschehen, dass er das aus
der Erfahrung gewéhlte Motiv nicht zum Symbol zu reinigen und

84



zu erhéhen vermag, dass er ins Abmalen eines Einzelfalles mit all
seinen Zufélligkeiten abgleitet und so die dramatische Kunst, welche
wir brauchen, durchaus verfehlt. Sie steht im Zusammenhang mit
dem Sprachproblem des Schweizer Dramatikers. Er kann lokalisier-
te Szenen aus dem gegenwartigen Leben unseres Volkes nur als
Dialekiszenen schreiben. Dabei hat er ein so reiches und unver-
brauchtes sprachliches Medium zur Verfigung, wie er es sich nur
winschen kann. Andrerseits ist die Gefahr, wenn nicht im Einzel-
nen, so doch im Lokalen stecken zu bleiben vorhanden. Sie ist
nicht untberwindlich, wie zahlreiche Dialekisticke beweisen. Aber
auch das Dialekistick, das symbolische Kunst ist, wie wir sie nétig
haben, bleibt aus &usseren Grinden eingeengt. Im besten Falle
werden ein paar Laienspielergruppen zur Verfliigung stehen, die
dem gewadhlten Dialekt gewachsen sind. Die Berufsbihnen werden
sie nur mit Mihe auffGhren kdnnen, denn selbst wenn vorwiegend
schweizerische Schauspieler an ihnen tétig sind, werden diese aus
verschiedenen Landesgegenden stammen und darum verschiedene
Dialekte sprechen. Es ist nicht notwendig, sich mit dieser Situation
einfach abzufinden. Zunachst sind nicht alle Dialekistiicke sprach-
lich einheitlich; nicht wenige bringen Angehérige verschiedener
Dialektgebiete zusammen; die Wahrscheinlichkeit, dass das En-
semble einer Berufsbihne sie bewéltigen kann, ist in diesem Falle
grosser. Es wdre mit unserer Auffassung vom dramatischen Schaf-
fen Uberdies durchaus vereinbar, wenn die Zusammensetzung eines
Berutsensembles, das sich im Dialektspiel bewéhrt, von den Au-
toren in Betracht gezogen wirde. Es ist nicht unwirdig, wenn ein
Dramatiker im Schaffensprozess die Moglichkeiten einer bestimm-
ten Schauspielergruppe ebenso im Auge behélt wie die Beschaffen-
heit der Biihne und des Publikums, fiur welche er schreibt. Die
Qualitat seiner Arbeit wird dadurch in keiner Weise zum vornher-
ein negativ festgelegt. Da wir das Dialektspiel fir eine wichtige
Gattung halten, die auch auf den BerufsbUhnen regelmassig ge-
pflegt werden muss, sei auch noch die Frage gestellt, ob es eine
unerhérte Forderung an den Schweizer Schauspieler ware, wenn
man von ihm verlangte, dass er ausser einem reinen Bihnendeutsch
die drei wichtigsten deutschschweizerischen Dialekte beherrschen
wirde. Fiir einen phonefisch begabten Menschen wére dieses Ziel
mit Hilfe der modernen Schulungsmethoden ohne Ubermassigen
Kraftaufwand erreichbar. Immerhin, wir mochten unseren Drama-

85



tikern nicht empfehlen, bei der Pflege des Dialekispiels stehen zu
bleiben, auch dann nicht, wenn sie aus dem Gegenwartsleben un-
serer Bevolkerung schépfen. Sobald sie ihre Szenen nicht genau
lokalisieren, stdsst sich niemand daran, wenn sie vom Gebrauch des
Dialektes absehen. Fir manch einen Autor ist dies eine willkom-
mene Hilfe bei der notwendigen Verwandlung des erfahrenen Ein-
zelfalles zum dramatischen Symbol. Wie soll aber die hochdeut-
sche Sprache des Schweizer Dramatikers beschaffen sein? Da sei,
frei nach Yeats, die Tatsache festgestellt: wir missen guten dra-
matischen Dialog auf eine lebende Redeweise griinden. Das be-
deutet, dass die Hochsprache unserer Autoren durchaus vom Dia-
lekt her innerviert werden muss. Nur die Nichtberufenen unter
ihnen werden einer angelernten Korrektheit, einem angelesenen
Klang und Rhythmus, einer eindrucksvollen fremden Wortwahl
nachjagen; die andern werden den Schweizer Dichtern folgen, die,
ohne die hochdeutsche Sprache zu vergewaltigen, diejenigen syn-
taktischen Figungen in ihr bevorzugt haben, die in unseren Dia-
lekten lebendig sind, die unerschrocken Redewendungen, Ver-
gleiche und Metaphern ins Hochdeutsche Ubernommen haben und
ausserdem einen Klang und Rhythmus zu finden wussten, der aus
dem Lebensgefihl unseres Volkes kam. Wird die Frage gestellt,
ob eine solche Sprache auch verantwortet werden kénne, wenn
zeitlich und ortlich ferne Motive behandelt werden, so mochten
wir sie unbedingt bejahen. Gerade in dieser Beziehung haben
die irischen Dramatiker kihn experimentiert und mit Hilfe der mo-
dernen Volkssprache legendéren und historischen Stoffen Kraft und
Leben eingehaucht.

Mit all dem Gesagten haben wir nicht mehr getan als moégliche
Bezirke des Schaffens abzustecken. Ueber die individuelle Form-
gebung, die sich in ihnen vollziehen muss, kédnnen wir keine Wiin-
sche dussern; sie ist durchaus die Sache des einzelnen Schépfers.
Angemerkt sei nur, dass der Raum der Freiheit des Dramatikers in
einer Richtung durch eine festgewurzelte, deshalb aber nicht weni-
ger lacherliche und schéadliche Tradition eingeengt ist. Wo man
hinhért unter den Theaterleuten und auch grossen Teilen des Publi-
kums, stosst man auf eine génzlich ungerechtfertigte Abneigung ge-
gen das kurze Stick, den Ein- oder Zweiakter, und gegen das aus
Kurzsticken zusammengesetzte Programm. Der dadurch auf die
Dramatiker ausgeUbte Druck, wenn immer moglich abendfillende

86



Stiicke zu schreiben, fUhrt oft zur Auswalzung und Verwasserung
von Motiven, die im Kurzstick addquate Gestalt hatten finden
kénnen. Dieses Vorurteil ist schuld daran, dass immer wieder
schlechte lange Sticke an Stelle von guten kurzen entsiehen. Die
Einsicht muss durchdringen, dass ein guter Einakter dem maéssigen
Finfakter absolut vorzuziehen ist. Es gibt viel mehr Leute, die
fahig sind ein Kurzstick zu schreiben, als Schoépfer von langen
Werken. Das Kurzstick kann aber auch eine wichtige Stufe dar-
stellen auf dem Wege zu bedeutenderen Dramen. Alle diese Tat-
sachen stitzen die Ansicht, dass die Theater und das Publikum sich
selbst und die Dramatiker grosser Chancen berauben durch ihr
merkwirdiges Verhalten in dieser Sache. Schliesslich sei noch die
Forderung nach einem engen Kontakt zwischen dem Dramatiker,
der BUhne und dem Publikum, fir welche er schreibt, untersirichen.
Der Autor, der zwar eine allgemeine Kenntnis des Theaters und der
dramatischen Literaturen besitzt, im Ubrigen aber unbekimmert als
privater AusdruckskiUnstler vor sich hin dichtet, sollte abgel6st wer-
den von demjenigen, der genau die theatralischen Bedingungen
kennt, unter denen sein Werk aufgefihrt werden soll, der weiss, an
was fur ein Publikum er sich wendet. Man entgegne nicht hoch-
mutig, der Genius bedlrfe solcher Kricken nicht; denn {ir die mei-
sten dramatischen Genien der Geschichte waren diese Dinge nicht
Kricken, sondern ganz selbstverstandliche Voraussetzungen ihrer
Tatigkeit. Eine Periode praktischer Arbeit in einem Theaterbetrieb
muUsste jedenfalls fir den werdenden Dramatiker von unschéatzba-
rem Vorteil sein. Méglichkeiten dazu zu bieten, muss ein Anliegen
der einsichtigen Theaterleute werden.

Wenn wir jetzt von den Rollen der tbrigen Theaterkrafte auf
den zukiinftigen Bihnen sprechen, wollen wir nur diejenigen Punkte
antihren, die sich nicht schon aus der Lektire der kritischen Bemer-
kungen ergeben. Was die Schauspieler und Regis-
seure betrifft, ist die Forderung nach einer entschlossenen Aus-
richtung auf das aufzufilhrende Werk und die Ensembleleistung
statt auf das Bedurfnis, Persénliches ins Werk zu projizieren, selbst-
verstandlich. Diese Einstellung zeigt sich im Kleinsten und Feinsten,
aber auch in groben &usseren Dingen wie der Bereitschaft, mit glei-
cher Hingabe kleine und grosse Aufgaben zu Ubernehmen, oder
in der Absage an alle Staralliren. Am feinsten &ussert sie sich
wohl in der Behandlung der Verse der grossen Dramatiker., Da

87



weist sie den rechten Weg zwischen mechanisch-sklavischer Unter-
werfung unter den Rhythmus des Versschemas einerseits und egoi-
stischer Zerreissung und Neugestaltung andrerseits. «Was will die-
ses Werk?» «Was verlangt diese Rolle?» das missen die ersten
Fragen sein. Erst in zweiter Linie kommen die andern: «Wie liegt
mir das? Was fihle ich dabei? Wie mache ich mich damit
interessant fUr den Zuschauer ?» Auch diese unvermeidlichen Fra-
gen sind nitzlich, wenn ihnen keine Ubertriebene Wichtigkeit bei-
gemessen wird. Wir wiederholen, dass der Weg zu jedem echien
personlichen Stil Uber die absolute Werktreue fiihrt.

Diese Tatsache haben wir uns auch vor Augen zu halten, wenn
wir fragen: werden die Berufstheater in der Schweiz einen eigenen
Darstellungsstil entwickeln kénnen und missen? Schon im
Jahre 1932 hat Oskar Walterlin Ansédtze dazu festgestellt und als
Zeichen dafir gewertet, dass sich die Theaterkrise bei uns Uber-
winden lasse. In seinem Aufsatz «Das schweizerische Berufstheater
in der heutigen Krise» finden wir die Satze: «Daraus ergibt sich,
was so oft bestritten wird: wir haben im Berufstheater in der
Schweiz einen eigenen Stil. Er wird natirlich von allen moglichen
Einflissen, sowohl von denen des Theaters im Reich, als auch denen
des franzosischen und italienischen Theaters, modelliert. Aber die
aus der Eigenart des Publikums zurickwirkenden Winsche préagen
alle Einflisse immer mehr zu einem organischen Ganzen, wie es
eben nur bei uns méglich ist.»' Es lasst sich nicht behaupten, dass
die hier gesehene Entwicklung ihr Ziel schon erreicht hat. Wir
teilen die Ansicht, dass die Entstehung eines eigenen Stils ein
Zeichen dafir ware, dass unsere BUhnen ihre traditionelle Isolie-
rung Uberwunden haben. Er kann aber nicht die Sache eines be-
wussten Machens und Planens sein, sondern er muss erscheinen als
Frucht des rechten Zusammenwirkens von Kinstlern und Publikum,
die schweizerisch, oder genauer, zircherisch, bernerisch, baslerisch
efc. sind. Eine Voraussetzung dafir, dass diese Frucht entstehen
kann, ist das Vorhandensein einer genligenden Zahl von Schweizer
Kinstlern an den Theatern. Die gegenwaértige Gesamtsituation und
der reichlich vorhandene schweizerische Nachwuchs lassen die Er-
follung dieses Postulates nicht als schwierig erscheinen. Wir haben
es so vorsichtig formuliert, weil wir beileibe keinem Chauvinismus
Vorschub leisten mochten und von einem solchen nur schadliche

1 «4, Jahrbuch der Gesellschaft fiir schweizerische Theaterkultur», 1931/32, 43,

88



Einflisse erwarten. Es ist in unserem Zusammenhang zu bedenken,
dass Wesen und Haltung wichtiger sind als der Geburtsschein und
dass ein Vorherrschen des einheimischen Geistes nicht gleichbe-
deutend ist mit dem Ausschluss aller auslandischen Krafte. Es ist
sogar durchaus denkbar, dass einzelne Auslander an der Entwick-
lung des neuen Stils entscheidenden Anteil haben kénnen, weil sie
das Besondere an der Aftmosphére des Landes, das sie zur zweiten
Heimat gewadhlt haben, deutlicher spiren und erkennen als wir
selbst. Wenn es diese Erscheinung nicht gabe, hatte weder Hans
Indergand zum erfolgreichsten und vertrautesten Schopfer von Sol-
datenliedern in unserem Land werden kénnen, noch Leopold Lindt-
berg zum Gestalter ausgezeichneter Schweizer Filme.

Nur tastend und vorsichtig kénnen wir dariber Auskunft geben,
wie denn der schweizerische Theaterstil etwa aussehen soll. Der
Blick auf die Leistungen der Laienspieler und einzelner Beruts-
schauspieler, in denen wir etwas von dem Gesuchten wahrnehmen
(Heinrich Gretler), kann uns dabei leiten. Er wird jedentalls fern
sein von allem betont Virtuosen, Verspielten und Effektvollen; er
wird verschiedene Formen annehmen in den verschiedenen Gat-
tungen und Stadten, aber Schlichtheit und Verhaltenheit einerseits,
Spontaneitét andrerseits, werden ihm immer eigen sein. Da es uns
nicht um die eine oder andere Person, das eine oder andere In-
stitut geht in unseren AusfUhrungen, sind wir so sparsam wie nur
moglich mit dem Nennen von Namen gewesen. Aber die Klarheit
erfordert es wohl, dass wir im gegenwértigen Zusammenhang ein
Wort Uber das Ziircher Schauspielhaus sagen, da sonst der An-
schein erweckt werden konnte, es handle sich hier um einen ver-
steckten Angriff auf die Bihne, die dem Schauspiel in den letzten
Jahren bei uns die beste Pflege hat angedeihen lassen. Zweifellos
ist dieses Theater Erbe der deutschen Theaterperiode, die wir in
unserem Krisenkapitel gekennzeichnet haben. An einzelnen Insze-
nierungen und Schauspielerleistungen lassen sich bis heute Spuren
jener Eigengesetzlichkeit der Teilkréfte erkennen, in der wir ein
Krankheitszeichen jener Periode sehen. Daneben stehen aber
werkireue Inszenierungen, Ensemble- und Einzelleistungen, die zei-
gen, dass die Verantwortlichen den Kampf gegen den verh&ngnis-
vollen Teil des angetretenen Erbes mit Energie fUhren. Wo immer
sie das fun, haben wir in Zirich nicht Leistungen einer versinken-
den Theaterwelt vor uns, sondern solche, die in die Zukunft weisen

89



und fir sie hoffen lassen. Diese dirfen uns allerdings nicht glau-
ben machen, das neue schweizerische Theater, das wir brauchen,
sei vom Ensemble des Zircher Schauspielhauses, wie es in der
Epoche des zweiten Weltkrieges zusammengesetzt war, geschaffen
worden. Abgesehen von der erwdhnten erblichen Belastung sind
unsere eigenen Krafte zu wenig in ihm vertreten gewesen. Es
war fir uns ein Ensemble von Gasten, deren Leistungen wir zu
schatzen wussten und von denen wir Vieles lernen konnten. Diese
Bemerkungen und einige, welche folgen werden, stossen vielleicht
auf den Widerspruch derjenigen, die sich blenden lassen von dem
Satz: In der Kunst kommt es auf Qualitat an, sonst nichts. Er ist &r-
mer an Inhalt, als es auf den ersten Blick scheinen mag. Er hat
seine Bedeutung, insofern er auf die einfache Tatsache hinweist,
dass die Kunst das héchste Kdénnen verlangt. Er kann aber un-
moglich meinen, das héchste Kénnen erscheine in einer einzigen,
in allen Landern, unter allen Vélkern, zu allen Zeiten, bei allen
Individuen gleichen Form, denn das waére ein offenbarer Unsinn.
Das hochste Kénnen erscheint in vielen Formen, und wir missen
verlangen, dass es sich bei uns auf eine Weise manifestiere, die aus
unserem Wesen und aus unserer Sehnsucht kommt.

Fir die Entwicklung unseres Theaterwesens ist natirlich die
Ausbildung der Schauspieler von grosser Bedeutung.
Die Frage, ob ihr durch private oder staatliche Schulen, durch die
Méaglichkeit der Auswahl unter mehreren Instituten oder durch die
Bindung an ein einziges zentrales besser gedient ist, sei nur ge-
streift. Vieles spricht ohne Zweifel fir eine Konzentration der Kraf-
te. In jedem Falle mUssen Ueberorganisation und Ueberproduktion
vermieden werden. Niemand kann an einer grossen Zahl von pa-
tentierten mittleren Schauspielern, die nirgends eine Anstellung fin-
den, Interesse haben. Es missen daher die Aufnahme- und mehr
noch die Diplombedingungen an den Schauspielschulen sehr hoch
geschraubt werden. Andernfalls wird der Beruf mit seiner starken
Anziehungskraft fur die Jungen bald bedenklich Uberfullt sein. Die-
se Entwicklung wird ohnehin beginstigt durch die Tatsache, dass
die gesellschaftlichen Vorurteile gegen den Schauspieler rasch im
Schwinden begriffen sind. lhr vélliges Verschwinden, die Aufnah-
me der Kinstler in den Kreis der vollwertigen Birger, ist notwendig
im Hinblick auf ein lebendiges, dem Volke verbundenes Theater.
Es ist aber zu bedenken, dass damit eine Belastung, welche die

920



Unberufenen abschreckte, wegfallt. Zu prifen ware, ob vom kiinf-
tigen Schauspieler nicht verlangt werden soll, dass er sich auf der
LaienbUGhne umtun und bewéahren misse, bevor er in die Schau-
spielschule aufgenommen wirde. Eine derartige friihe BerUhrung
mit der volkstimlichen Spieltradition wéare fir die spatere Lauf-
bahn des Berufsspielers von grossem Wert. Dies scheint uns auch
die rechte Art der Zusammenarbeit zwischen Laien- und Berufs-
bihne zu sein, nicht aber die Tendenz, die zwei Arten von Spie-
lern in der gleichen Auffilhrung zu mischen. Ein solches Unter-
fangen bedingt fast notwendigerweise einen Stilbruch, der dem
Werk und allen Beteiligten, besonders aber den Laienspielern,
schadet. Es sei nicht bestritten, dass es in BerufsauffUhrungen Spe-
zialaufgaben geben kann, die Laienspieler zu bewaéltigen vermo-
gen; sie sind aber nicht zahlreich, und ihr Kreis darf nicht kinstlich
vergrossert werden.

Schliesslich sei zu diesem Thema beigetigt, dass die schweize-
rische Berufsbihne niemals ein Interesse daran haben kann, dass
ihre Spieler eine nur schweizerische Ausbildung geniessen. Sie
wird die Arbeit bei den Laienspielern und die Absolvierung einer
schweizerischen Schauspielschule begriissen, aber auch eine kurze
oder langere Tatigkeit an auslédndischen Bihnen. Die Bekanntschaft
mit einer méglichst grossen Zahl von Techniken und Stilen ist ein
Vorteil, wenn sie dazu dient, das dem eigenen Wesen gemasse zu
finden. Sie ist von Uebel, wenn sie lediglich abwechselnder Hin-
gabe an fremde Methoden ruft. Diese Gefahr wird kleiner, je
deutlicher sich in der Schweiz eine Tradition ausbildet, etwas, von
dem man ausgehen, zu dem man, es entwickelnd und mehrend, zu-
rickkehren kann. Wird die Bildung einer solchen Tradition moég-
lich sein, wenn einmal wieder grosse deutsche Bihnen die Fahigen
locken? Oder werden unsere Theater einfach wieder Sprungbretter
sein fir einheimische und fremde Schauspieleraspiranten? Eine
solche Riickkehr zu den alten Zustdnden ist méglich; sie wirde das
Fiasko des Versuches bedeuten, unseren Bihnen eine zentrale Stel-
lung im schweizerischen Kulturleben zu geben.

Soll der Versuch gelingen, so ist ohne Zweifel die Ausdeh-
nung des Publikumskreises unserer Theater vonnéten.
Mit ihr vergrossert sich ja auch die finanzielle Kraft der BUhnen
und damit die Méglichkeit, erstklassigen Kinstlern ein angemesse-
nes Auskommen zu bieten. Die Gewinnung des Publikums muss

91



immer eine Hauptsorge der Theaterleitungen sein. Es gibt eine
kurzatmige Gewinnung a tout prix, die im Hinblick auf unser Ziel
nichts wert ist. lhre Adepten laufen hinter der Menge her, haschen
nach den Sensatidnchen, schmeicheln den kundig erschniffelten
Augenblickslaunen und nennen sich stolz die Realpolitiker des
Theaters. Es gibt ausserdem die moderne Strategie der Massen-
fihrung, die Zellen, Gemeinschaften, Organisationen baut, und
die Menschen dann scharenweise zu dem fir sie ausgewahlten
Kunstgenuss fuhrt. Auch sie bleibt hohl und sinnlos, wenn nicht
die inneren Voraussetzungen fur ein echtes Wachstum des Interes-
ses am Theater gegeben sind. Die weiter oben charakterisierten
Publikumsgruppen missen verbunden werden durch ein gemein-
sames Interesse an den zentralen Gattungen des alten und des
neuen, des auslandischen und des schweizerischen Dramas. Die
Sucht nach der Sensation, der Sonderleistung, nach dem Spezial-
fall und die geistige Passivitat mussen bekampft werden, wo sie
vorherrschen. Neue Bevélkerungskreise missen in den Bann des
theatralischen Gemeinschaftsereignisses gezogen werden. Es be-
steht kein Grund, weshalb in diesem Bestreben die Methode zu
vermeiden wére, welche dem guten Buch und dem guten Film neue
Freunde verschafft hat: der Aufbau von Publikumsorganisationen.
Viele unserer Mitbirger sind unter dem Zwang &usserer Umstande
oder durch die Gewohnheit so geworden, dass sie den Schritt auf
ein neues Gebiet des kulturellen Lebens nur dann wagen, wenn
ihre Vertrauensleute ihn gehérig vorbereitet und empfohlen haben.
Sie kénnen durch ihre Besucherorganisation wieder und wieder in
AuffGhrungen gefihrt werden, denen sie als Einzelne fern bleiben
wiirden. So kann allméhlich ein lebendiges persénliches Verhalt-
nis zur guten Theaterkunst entstehen. Wir méchten im organisier-
ten Theaterbesuch nicht die ideale Zukunftsldsung sehen, sondern
eine Uebergangsmassnahme, die nétig ist, um Vereinzelte und Split-
tergruppen zu sammeln und zu verbindenden Erlebnissen zu fGhren
und um alle diejenigen zu erfassen, welche von der Massenmenta-
litat berGhrt sind. Im Falle der zuletzt Genannten missen wir uns
bemuihen, sie nicht im Zustande der Gangelung und Bevormun-
dung verharren zu lassen, die fast notwendigerweise zum Anfangs-
stadium der Publikumsorganisation gehoren, sondern sie aut einem
neuen Gebiet zu personlicher Initiative und Urteilsfahigkeit zu
fihren. Von dauerndem Nutzen sind vor allem die Jugend-

92



theatergemeinden, welche die Jugendlichen mit den Be-
dingungen der Theaterarbeit bekannt machen und ihnen zur Aus-
einandersetzung mit der Theaterkunst verhelfen. Aber auch alle
anderen Organisationen von BUhnenireunden werden ihren Wert
behalten, nachdem sie die unmittelbare Aufgabe der Erweiterung
des Publikumskreises geldst haben. Sie kénnen den Theatern hel-
fen, weniger gangbares wertvolles Gut zur AuffGhrung zu bringen.
Ja, sie kénnen wesentlichen Einfluss auf die Richtung und Leistung
der Theater gewinnen, indem sie ihre Kundschaft gewahren oder
zurickhalten und indem sie finanzielle Mittel beisteuern oder nicht.
Es kann so eine wertvolle antreibende Wirkung auf zégernde und
ziellose Theaterleitungen hervorgerufen werden; zielsichere und
mutige Leiter kénnen unschitzbare Unterstitzung erhalten. Der
Ausbau der Organisationen hat aber auch seine Getfahren, die akut
werden, sobald die Flhrung in schlechte Hande gerdt. In diesem
Falle vermdégen sie die notwendige Bewegungsfreiheit der Verant-
wortlichen auf das bedenklichste zu hemmen, ja sie kénnen das
Gesamtniveau hinunterdricken, anstatt es heben zu helfen. Jeder
mit kinstlerischem Wollen begabte Theaterleiter wird sich beim
Gedanken entsetzen, dass er bei der Spielplangestaltung zum Bei-
spiel dem Diktat von Publikumsorganisationen ausgeliefert werden
kdnnte; er wird auch vor der Rolle des Mathematikers zuriickschrek-
ken, der angesichts von verschiedenen Wunschlisten den Weg des
geringsten Widerstandes ausrechnen muss. In eine solche Rolle
dréngen ihn aber nur Wiinsche, die in einem falschen Geiste vor-
gebracht werden. Von welcher Seite aus wir das Problem auch
betrachten: es hingt von den Leitern der Publikumsorganisationen
ab, ob diese zu machtigen Forderern der Theatererneuerung wer-
den oder zu bremsenden Bleigewichten.

Selbstverstandlich stehen auch andere Methoden zur Verfi-
gung, die helfen, das Verhalinis zwischen Theater und Publikum
enger zu gestalten: schwierige oder neuvartige Werke mdgen der
Geburishilfe einleitender Voritrige bedirfen; von den Theatern,
Volkshochschulen oder interessierten Gesellschaften veranstaltete
Vortragsreihen kénnen Theaterfragen im Zusammenhang behan-
deln. In keinem Falle dirfen solche Unternehmungen dem Hang
Vorschub leisten, sich vom unmittelbaren Kunsterlebnis in die theo-
retische Erérterung zurickzuziehen und Uberdies die Ueberlegung
und das Urteil einem anderen zu liberlassen. Der zweiten Gefahr

93



kann durch Veranstaltungen begegnet werden, welche die Mit-
arbeit der Teilnehmer herausfordern: einzelne Diskussionsabende
im rechten Augenblick, Reihen von Diskussionsabenden im grossen
Kreise, kleine Arbeitsgemeinschaften, die einzelne Werke, ihre
AuffGhrungsprobleme und ihre Verwirklichung im Theater einge-
hend studieren.

VYon grosser Bedeutung fir ein gesundes Verhéltnis zwischen
Theater und Publikum ist selbstverstandlich die Arbeit der Presse.
Wir haben unsere Kritik der Theaterkritik schon mitgeteilt. Nur
wenige Worte sind noch nétig Uber die positive Form der Ausein-
andersetzung, die wir suchen. Es geniigt nicht, wenn der Kritiker
sich lediglich als ein Besucher betrachtet, der seine Eindriicke zu
Handen zukinftiger Zuschauer moglichst frisch und unmittelbar for-
muliert. Gewiss muss der Kritiker imstande sein, dem Theater im-
mer wieder als Naiver zu begegnen; es handelt sich dabei aber
um die zweite Naivitat, die der zur Kritik Berufene sich zu erhalten
versteht, obwohl er ein Vielerfahrener ist in den Dingen der Bihne
und des Dramas. Er muss die feinsten Dinge empfinden und aus-
driicken kénnen, aber er muss auch zum Urteil befahigt sein. Ge-
gen die allzu menschlichen Tribungen, die sich leicht einstellen,
hat er sich mit Leidenschaft zu wehren; weder schlechte Stimmung,
noch ein unerfreulicher Sitzplatz, noch das Bedirfnis, Personen zu
beglnstigen oder zu schadigen, noch schlechte Arbeitsbedingun-
gen beim Abfassen der Kritik in spater Nacht oder am frithen Mor-
gen, noch die Freude am Herstellen der eigenen Begabtheit darf
er Macht Uber sich gewinnen lassen. Der reife Kritiker muss einem
Bild verpflichtet sein vom erneuerten schweizerischen Berufstheater,
aber er darf doch nicht zum Dokirindr werden. Bei jedem Werk,
dem er begegnet, wird er unvoreingenommen zeigen, was der
Autor wollte, und prifen, ob das Gewollte erreicht ist. Er wird
die Beziehungen herstellen zu den bekannten Gattungen des Dra-
mas und ihren Veritretern und das Neue, das er feststellt, unter-
streichen. Und er wird urteilen aus seiner Kenntnis der kulturellen
Lage und der Theatersituation in unserem Land heraus. Zu solchen
Beziehungspunkten muss er immer wieder zurickkehren kénnen,
wenn seine Artikel jene Festigkeit und Kontinuitat erhalten sollen,
ohne welche sie Curiosa bleiben, von denen lediglich Zufallswir-
kungen ausgehen.

Wir haben von der Beurteilung der Leistung des Dramatikers

94



nicht deshalb ausflihrlich gesprochen, weil wir glauben, dass sie
wichtiger sei als die der anderen Theaterkrafte, sondern um ein
Beispiel zu geben. Wir mochten damit durchaus nicht die Kritiken
begiinstigt haben, welche Auseinandersetzungen mit dem Autor
sind anstatt solche mit der AuffGhrung. Ein Sinn fir die rechte
Proportion zwischen den verschiedenen dem Autor, dem Regisseur,
den Schauspielern und dem Buhnenbildner gewidmeten Teilen
einer Besprechung ist keine der geringsten Qualitaten, die ein gu-
ter Kritiker besitzen muss. Auch wenn er die Arbeit der zuletfzt er-
wéahnien BUhnenkinstler bespricht, mussen ihm objektive Bezie-
hungspunkte zur Verfligung stehen. Diese sind niemandem ange-
boren; sie werden durch das Studium der spezifischen Geselze der
Bihnenkunst einerseits, der schweizerischen Theaterlage andrerseits
gewonnen. Selbstverstandlich wirden hier geeignete Kurse und
Uebungen an Hochschulen oder Theaterakademie wertvolle Dienste
leisten.

Hier sei die Frage aufgeworfen, ob nicht eine engere Zusam-
menatbeit zwischen Zeitlungen, Zeitschriften und Theatern, als wir
sie jetzt normalerweise kennen, fir alle Beteiligten vorteilhaft wére.
Wir denken weniger an Aussprachen zwischen Kritikern und Thea-
terleuten, die oft auch von gutem sind, als an eine bewusstere ge-
genseitige Abstimmung von Theaterauffihrungen und Diskussionen
in Feuilletons, literarischen Beilagen und Zeitschriften aufeinander.
Warum Shaw diskutieren, wenn das Theater gerade Moliére spielt?
Warum Shakespeareprobleme besprechen, wéhrend gerade Euri-
pides zur Aufflhrung kommt? In einer solchen mangelnden Ueber-
einstimmung liegt auch noch ein Rest der ererbten Isolierung der
Berufstheater. Es gibt allerdings die Einrichtung der Vorbespre-
chung, die kurz Wissenswertes Uber kommende AuffGhrungen in
Erinnerung ruft. Sie werden allzuoft routinemassig von einem ein-
zigen Propagandisten besorgt, der unméglich in jedem Fall Uber
die nétige Vertrautheit mit den Hintergriinden des zu empfehlen-
den Werkes verfigen kann, der sich ausserdem in verhéaltnisméssig
kurzer Zeit ausgeschrieben haben muss. Auf einem ganz anderen
Niveau wird sich die vorbereitende Diskussion eines Werkes be-
wegen, wenn sie frihzeitig in Zeitungen und Zeitschriften von selb-
standigen Autoren durchgefihrt wird, die vom Handbuchwissen
unabhéngig sind und aus der Fille lebendiger Kenntnisse schépfen
kédnnen. Die Tatigkeit eines Theaterpropagandisten wéire dann am

95



fruchtbarsten, wenn er sich ein Verzeichnis aller Personlichkeiten
seines Gebietes anlegte, die eingearbeitet sind in irgendeiner
Sphéare der Theaterpraxis oder -theorie, der Theatergeschichte oder
der dramatischen Literatur, und wenn er es verstiinde, im rechten
Augenblick den rechten Mann zu veranlassen zur Feder zu greifen.
In keinem Falle kénnte es sich dabei natirlich um ein Ausbreiten
spezialistischen Wissens handeln; aber fast jeder Spezialist wird
die Gelegenheit begrissen, einem Werk, das er liebt, den Weg
zum neuen Bihnenleben bahnen zu helten und dabei den Theater-
freunden Kenntnisse mitzuteilen, die zwar in spezialistischem Stu-
dium erworben aber von allgemeinem Interesse sind. Vorbereiten-
de Artikel von Gewicht, wie sie uns vorschweben, kénnen natirlich
nur erscheinen, wenn die Redaktoren der Zeitungen und die Her-
ausgeber der Zeitschriften zur Mitarbeit bereit sind. Sie werden
es sein, wenn die so zur Verfigung gestellten Artikel ihre Leser
wirklich zu fesseln verstehen.

Bevor wir die Publikumsfragen verlassen, mussen wir kurz darauf
hinweisen, dass der Charakter der Theaterbauten in diesem
Zusammenhang von grosster Wichtigkeit ist. Es kann keinem
Zweifel unterliegen, dass die typischen Staditheater, wie wir sie
heute in der Schweiz vorfinden, fir das neue Theaterwesen, um
das es uns geht, denkbar ungeeignet sind. Es sind steinerne Zeu-
gen aus der Zeit, als die Berufsbuhnen Fremdkérper waren im
schweizerischen Kulturleben. Mit ihrem Ploschprunk und ihrer
Rangeinteilung haben sie schweizerischem Empfinden nie entspro-
chen. Je mehr es gelingt, die Berufsbithnen aus ihrer Isolierung
zu befreien, desto lauter wird sich das Ungenigen an diesen Ge-
béduden melden. Je vollstandiger das Schauspiel den ihm gebUh-
renden zentralen Plaiz im Theaterwesen ausfillen wird, desto unbe-
friedigender werden die intime Wirkungen ausschliessenden Di-
mensionen der Theater erscheinen, desto notwendiger wird es wer-
den, fir die musikalischen Gattungen und das Schauspiel getrennte
Radume zu finden. Es wére gewiss falsch zu glauben, durch Neu-
bauten allein kénne die Theaterkrise liberwunden werden; nicht
weniger irrig ist es aber zu Ubersehen, dass sie zu den wichtigsten
Voraussetzungen der Besserung zéahlen.

Was die Spielplangestaltun g betrifit, ware es wieder-
um durchaus téricht, ein fertiges Rezept geben zu wollen. Um sie
erfolgreich durchzufGhren, ist es vor allem nétig die bestehenden

96



Méglichkeiten zu Ubersehen. Dazu ist die berGhmte unermidliche
Spurnase des Dramaturgen vonnéten, der das gute neue Werk zu
erkennen vermag, wenn er eines sieht, dem aber auch kein wich-
tiges Ereignis auf den nahen und fernen BUhnen entgeht, der her-
ausfindet, was die anerkannten und die werdenden Dramatiker des
In- und Auslandes tun. Diesem umfassenden Anspruch kann ein
Einzelner nur geniigen, wenn er es versteht, mit einer grossen Zahl
von Kennern und Wachtern auf den verschiedenen Gebieten der
dramatischen Produktion Verbindung zu haben. Ein ausgebautes
Netz von Beziehungen zu den rechten Leuten muss der Stolz des
Dramaturgen sein, nicht etwa das Gefihl, er konne alles allein ma-
chen. Die inldndische und die ausldndische, die dialektische, die
hochdeutsche und die fremdsprachige Produktion sind mit glei-
cher Sorgfalt zu Uberwachen. Ein enger Kontakt mit den schweize-
rischen Laien- und Festspielbihnen muss dauernd vorhanden sein,
damit neue dramatische Talente rechtzeitig entdeckt werden. Die
Manuskripte, die dem Dramaturgen vorgelegt werden, missen al-
lerdings mit einem strengen Masstab gemessen werden. Gute
Gedanken, ein guter Wille, eine einwandfreie Gesinnung und ein
idealistisches Propagandabedurfnis sind schén und recht; sie kén-
nen aber Theaterinstinkt und Kunst in keiner Weise erseizen. Der
Dramaturg hat seine BUhne zu schiitzen vor den Autfihrungsbegeh-
ren der Unberufenen; er muss auch gegen die Berufenen hart sein
kénnen, wenn sie die Geschépfe ihrer schwachen Stunden anbie-
ten. Und unter den Dramatikern dart keinesfalls die Meinung auf-
kommen, weil einer ein Schweizer sei und die rechte Gesinnung
habe, misse sein Stick unbesehen zur AuftGhrung {ibernommen
werden. In einer grossen Anzahl von Fallen wird der Dramaturg zu
einem klaren Ja oder Nein einem Manuskript gegeniber gelangen.
In anderen Fallen wird er Wertvolles unentwickelt oder vermischt
mit Missgliicktem finden. Er wird Leistungen von Anféngern vor-
gelegt bekommen, die auf dem rechten Wege noch nicht weit ge-
nug gegangen sind. In solchen Fallen ist es seine Pilicht, mit den
Autoren zu sprechen und ihnen zu helfen, das unvollkommene
Werk von den Schlacken zu reinigen und es fir die AuffGhrung reif
zu machen. Yeats und seine Mitarbeiter haben durch selbstlose
und geduldige Arbeit dieser Art eine grosse Zahl brauchbarer
Sticke fiir das Repertoire ihres Abbey Theaters gewonnen. Ein
solches Vorgehen ist nur méglich, wenn weder beim Dramaturgen

97



noch beim Autor eine aberglaubische Ehrfurcht vor dem Sosein
eines neuen Stickes herrscht. Es gibt zwar Falle, wo Ehrfurcht
nicht aberglaubisch und durchaus am Platze ist, aber sie sind selten
und dirfen nicht als Entschuldigung dienen fiir ein trages Auswei-
chen vor der tatigen und hilfreichen Auseinandersetzung mit einem
verbesserungsféhigen Stick. Auch diesem Anspruch kann der
Dramaturg als Einzelner nicht immer genlGgen; gleichgesinnte Hel-
fer missen ihm zur Seite stehen, an die er Manuskripte zur Be-
handlung weitergeben kann. Dann aber sollte er seine zweiseitige
Aufgabe erfillen kénnen: die besten Sticke aufzutreiben fir seine
Blhne und mitzuwirken bei der Entwicklung neuer und alter drama-
tischer Talente.

Selbstverstandlich hat sich der Dramaturg nicht allein mit der
modernen Produktion abzugeben. Die Dramengeschichte der Ver-
gangenheit muss ein offenes Buch fur ihn sein. Auch da wird er,
wenn er klug ist, nicht alles allein leisten wollen, sondern dort Rat
und Hilfe suchen, wo sie erwartet werden kénnen. Warum nicht
zum Beispiel bei den Dozenten der Universitaten, die sich jahraus,
jahrein mit den dramatischen Literaturen der verschiedenen Vélker
abgeben? Gegenwértig ist diese tir beide Teile nitzliche und
anregende Verbindung zwischen Dramaturgen und Universitatsleu-
ten zu wenig ausgebaut. Vorhandene Hilfsquellen werden von
den Theatern nicht gehérig ausgenutzt. Wo gegenseitige Forde-
rung und Anregung moglich wéren, herrscht Zurickhaltung. Die
Schuld daran liegt auf beiden Seiten, durchaus nicht nur auf der-
jenigen der Universitatsleute. Der Glaube, man tue gut, sich die
Leute vom Lehrfach weit vom Leibe zu halten, da sonst ein kalter,
ja tétlicher Hauch die muntere Theaterwelt mit Erstarrung bedrohe,
ist bei den Theatermenschen etwa gleich tief eingewurzelt wie bei
manchen guten Birgersleuten die Ueberzeugung, die BertGhrung
mit Theater und Schauspielern bedrohe ihre Soéhne und Téchter
mit allen moglichen Arten der Kopfverdrehung und VerfGhrung.
Beide Vorurteile haben ihre historischen Grinde; beide sind aber
gleich veraltet und reif zum Verschwinden. Im neuen schweizeri-
schen Theater werden die Universitdtsleute keinen Grund mehr ha-
ben, die Berlihrung mit dem Theater zu scheuen. Sie werden aber
auch nicht als negativ wirkende Kritikaster von oben herab auf-
treten; und sie werden nicht literarische und theatralische Masstabe
verwechseln. Die Theaterleute ihrerseits werden sachkundigen Rat

98



und wohlbegrindete Kritik nicht scheuen, sondern zu schatzen
wissen.

Nehmen wir an, der Ueberblick Uber die modernen und die
historischen Md&glichkeiten sei vorhanden: wie wird sich dann die
Gestaltung eines Spielplans vollziehen? Die Gegebenheiten des
Ensembles und die kulturellen Bedurinisse des Augenblicks mUssen
in Betracht gezogen werden. Wie auch immer diese beschaffen
seien, den Kern jedes Spielplans muss das poetische Drama in sei-
nen verschiedenen alten und modernen Formen ausmachen. Es ist
die Gattung der grossen Theaterzeiten in Europa, welche der thea-
tralischen Gemeinschaftskunst durchaus gemass ist. Es wére der
biindigste Beweis fir die Erneuerung unseres Theaters, wenn wir
sie wieder zu spielen und zu geniessen, und wenn unsere Drama-
tiker sie wieder zu schaffen verstinden. Ihre klassischen Verwirk-
lichungen sind mit Sorgfalt zu pflegen. Wo immer sich in der mo-
dernen Welt Ansatze zu einem neuartigen poetischen Drama zei-
gen, ist ihnen jede nur mégliche Férderung zuteil werden zu lassen.
Dies soll auch geschehen, solange wir in der Krise stehen, auf die
Gefahr hin, dass wir diese Werke verstimmeln. Sie sind ja bei
jeder, auch der gewalttatigsten Aufflhrung, nicht nur passiv, nicht
nur Objekte, die etwas erleiden; sie wirken ja aut alle Beteiligten;
es geht eine Kraft von ihnen aus, die uns starken und helfen kann
beim Bemihen, neue Wohnungen zu bauen auf dem Trimmerfeld
des europaischen Geistes. Um dieses Zentrum kann vielerlei herum-
gruppiert werden. Es muss Platz sein fir das moderne Ideen-
und Problemstick, schon deshalb, weil es fir grosse und neue Zu-
schauerkreise den gangbarsten Weg zum Theater bildet. Bei der
Auswahl aus dieser Gattung durfen ausserkinstlerische Gesichts-
punkte eine Rolle spielen: die momentane Richtung des Publikums-
interesses oder auch der Wunsch, ihm eine neue Richtung zu ge-
ben. Auch die Erzeugnisse aus der Zeit der zu Uberwindenden
Gemeinschatts- und Theaterkrise dirfen nicht mit so etwas wie ei-
nem Stempel «Entartete Kunst» versehen und von der Bihne ver-
bannt werden. Soweit sie echter Zeitausdruck sind, missen sie
hin und wieder gezeigt werden, um den Sinn zu wecken fiir das
Verhangnis, welches es zu Uberwinden gilt. Das negative Beispiel
kann die gesunden Krifte ebenso wirksam wecken wie das positive.
Verwirrung wird es nur dann stiften, wenn die Gesamthaltung des
Spielplans unsicher und der hinter ihm siehende Wille verworren

99



ist. Es dirfen auch hin und wieder Sticke auf die Bliihne kommen,
die wenig mehr sind als Mittel fir die Entfaltung der elementar-
theatralischen Krafte. Dem Experiment, dessen Reichweite und
Wirkung nicht zum vornherein abzusehen ist, wird eine lebendige
Theatergemeinde das Gehdr ebensowenig versagen wie der gele-
gentlichen Wiederbelebung eines alten Stiickes, das hauptsachlich
kultur- und literaturhistorisches Interesse weckt.

Zum Abschluss seien noch einige Satze lber die Gesamt-
organisation der deutschschweizerischen BerufsbUhnen bei-
gefigt. Sie sind notwendig, da von Zeit zu Zeit die Frage auf-
geworfen wird, ob es zur Erreichung der bestmdglichen Qualitat
der AuffGhrungen nicht richtig wére, ein zentralisiertes Schauspiel-
ensemble zu schaffen, das die sorgfaltigste Ptlege jedes einzelnen
Werkes erlauben wirde. Eine grosse Schar von Spielern stiinde
zur Verfilgung, aus der bei der Rollenbesetzung ausgewahlt wer-
den kénnte. Der Zeit- und Geldaufwand fir die einzelne Produk-
tion liesse sich steigern. Die fertigen AuffUhrungen wirden der
Reihe nach in den verschiedenen grossen und kleinen Stadten ge-
zeigt. Es handelt sich bei solchen auf den ersten Blick bestechen-
den Planen um die kinstliche Schaffung von grosstadtischen Thea-
terverhalinissen in der Schweiz, um die Jagd nach den Vorteilen
des Long Run Systems, von dem wir weiter oben gesprochen ha-
ben. In unserem féderativen Land bringen nun aber Rationali-
sierungsmassnahmen nicht unter allen Umstanden Vorteile. Wie es
um den Satz «Qualitat ist alles» steht, haben wir auf Seite 90 aus-
gefUhrt. Auf den Kunstgebieten, die heute schon in Blite stehen,
zeigt sich zwischen den verschiedenen Stadten eine deutliche Dif-
ferenzierung des Stils. Und wenn wir, im Bereich des Theaters
selbst, zum Beispiel die Opernspielpléne von Zirich und Basel
vergleichen, so fallen Unterschiede auf, die entstanden sind, weil
jedes der beiden Theater im unmittelbaren Kontakt mit seinem kon-
kreten Publikumskreis arbeitet. Dieser Kontakt ist fir das leben-
dige Theater von grésster Bedeutung. Er darf im Namen der Ra-
tionalisierung nicht zerstért werden. Das Eintreten einer Differen-
zierung zwischen den Spielplanen und den Spielstilen der verschie-
denen Bihnen wird ein Zeichen dafir sein, dass sie endglltig aut-
gehdrt haben, als Fremdkorper im schweizerischen kulturellen Le-
ben, d. h. konkret gesprochen, in der Stadt, zu welcher sie gehoren,
zu existieren.

100



Als Kronzeugen in dieser Angelegenheit méchten wir noch-
mals Oskar Walterlin zitieren, der in seinem schon erwdhnten Ar-
tikel nach Anzeichen dafir gesucht hat, dass die Krise im Begritfe
steht iberwunden zu werden, und dabei zur folgenden Feststellung
gelangt ist: «Aber der Darstellungsstil sucht bereits in jeder Stadt
seinen organischen eigenen Weg.» Er soll weiterschreiten auf die-
sem Weg. Der Zwang, den Kontakt mit einem der konkreten
schweizerischen Publikumskreise aufzugeben, um einem vagen ge-
samischweizerischen Publikum zu gefallen, misste wieder zum Al-
lerweltspielplan und zur Stilunsicherheit fihren. Wer diesen Aus-
fihrungen nicht traut, soll einmal den Versuch unternehmen, die
Schauspielerfolge einer Stadt serienweise in eine andere zu Uber-
tragen. Er wird dabei die Erfahrung machen, dass das Publikums-
echo in der zweiten Stadt dhnlich sein kann wie in der ersten, oder
aber durchaus anders; er wird ausserdem merken, dass das Gefihl,
etwas aus zweiter Hand zu erhalten, in jedem Falle |ahmend auf
das Publikum wirkt. Je lebendiger eine Schauspielgemeinde ist,
desto deutlicher wird sie ihrem Theater ein eigenes Gesicht auf-
pragen, desto lauter wird sie ihre eigenen Premieren und ihre eige-
nen Experimente verlangen. Das hat mit «Kantonligeist» nichts zu
tun, sondern es ergibt sich mit Notwendigkeit aus der eigentimli-
chen Gliederung des schweizerischen Kulturlebens.

Der Zentralisationsplan weckt andere Bedenken, die nur eben
erwahnt werden sollen. Weder unsere werdenden Dramatiker,
noch die jungen Schauspieler oder Regisseure kénnen ein Interesse
daran haben, dass es in der deutschen Schweiz nur noch eine ein-
zige Instanz gibt, die Uber ihre Qualitdt und ihr Fortkommen ent-
scheidet. Sie alle haben Grund, die Folgen einer solchen Macht-
konzentration zu fiirchten, solange sie in die Hinde von Menschen,
ja von Theaterpraktikern, und nicht von Engeln gelegt wird. Viel
ginstiger ist es fir sie, wenn sie mit ihrem Manuskript oder ihren
Féhigkeiten bei verschiedenen Instanzen anklopfen kénnen. Was
in der einen Stadt aussichtslos ist, kann in der andern eine Zukunft

haben.

Nachdem wir diese Tatsachen untersirichen haben, kénnen wir
zum Lobe des Austauschs zwischen den einzelnen BUhnen schrei-
ten. Ebenso fruchtbar wie der Austausch von Ideen, von Regisseu-

ren und Schauspielern sind Besuche mit ganzen Auffihrungen von
Stadt zu Stadt. All das ist dem Publikum willkommen; es bringt

101



Anregungen und schenkt intensive Schauspielfreuden. Wer seinen
eigenen Stil hat, ist fir den fremden und den verwandten erlebnis-
fahiger und empfindlicher als der, welcher keinen hat. Ueberdies
gibt es neben dem Eigenartigen, das jede unserer Stadte fir sich
besitzt, genug des Gemeinsamen, das alle verbindet.

102



	Von Theaterkrisen und ihrer Überwindung
	Einleitung
	Blüte
	Krise
	Erneuerung
	Schweizer Theaterfragen


