
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 15 (1945)

Artikel: Was ist schweizerisches Theater?

Autor: Schwengeler, Arnold H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WAS IST SCHWEIZERISCHES THEATER?
Von Dr. Arnold H. Schwengeler

I.

Vom allgemeinen und besondern Geist

Als im Jahre 1938 der Schweizerische Schriftstellerverein in
Fryburg tagte, erhob sich ein gewaltiger Disput darüber, ob man
von einem esprit Suisse oder bloss von einem esprit en Suisse

sprechen dürfe. Und es zeigte sich, dass Einmütigkeit nicht zu
erzielen war. Denn es ging ja nicht um eine politische Kardinalfrage,

wo allenfalls die Antwort hätte lauten können, dass sich als

Niederschlag einer langen geschichtlichen Entwicklung wenn auch
kein uniformer oder gar uniformierter schweizerischer Einheitsgeist,
so doch ein tragender eidgenössischer Geist als Ausdruck des
Gemeinsamen in der Vielfalt gebildet haben dürfte. Es ging um Fragen

der Literatur, der Kunst, der künstlerischen Voraussetzungen,
die freilich damals, da die Schatten des aufsteigenden Weltkrieges
die Sonne auch unserer nationalen Existenz bedrohten, des politischen

Beigeschmacks nicht entbehrten. Es war eine Zeit der
notwendigen, der lebensnotwendigen Selbstbesinnung; und man mag
es als bezeichnend für das Wesen unseres Staates und seiner
Menschen betrachten, dass mit einer vielleicht einzigartigen
Selbstverständlichkeit das Heil ncht dort gesucht wurde, wo andere Völker
es damals gefunden zu haben glaubten: im sprachlichen Gleichklang

und im rassischen Irrwahn. Nein, man suchte es im Geistigen,
wohl wissend, dass der Geist es war, der das Schweizerhaus baute,

wohl wissend, dass e r allein es zusammenhalten konnte, wenn
der Sturm der arglistigen Zeit an seinen Mauern rütteln sollte. Dass

dieser Geist ein solcher der Freiheit ist, einer Freiheit, die sich

auch in Stunden der Not keiner gleichmachenden Formel
unterziehen will, bewies die Aussprache von Fryburg. De spirito est
disputanduml

Ueber den Geist liess sich in der Schweiz selbst dann
diskutieren, als er sich unter das Feldzeichen der «geistigen
Landesverteidigung» gestellt sah, als es galt, dem Volkskörper nicht nur
den Panzer aus Stahl zu geben, um ihn gegen äussere Schläge
zu wappnen, sondern ihm auch jene Kraft zu verleihen, die den

20



stärksten Schlägen zu trotzen vermag. Und das ist eben der den

Körper beseelende Geist. Dass er als ein eidgenössischer
wirklich besteht, haben uns die vergangenen Kriegsjahre tröstlich
erfahren lassen. Sie brachten uns aber auch die nicht weniger
tröstliche Erkenntnis, dass er etwas ganz anderes ist als etwa der
«deutsche Geist» oder wie immer diese nationalistischen
Geister heissen, die in der Hand ungeistiger Zauberlehrlinge so

leicht ihrer Bestimmung untreu werden.

Der eidgenössische Geist ist stets ein positiver Geist

— oder er ist nicht. Er ist ein Bekenntnis zu einer Gemeinschaft
freier Menschen und zur Freiheit des Menschen überhaupt. Und
darum ist er nicht nur national, sondern auch übernational. Er ist

der allgemeine Geist des Menschentums, der in unserer Heimat
eine Wohnstätte gefunden hat, der jedoch nicht gebunden ist an

unser irdisches Vaterland allein. Er gehört der ganzen Menschheit.
Dass wir ihn bewahren durften in dieser Zeit, dass wir ihn auch für
alle andern, die guten Willens sind, bewahren durften, ist eine
Schicksalsfügung, die uns daran glauben lässt, dass d i e s e m Geist
die Zukunft der Welt gehören wird.

Dürfen wir nun aber annehmen, dass der eidgenössische Geist,
als Geist einer menschlichen Grundhaltung, mit dem Allgemeinen
auch das Besondere gemein habe? Dass er sich immer und überall,

in der Theorie wie in der Praxis, bei uns also mit dem
schweizerischen Geist decke? Wenn dem so wäre,
hätte man sich nie über den esprit en Suisse zu streifen brauchen,
und der Titel meiner Betrachtung könnte um eine nicht unwesentliche

Nüance anders lauten. Der eidgenössische Geist ist eine
I d e e, die uns von unsern Besten vorgelebt wurde, ein hohes

Ziel, dem unser eigenes Streben gilt. Und wie jeder Geist das

Bild der Wirklichkeit gestaltet, so tut es auch dieser. Aber er
erfasst nicht die ganze Wirklichkeit. Neben der alles überstrahlenden

eidgenössischen Fackel brennen auch bei uns die kleineren

Leuchter dessen, was ich die Spielarten des
allgemeinen Geistes nennen möchte, die besonderen
Erscheinungsformen, die er unter einem bestimmten Himmelsstrich und
bei bestimmen Völkern zu finden pflegt. Es sind jene
Wesensmerkmale, von denen Goethe in seinen «Studien zur Weltliteratur»

spricht, wenn er sagt: «Jede Nation hat ihre
Eigentümlichkeiten, wodurch sie von den andern unterschieden wird, und

21



diese sind es auch, wodurch die Nationen sich untereinander
getrennt, sich angezogen oder abgestossen fühlen.» Wer wollte
leugnen, dass auch die Schweiz solche Eigentümlichkeiten

besitzt, ja wer wollte nicht freudig bekennen, dass gerade die
Fülle solcher Eigentümlichkeiten es ist, die unsere nationale
Wirklichkeit ausmacht! Die Freiheit des Geistes schuf in der Schweiz
auch den Reichtum des Geistes und aus ihm dten Reichtum ihrer
nationalen Realität. Was folgert daraus? Doch zweifellos, dass

auch

die Realität des schweizerischen Theaters

eine höchst vielfältige sein wird — so sehr, dass man sie vielleicht
gar nicht auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen vermag. Dass

auch hier, wie auf allen andern Gebieten unseres nationalen
Lebens, selbst das Besondere wiederum in lauter Besonderheiten
zerfällt, dass man wohl dafür einen einheitlichen Begriff aufstellen,

im Begriff jedoch keine Einheitlichkeit finden kann. Wenn
dem aber so ist, muss diese Tatsache einer Definition des
schweizerischen Theaters schier unüberwindliche Schwierigkeiten
entgegensetzen. Die Frage drängt sich auf, ob überhaupt von einem
schweizerischen Theater gesprochen werden darf, oder ob man
nicht besser fäte, von Formen des schweizerischen Theaters zu

sprechen. Ja, man könnte sogar noch weiter gehen und kritischen
Sinnes untersuchen, ob diese Formen wirklich spezifisch schweizerische,

uns allein eigentümliche seien — was ja so abwegig nicht
wäre im Hinblick auf eine Kunst, deren Bretter, wie einer ihrer

zuständigsten Vertreter meinte, die Welt bedeuten! Woraus
vielleicht zu schliessen wäre, dass es nicht nur kein schweizerisches

Theater, noch Formen des schweizerischen Theaters gebe, sondern
bloss — Theater in der Schweiz. Also gleichsam ein
Pendant zu jenem esprit en Suisse, der kein esprit Suisse sein

wollte: ein Théâtre en Suisse.

Nun, hier möchte eine böse Zunge einwerfen, dass Geist und
Theater denn doch nicht dasselbe seien und man es oft erlebe,
wie das Theater, das man zu sehen bekomme, von allen guten
Geistern und dem Geist schlechthin verlassen scheine. Und sie
möchte hinzufügen, es handle sich um ungleiche Grössen, die man
nicht vergleichen dürfe, indem zwar die Wirklichkeif aus dem
Geist e n t stehe, die Wirklichkeit des Theaters aber zuweilen
auch ohne den Geist b e stehe.

22



Doch von diesem Theafer, vom simplen Mi mu s, den es auch
in der Schweiz gibt, ist hier nicht die Rede. Ihm hatten tatsächlich
die Züge eines Allerweltskindes an, gleichgültig ob er ein spanisches

Matadorenschnäuzchen oder einen urnerischen Vollbart trägt.
Seinetwegen braucht man den Geist nicht auf die Bühne zu
bemühen. Wenn man es schon tut, muss sich die Mühe auch

lohnen; dann muss etwas da sein und ihn erwarten, das dem
Aufwand der Beschwörung entspricht. Dann muss, mit einem Wort,
ein Theater existieren, wo der Geist etwas zu suchen und zu wirken

hat.
I s t dieses Etwas vorhanden? — Sonderbare Frage! Aber ist

sie ganz überflüssig? Sollten nicht etwa noch immer welche da
sein, die mir zwar — wie könnten sie anders! — das Theater in
der Schweiz zugestehen, gleichzeitig aber zum schweizerischen

Theater jenen Vorbehalt machen, den vor zehn Jahren

Hugo Marti erwähnte, als er in Zürich über «Schweizer Theater»
sprach. Sein Vortrag begann mit den Sätzen, es sei eine besonders

in den Kreisen der einheimischen Dramatiker verbreitete
Meinung, unser delikates Thema müsste wie eines der seltsamen Verben

in den klassischen Sprachen behandelt werden, die man Prae-

teritopraesentia nennt. Worte also, die sich nicht in der Form
der Gegenwart, sondern bloss in derjenigen der Vergangenheit
gebrauchen lassen, wie etwa memini — ich erinnere mich. An
was? Eben daran, dass es wirklich einmal ein schweizerisches
Theater gab. Einst. Und vielleicht wieder einst! betonte Marti.
In der Geschichte u n d in der Zukunft, Schweizer Theater als ein
Gewiesenes und als eine Forderung oder auch nur Hoffnung. Doch
nicht als Gegenwart.

Keine Gegenwart? Das wollte Hugo Marti nicht gelten lassen.
Er glaubte an die Gegenwart seines viel zu kurz bemessenen
Lebens — selbst dann, wenn sie anders war, als er sie wünschen
mochte. Und so sprach er auch vom Schweizer Theater als einem
Ding, das da sei.

II.

Die Bühnenuhr ist stillgestanden

Sehen wir einmal zu, wie Marti seinen Beweis führte. Es lohnt
sich. Denn der Beweis hat nichts von seiner Bedeutung eingebüsst.
Was vor einem Jahrzehnt zu sagen war, gilt auch heute noch.

23



Weil nämlich die schweizerische Theatersituation
fast haargenau dieselbe ist wie damals, so weit es sich immer um
die Gegebenheiten handelt. Eine Welt ging inzwischen in Trümmer

— und mit ihr eine Theaterwelt. Aber an der kleinen Welt
des Schweizer Theaters scheint die Zeit vorübergegangen zu sein,

so viel sich sonst auch bei uns geändert hat. Die Uhr, deren Zeiger

anderwärts auf fünf Minuten nach zwölf vorgerückt sind und

einen neuen Tag verkünden, ist offenbar keine Bühnenuhr. Denn
Bühnenuhren pflegen stillzustehen.

Die Gegenwart, erklärte Marti, sei etwas Gewordenes. Und
so beschwor er die Geschichte, um auf ihr das Fundament
des Tages zu errichten. Vom ersten erhaltenen Drama deutscher
Sprache, das ein schweizerisches Drama war, dem Osterspiel von
Muri, ging er durch die Jahrhunderte an die eigene Zeit heran:
über die Spiele der Reformationszeit und das Barockfheater der
Jesuiten zu den vaterländischen Festspielen und dem Vereinstheater

einerseits, über die fremden Komödiantentruppen zu den
heutigen Stadttheatern anderseits. « Aus diesen Elementen », sagte
er, «fassen sich alle heutigen Formen des Schweizer Theaters
aufbauen: von den mehr als 2000 Spielvereinen, die über unsere
Städte und Dörfer verbreitet sind und allwinterlich ihre Aufführung
mit nachfolgendem Tanz absolvieren, über die Mundartspielgrup-
pen in Bern und Basel und anderswo, die Laienspiele jugendlicher
Mimen auf den stillen alten Plätzen unserer Städte und unter dem
sommerlichen Wipfelgeflüster der Gärten, die Jahrzeitenspiele, Winzer-

und Camelienfeste, zu den Stadttheatern, Städtebundtheatern,
zu den Passionen in Selzach und Luzern und Mendrisio, zu den

religiösen Schauspielen vor der Kirche in Einsiedeln, zu den
Festspielen der Schützen, Turner, Sänger und Arbeiter. Das alles ist

Schweizer Theater und man muss diesem weiten Begriff schon

Scheuklappen anlegen, wenn man ihn in einer Sackgasse zufode
hetzen oder ihn überhaupt als nichtexistent wegdisputieren will.»

So zeigte sich dem Betrachter von 1935 das äussere Bild unseres

Theaterlebens, und wenn derjenige von 1945 etwas Neues dazu
entdecken will, dann muss er schon hinter die gleichgebliebene

Fassade gucken. Da kann er allerdings manches Neue
finden — nur eines nicht: einen seif damals anders gewordenen
Geist, der — umfassend gesprochen — das Gesicht des Theaters

in der Schweiz irgendwie verändert hätte.

24



Neue Gesichter, doch kein neues Gesichtl

Neue Gesichter, Schweizer Gesichter selbst dort, wo sie vor
diesem Kriege kaum je zu sehen waren: hinter den Direktionstüren

der städtischen Theater. Das Schlagwort der geistigen
Landesverteidigung brachte den Bürgerbriet zu Ehren. (Ob es

unsern Berufstheatern auch die geistigen Landesverteidiger
gebracht hat, wird noch zu untersuchen sein.) Auch auf der Bühne
selbst erschienen die neuen Gesichter. Die Sturmflut des
Weltgeschehens schwemmte in immer wachsender Zahl schweizerische
Mimen, vor allem aus Deutschland, an den Strand der friedlichen

Insel. Ihre Sorgen wurden zur Sorge der Behörden —
und für die Theater zu einem Problem. Zu Dutzenden standen
sie da und hofften, dass man ihre Kraft brauchen und ihre Kunst
schätzen werde, dieses heimgekehrte, vollgerüttelte Mass an Können,

das bisher der weiten Welt zugute gekommen war, weil die
eigene Heimat sich zu eng erwiesen hatte, um es zu fassen.

Doch der Raum der Heimat, die nach dem Wort von Juste

Olivier nur in e i n e r Richtung, nur nach dem Himmel hin wachsen
kann, war so begrenzt geblieben wie damals, da die jungen Künstler

hinausgezogen waren, um in der Fremde ihr Glück zu erproben.

Und fehlte es auch nicht am guten Willen, ihnen zu helfen,
so fehlte es doch an den Möglichkeiten und Mitteln. Wohl fanden

manche einen Platz im Ensemble unserer Sfadttheater, bot sich

für andere die wechselnde Gelegenheit, in Gastrollen aufzutreten,
öffnete sich für dritte der Vorhang der eigenständigen Kleinkunstbühnen,

versuchten sich vierte als Wandertruppe durchs Land und
durchs Leben zu schlagen, wandten sich endlich nicht wenige dem
Radio zu. Doch das alles genügte nicht. Viele waren gezwungen,
ihre Kunst überhaupt an den Nagel zu hängen, wo schon der einstmals

grüne Lorbeer hing und mählich vergilbte. Der Holzboden
der Heimat war auch dort, wo ausnahmsweise Kunst wachsen kann

— auf den Brettern der Theater —, zu klein, um die Diener
Thaliens alle zu fassen.

Denn bereits standen andere dort, solche, die immer dort
gestanden hatten: die ausländischen Künstler. Und hatten

sie etwa kein Recht, dort zu stehen? Ein angestammtes, ein
ererbtes Recht? Waren die Nachfahren der fremden Komödianten,

der Engländer, Franzosen und besonders der Deutschen, nicht

jene gewesen, welche das Berufstheater in der Schweiz begründe-

25



fen, die es allezeit beherrschten und ihm den Stempel aufdrückten?
Sollten sie nun verschwinden, sang- und klanglos und nicht einmal
durch die Mitte, nachdem sie sich so lange den Beifall des Publikums

und auch der gestrengen, sie subventionierenden Obrigkeiten

verdient hatten? Sollte der Mohr, der seine Pflicht mit so viel
Eifer und Erfolg geleistet hafte, nun mit dem Undank der Republik
verabschiedet werden?

Einige unter den Schweizern, im Glauben, ein Schlagwort sei

nicht nur dazu da, um Schaum zu schlagen, sondern um Ernst zu
machen, waren dieser Ansicht. Und weil sie noch von der
Rekrutenschule her wussten, dass der Angriff stets die beste Verteidigung

ist, wollten sie es auch mit der geistigen Landesverteidigung
so halten. Der Augenblick schien ihnen gekommen zu sein, um
die Stadttheater in der Schweiz in wirklich schweizerische Theater

zu verwandeln. Der Anfang mit den Direktoren war geglückt.
Nun sollten dem Haupt auch die Glieder folgen. Hatte man doch
den Eindruck, dass der Wechsel in der Leitung nicht genüge, dass

es mit dem helvetischen Bürgerbrief, der nun stolz als Fähnlein
auf dem Dach flatterte, nicht getan sei. Das Wunder, das man vom
schweizerischen Direktor erwartete, war ausgeblieben. — Natürlich
musste es ausbleiben, sagten die Unentwegten; ein Einzelner kann
solch ein Wunder gar nicht schaffen. Er müsste schon ein Ueber-
mensch sein — doch Uebermenschen finden sich unter den
Theaterdirektoren so selten wie anderswo.

Uebermenschen? Nun, eher vielleicht hätten es — Unmenschen

sein müssen, um das Wunder zu vollbringen, das unter
normalen Verhältnissen auch nicht wunderbar, sondern höchstens
etwas Neues und Ungewohntes bedeutet hätte. Denn es gehört
zu den ganz natürlichen Vorgängen an einer Bühne, dass dauernd
frische Kräfte einem Ensemble zugeführt werden, während alte es

verlassen, um ihre Zelte anderswo aufzuschlagen. Es wäre also
ein stets üblicher Prozess gewesen, wenn dieses Kommen und
Gehen auch in den eben vergangenen Jahren angehalten hätte;
das Neue und Ungewohnte wäre bloss gewesen, die entstehenden

Lücken ausnahmslos mit Schweizern aufzufüllen. Dazu

hätte es keiner Uebermenschen und keiner Unmenschen
bedurft, sondern nur einiger Männer mit dem festen Willen, das

schweizerische Berufstheater Wirklichkeit werden zu lassen.

26



War dieser Wille vorhanden? Ich glaube kaum. Zu sehr standen

auch die Schweizer Theaterleiter der Kriegszeit noch im Banne
der kosmopolitischen Komödiantentradition, in der sie gross
geworden waren. Der Traum eines Nationaltheaters, der seit der
Helvetik immer wieder in vielen Köpfen spukte, störte den Schlaf
ihrer Nächte nicht, noch die Praxis ihrer Tage. Aber selbst dann,
wenn solche Gedanken sie beschäftigt hätten, wäre es ihnen
unmöglich gewesen, die Absicht in die Tat umzusetzen. Wer es

trotzdem versucht hätte, wäre ein Unmensch gewesen — und ein
solcher findet sich gewiss nicht unter den Theaterdirekforen, wieviel

schlimme Eigenschaften ihnen auch sonst Mimen, Autoren,
Kritiker und selbst das Publikum zuweilen anzudichten pflegen.

Ja, sie wären Unmenschen gewesen, wenn sie angesichts der
Verhältnisse, denen sie sich gegenübersahen, die Erneuerung ihrer
Ensembles gemäss den Richtlinien einer angriffigen geistigen
Landesverteidigung unternommen hätten. Sie konnten es nicht
tun, wollten sie nicht zugunsten einer national-schweizerischen
Idee den eidgenössischen, den allgemeinen, humanen Geist
verraten. Denn jener natürliche Wechsel der Bühnenkünstler, der
sonst immer waltete, hatte — zum erstenmal wahrscheinlich in der
Geschichte — aufgehört. Und daran trug, wie an noch viel anderem

Ungeheuerlichem, das in diesem Ausmasse auch erstmalig in
der Geschichte gewesen ist, die politische und rassische Intoleranz
des Dritten Reiches die Schuld. Seit 1933 waren den Künstlern

jüdischen Blutes die deutschen Theater verschlossen, seit 1938

diejenigen Oesterreichs, dann die der Tschechoslowakei, schliesslich
fast ganz Europas. Der einzige Erdenfleck, wo zuletzt die deutsche

Sprache frei und öffentlich von freien Menschen gesprochen werden

konnte, war die Schweiz. Hier fand sich zusammen, was
anderswo des Lebensrechtes verlustig erklärt worden war; hier blieb,
wer nicht den Willen oder Mut hatte, sich jenseits der Meere eine

neue Existenz zu erkämpfen. Und so blieb auch ein Grossteil der
ausländischen Künstler in der Schweiz: jene, die schon vor 1933 bei

uns eine Wirkensstätte gefunden hatten wie jene, die in den Jahren

zwischen Hitlers Machtübernahme und dem Kriegsausbruch
das eidgenössische Asyl suchten. Sie zugunsten der schweizerischen

Heimkehrer zu vertreiben, wäre nichts anderes gewesen
als eine Uebernahme der nazistischen Methoden, die unser
Empfinden als unmenschlich jederzeit abgelehnt hat.

27



An diesen Umständen scheiterte die angestrebte personelle
Reform der Berufsbühnen der Schweiz — scheiterte sie
ausgerechnet in der Periode unseres Theaterlebens, die wie keine
zuvor sonst die Voraussetzungen geboten hätte, um nicht nur

jenen Ausgleich der fremdem mit den einheimischen
Tendenzen Tatsache werden zu lassen, den 1890 Carl Spitteier
forderte, sondern um wirklich schweizerische Berufsbühnen zu schaffen.

Hugo Marti meinte zwar, dass er die städtischen Theater auch
in der 1935 bestehenden und — wie wir feststellen — inzwischen
kaum modifizierten Form unter den Sammelbegriff « Schweizer
Theater » einreihen dürfe. Er stützte seine Ansicht auf zwei Pfeiler.

Einmal konstatierte er, dass seit der Jahrhundertwende und
besonders seit dem ersten Weltkrieg das Drama
einheimischer Herkunft in wachsendem Masse Eingang auf un-
sern Berufsbühnen gefunden habe. Und dann, ein sehr wesentliches

Argument, dünkte ihn, Schweizer Theater sei immer auch
mehr als nur-nationales Theater. Er warnte vor einem geistigen
Verengerungsprozess und vertrat die Auffassung, dass es mit zu
unseren Aufgaben gehöre, Vermittler zwischen den
Kulturen zu sein, ja dass eine solche Grundhaltung gerade in-
bezug auf das Theater gut schweizerisch sei — mehr als eine, die
sich in kurzsichtiger Selbstbeschränkung ins autarke Schneckenhaus

zurückzöge.
Ich glaube, wir sind uns alle darüber einig, dass eine solche

Selbstbeschränkung sehr bald zur — Beschränktheit führen müsste
und schon der Wunsch danach ganz gewiss Beschränktheit
verriete. Nichts ist für den Geist verhängnisvoller, als das
Eingesperrtsein in enge Räume. Wir wissen es aus frischer Erfahrung.
Und so erblicken wir denn in der Tatsache, dass es die
Berufsbühnen der Schweiz verstanden haben, sogar während der Kriegsjahre

den internationalen Charakter ihrer Spielpläne in lebendiger

Weise beizubehalten, eine jener glücklichen Fügungen, an
denen es unserem Lande in dieser Notzeit auch sonst nicht
gemangelt hat. Dass es nicht stets das wertvollste Geistesgut war,
das uns dabei vermittelt wurde, lässt sich schwerlich bestreiten.
Doch man nahm eben, was man bekam und war schon zufrieden,
wenn es nur aus New York kam oder wenigstens von der Themse.
So wahrte man immerhin — ich zitiere nochmals die bösen Zun-

28



gen — die Tradition der geistigen Provinz. Einst war man eine

von Berlin gewesen. Da man keine von Hakenkreuz lingen werden
wollte, sah man sich nach Ersatz um, der sich dènn auch prompt
als dramatische Invasion aus der gleichen Richtung einstellte, aus
der etwas später der militärische Einbruch in den Kontinent
erfolgte.

III.

Vom Drama und seiner Wiedergabe

Die einzigen, die darob nicht glücklich wurden, waren d i e
einheimischen Dramatiker. Seit Jahrzehnten hatten sie
das Recht auf die eigene Bühne postuliert, und zwar nicht nur
jenes, das Hugo Marti schon 1925 als das Recht auf den Durchfall

bezeichnete. Nein, sie meinten es gar nicht ironisch mit
ihrem Anspruch, wenn sie forderten, dass ihren Werken die Theater

des eigenen Landes offenstehen sollten. Waren die erst
seltenen, dann immer häufiger werdenden Aufführungen ihrer Stücke
denn ausnahmslos Durchfälle? War es nicht im Gegenteil so, dass

viele dieser Tragödien, Schauspiele und Komödien Erfolg hatten
und Beifall fanden? Kurzum: War die Fabel von den dramatisch

unbegabten Schweizern nicht längst als törichtes Ammenmärchen
entlarvt?

Ganz gewiss hatten die Tatsachen ein Vorurteil widerlegt, das

nur von Leuten gefällt werden konnte, denen die schweizerische
Mentalität so fremd war, dass ihre Besonderheit ihnen als eine
jener abstossenden Eigentümlichkeiten erschien, durch die — nach
dem Wort Goethes — die Nationen sich untereinander getrennt
fühlen. Wie aber hätte das, was den Schweizer Roman und die
schweizerische Lyrik als Ausdruck unseres eigensten Wesens
charakterisiert, dem Schweizer Drama fehlen können! Wir
schätzen es als einen Vorzug; u n s ist es lieb und wert. Denn in
diesen Eigenheiten liegt auch unser Herz und unsere Seele.
Wenn der Schweizer Schriftsteller diesen innersten Besitz In Worte
fasst — und nur dann — gibt er seinen gültigen Beitrag zur Literatur

der Welt. Dann bereichert seine Stimme mit ihrem besonderen
Klang das Konzert der Völker.

Sagte ich, dass w i r dies als einen Vorzug schätzen? Doch nicht
nur wir, doch auch die andern! Die unvergänglichen Namen des

29



schweizerischen Schrifttums sind nicht zuletzt ihrer unverwechselbaren

Eigenheiten wegen zum geistigen Allgemeinbesitz geworden.

Ein Rousseau, ein Keller und Meyer, selbst ein Spitteier.
Prosaisten und Epiker — aber kein Vertreter des Dramasl Man
wende nicht ein, dies möchte daher kommen, das s der Dramatiker

noch nicht geboren worden sei, der sich mit jenen Grossen

messen dürfe. Es geht weder um die Männer, noch um den
Masstab. Es geht einzig und allein um das Verhältnis von Bühne

und Drama.

Und hier ist nun etwas überaus Seltsames zu vermerken. Was
nämlich bei der Epik oder Lyrik als das Wertvollste anerkannt wird
— eben das national und persönlich Eigentümliche — gilt bei den
Berufstheatern der Schweiz, sofern es sich um schweizerische Werke

handelt, meist als ein Nachteil. Die gleichen Bühnen, die sich

eifrig bemühen, in der Wiedergabe eines französischen Schauspiels
den esprit gaulois blitzen zu lassen, in der eines Engländers den
Ton des Gentleman's zu finden und im Russenstück nach der
slawischen Seele grübeln — die gleichen Bühnen, die stolz auf diese
Fähigkeit der Intuition sind und daraus wenn nicht ihren
internationalen Rang, so doch die Bestätigung ihrer weltoffenen
geistigen Haltung ableiten — die gleichen Bühnen haben Mühe, dem
auf unserem Boden gewachsenen Drama gerecht zu werden.

Wer von den schweizerischen Autoren — es sind ihrer nicht
viele — einmal eines seiner Werke, in welchen schweizerische
Menschen auftreten, auf einem Theater des Auslandes gesehen
hat, kennt die Ursache dieser Schwierigkeit. Sie liegt, wenn
nicht schon beim Regisseur, so doch jedenfalls beim Schauspieler,
der Gestalten verkörpern soll, deren innere Struktur ihm fremd ist.

Dem darstellenden Künstler ist zwar die Gabe der Nachempfindung

mehr als andern eigen. Es gehört zu seinem Beruf, in

die Haut eines andern schlüpfen zu können. Aber deckt er sich

jemals ganz mit dem andern, dessen Maske er angenommen hat?

Bilden wir uns tatsächlich ein, class die amerikanischen Geschäftsleute

oder russischen Bauern, die wir auf unsern Bühnen zu sehen

bekommen, wirklich sind, was zu sein sie vorgeben? — Ja, wir
bilden uns das ein, und auch der Schauspieler tut es. Denn das Theater

ist nicht die Wirklichkeit, sondern bloss eine Illusion der
Wirklichkeit. Und so ist denn das Deutschland, Amerika
oder meinetwegen Hawai, das uns samt seinen Bewohnern aus

30



der Scheinweif der Kulissen entgegenblickt, nichts mehr und nichts

weniger als die Vorstellung, die sich der Künstler davon macht.

Brauche ich Ihnen zu erläutern, was dies in der Theaferpraxis
bedeutet? Es bedeutet, dass der ungarische Schauspieler, der in
Budapest eine Schweizer Dramenfigur mimt, sie zwar mit allen
Zügen ausstatten wird, die nach seiner Meinung dazu gehören,
dass aber der Eidgenosse am angeblichen Landsmann auf den
Brettern wenig von wirklich helvetischer Eigenart finden kann —
ganz im Gegensatz zum ungarischen Publikum, das im verwandelten

Kis Ferencz wirklich einen Schweizer zu sehen glaubt. Er

entspricht der Vorstellung, die man sich in Budapest von einem
Schweizer macht, wie umgekehrt Heiri Binggeli in der Rolle des

Zigeunerbarons im Stadttheater von Seldwyla genau so ausschaut
und gestikuliert, wie wir das von einem Pusztabewohner erwarten."
Beide jedoch stehen der eigentlichen Wirklichkeit gleich
fern.

So lange diese Wirklichkeit nicht als kritisches
Kontrollorgan auftritt, um echt und unecht zu scheiden, kann
das Theater ohne Gefahr seiner illusionierenden Tätigkeit genügen.
Anders wird es, wenn der Franzose in Frankreich, der Engländer
in England, der Schweizer in der Schweiz gezeigt werden soll. Im

eigenen Lande weiss man, wie man ist — wie man wirklich
ist. Da ist der Berner ein Berner und der Basler kein Züricher.
Da kann uns kein Greyerzer angeben, dass er ein Emmentaler sei.

Wir kennen die Unterschiede zwischen ihnen, und wir sind
empfindlich für diese Unterschiede. Und eben darum kann uns
hierzulande auch kein Hamburger oder Wiener glauben machen,
er sei ein Schweizer — nicht einmal dann, wenn er hochdeutsch
spricht. Auf der Bühne nämlich, wo diies auch die richtigen Schweizer

zum Teil tun und zum Teil wenigstens zu tun versuchen.

Es darf uns daher nicht wundern, wenn der ausländische
Schauspieler in der Schweiz Hemmungen hat, schweizerische
Menschen darzustellen. Zu oft schon hat ihn die Kritik versichert, dass

er dieser Aufgabe nicht gewachsen sei; zu oft rnusste er erfahren,
dass in der Rolle des Schweizers wirklich nur der Schweizer vor
den Augen und Ohren des schweizerischen Publikums zu bestehen
vermochte. Sollte er sich also wissentlich um Hals und Kragen
spielen, und gar in einer Notzeit, da er darauf angewiesen war,
sein Brot in der Schweiz zu verdienen? Musste er nicht alles daran-

31



setzen, sich das schweizerische Drama möglichst vom Leibe zu
halten oder es doch in einer Form zu verlangen, die ihm dem
Mimen, keine Gefährdung brachte? Wenn sich das spezifisch
schweizerische Drama die Berufsbühne der Schweiz eroberte, konnte

der fremde Schauspieler zusammenpacken. Er durfte es nicht
so weit kommen lassen — und er Iiess es nicht so weit kommen.
Er drehte den Spiess um. Der schweizerische Dramatiker sollte
sich i h m anbequemen. Er sollte Allerweltsstücke schreiben; Stük-
ke, die sich auch vom Ausländer in der Schweiz spielen Hessen;

sogenannte — bühnengerechte Stücke.

Was heisst bühnengerecht?

Das Wort sagt es: Etwas, das dem Wesen und den Gesetzen
der Bühne entspricht. Versteht sich: der in Raum und Zeit lebendigen

Bühne. Bühnengerecht ist also kein absoluter, sondern ein
relativer und wechselnder Begriff. Das Drama des Euripides war
zu seiner Zeit, in Griechenland und von griechischen Schauspielern

interpretiert, bühnengerecht. Das Drama Shakespeares war
es im elisabethanischen England, die Komödie Molières im
Versailles des Sonnenkönigs. Wenn das heutige Theater nach diesen
Werken der Vergangenheit greift, macht es sie bühnengerecht.
Dramaturg und Regisseur, Bühnenbildner und Darsteller passen sie

dem lebendigen Theatersfil an.
Das kann man selbstverständlich auch mit dem Drama echt

schweizerischer Prägung tun — nur in der Schweiz selber nicht,
sofern nämlich der Stil der Darstellung demjenigen des Dramas
nicht adäquat, sondern fremd ist. Woher es denn kommt, dass

der ausländische Spielleiter und Interpret, aus seinem
Unvermögen eine Untugend der Schweizer Autoren konstruierend, jedes
Drama einheimischer Provenienz, das sich seinem Stil nicht
bequemt, als nicht bühnengerecht qualifiziert. Vom schweizerischen

Standpunkt aus heisst das: weil die fremde Bühne unsern nationalen

literarischen Eigentümlichkeiten nicht genügen kann, sobald
sie von unserer Wirklichkeit kontrolliert wird.

Hugo Marti glaubte dies übersehen zu dürfen. Er rechnete auch

die Berufsbühne der Schweiz zum Schweizer Theater — indem er
irrtümlich bereits den Dramatiker und das Drama mit dem Theater

gleichsetzte. Autor und Werk sind jedoch nur eine der
Voraussetzungen des Theaters. Das Theater selbst entsteht erst durch

32



die Aufführung, durch die sinnenfällige Wiedergabe des Geschaffenen

auf der Bühne. Und will man hier das nationale Kriterium
anlegen, dann kommt es entscheidend auf das W i e an. So
betrachtet aber durfte und darf man das Berufstheater der Schweiz
nicht als schweizerisches Theater bezeichnen.

Der Schweizer Dramatiker hat Sorgen

Dass die geschilderten Divergenzen der Kritik riefen, verwundert

nicht. Und dass die Kritik schliesslich zu einer Krise führte,
verwundert bloss den, dem die Macht des fremden Elements auf
unserer Berufsbühne nie bewusst geworden ist. Denn nicht nur
der ausländische Künstler ist durch die Verhältnisse der verflossenen

Jahre gezwungen worden, seinen Existenzkampf entschlossen
und konzessionslos durchzufechten — auch der schweizerische Autor

geriet in eine schwer zu erfragende Notlage. Auch ihm war
die Welt verschlossen, wenn er nicht zum gesinnungswindigen
Konjunkturritter werden wollte. Auch er, auf den engen Raum der
Schweiz zurückgeworfen, kämpfte um sein Leben, und zwar nicht
nur um sein künstlerisches, sondern oft genug um das nackte
Dasein an sich. Das Recht auf die eigene Bühne war mehr als ein
moralischer Anspruch geworden; es wurde zu einer bitteren
Notwendigkeit. Und da fand sich nun der Dramatiker der grotesken
und auf dem ganzen Erdenrund wahrlich einmaligen Situation
gegenüber, wo der Hausherr nicht Herr im eigenen Hause ist —
nicht einmal in seinem Schauspielhaus.

Der Schweizer Autor ist im Berufstheater der Schweiz noch
immer nur ein Gast, und meist ein unbequemer und unerwünschter
Gast. Einen Gast hat ihn auch der Präsident des schweizerischen
Bühnenverbandes, selber ein Schweizer Dichter, in einem Schreiben
an die Gesellschaft schweizerischer Dramatiker genannt, und er
unterliess es nicht, diesem Gast mit drohend emporgehobenem
Zeigefinger zu bedeuten, wie sehr es von seinem Wohlverhalten
abhänge, dass ihm das Gastrecht überhaupt gewährt werde. Un-
missverständlicher lässt sich die gegenwärtige Lage kaum charakterisieren.

Solche Aeusserungen allein schon verraten, wie wenig
sich Spittelers Hoffnung auf einen Ausgleich zwischen den fremden
und einheimischen Tendenzen im schweizerischen Berufstheater
erfüllt hat und wie wenig gerechtfertigt der Optimismus Hugo Marlis
war.

33
s



IV.

Theater ist eine Praxis

Bin ich von meinem Thema abgekommen? Ich glaube nein. Die

Untersuchung der Verhältnisse an unsern Stadttheatern war nötig,
um zur klaren Beantwortung der Frage «Was ist schweizerisches
Theater?» vorzustossen. Es galt, Begriffe zu klären und Dinge
auseinanderzuhalten, die nicht miteinander vermengt werden sollten.
Denn es geht hier um Tatsachen, nicht um Wunschträume, wie
ja auch das Theater stets eine Praxis ist: nicht eine Idee, sondern
die lebendige Verwirklichung von Ideen; nicht ein Aktionsprogramm,

sondern die Aktion selbst. Und so war es unumgänglich,
einmal leidenschaftslos zu untersuchen, weshalb das Berufstheater
der Schweiz in seiner überlieferten Form kein schweizerisches
Theater sein kann.

Könnte es jedoch eines werden? Auch hier gibt uns die
Wirklichkeit eine Antwort — und zwar die nach allem Gesagten kaum
mehr zweifelhafte bejahende Antwort. Oder ist etwa ein so durchaus

schweizerisches Glebilde wie das Cornichon keine Berufsbühne?
Wenden Sie nicht ein, es handle sich «bloss» um ein Cabaretl
Auch auf der Kleinkunstbühne, ja gerade dort, blüht oft
die grösste Kunst. Und eben — in diesem Zusammenhang das

Entscheidende — eine schweizerische Kunst, ein eigener,
unverwechselbarer

schweizerischer Theaterstil.

Es hielte schwer, ihn zu definieren. Letztlich besteht er aus

Imponderabilien: im Klang eines Wortes, einer so und nicht anders
betonten Silbe, einer kleinen Geste, einem vielleicht kaum merklichen

Mienenspiel. Dieser Stil ist der wahre Ausdruck des ihn

verkörpernden schweizerischen Menschen; aus seinem Fühlen und
Denken hat er das Leben empfangen.

Weniger kunstvoll, weniger seiner Mittel bewusst und mächtig,
kennen wir diesen Stil längst vom Volkstheater her, wo
zwar je länger desto häufiger auch der schweizerische Berufsschauspieler

in tragenden Rollen zu finden ist, nach wie vor aber der
spielfreudige Laie den Hauptteil der Last — und der Lust trägt.
Gewiss gibt es auch da nicht nur erhebende Bilder zu sehn, und

34



die falschen Posen sind so häufig wie die falschen Kostüme, die so

gar nicht zu denen passen wollen, die sich darin gefallen. Aber
trotzdem wurzelt das Beste und Ausgeprägteste des nationalen
Theaterstils im Volkstheater: unendlich verschieden in seinen
Erscheinungsformen und dennoch als Ganzes sich abhebend von den

Eigentümlichkeiten des uns fremd gebliebenen Theaters der einstmals

fahrenden Komödianten.

Einen umfassenden Ueberblick dieses reich bestellten Gebietes

dramatischer Kunstausübung hat Oskar Eberle im 13. Jahrbuch
der Gesellschaft für schweizerische Theaterkultur gegeben, wo er
den Wegen nachgegangen ist, die zum eigenen schweizerischen
Volkstheater führen können und oft in beglückender Weise auch
tatsächlich führen. Er betrachtete das Jugendtheater, das

Vereinstheater der dramatischen Gesellschaffen und
Heimatschutzvereinigungen, die heimatlichen und religiösen
Volksspiele, endlich die Festspiele, die nicht nur die grossartigsten
Manifestationen eines nationalen Theaterwillens gebracht, sondern
auch zu einem in seiner Art nun tatsächlich einzig dastehenden
Theaterstil geführt haben. Nicht ohne Stolz vergleicht Eberle unser
Festspiel mit dem griechischen, um zum Schluss zu kommen:

«.. wie in Athen ist in der Eidgenossenschaft das Festspiel die
kennzeichnendste Leistung des demokratischen Staatstheaters. Jede

andere Theaterform, mögen Dilettanten oder Berufsspieler sie

zur Geltung bringen, ist für uns mehr oder weniger artfremdes

Spielgut. Darum kann nur das nationale Festspiel, das wie die
Bundesgründung religiös verankert sein muss, und das daraus
entstehende Volksspiel, im letzten und tiefsten Sinne als das
repräsentative schweizerische Theater angesprochen werden.»

Da hätten wir also eine Definition dessen, was nach der
Meinung eines einheimischen Dramatikers und Theaterpraktikers allein
als schweizerisches Theater bezeichnet werden dürfte: das Festspiel
und das sich davon herleitende, mehr oder weniger der privaten
Sphäre verpflichtete, immer aber im nationalen Kreis gebunden
bleibende Schauspiel des Volkes. — Diese Auffassung Eberles kann
sich auf illustre historische Vorgänger stützen, ja sie darf für sich
in Anspruch nehmen, dass sie einer stets wieder bestätigten
Haltung aller repräsentativen schweizerischen Kunst entspreche. Hat
sich doch gezeigt, dass der wahrhaft bedeutende schöpferische
Mensch unseres demokratischen Landes nie l'art pour l'art be-

35



trieben bat, nie einem apollinischen Dasein im Elfenbeinturm frönte,

sondern sich jederzeit als Bürger der staatlichen Gemeinschaft
fühlte, der er auch mit seiner Kunst zu dienen versuchte.

Oder was war denn letztlich die Revolution der Schweizer
Bodmer und Breitinger im 18. Jahrhundert gegen die Dogmen
Gottscheds anderes, als die Geltendmachung des natürlichen
Empfindens des republikanisch gesinnten Menschen gegen einen
auch in der Aesthetik erstarrten, uns fremden politischen Feudalismus?

In seinen Bemerkungen zu Sulzers «Allgemeiner Theorie
der schönen Künste» schrieb Johann Jakob Bodmer Grundlegendes
zum Thema des nationalen Theaters, das nicht mehr —> wie es

Aristoteles verlangt hatte — «Furcht und Mitleid» hervorrufen,
sondern der Erbauung und der Erweckung' des
Bürgersinns verpflichtet sein sollte. Wer möchte bezweifeln, dass

in solchen Gedankengängen vorgebildet ist, was später im Festspiel

als gestaltender Wille wie als Erlebnis des Zuschauers
Verwirklichung fand?

Die Laienbühne als nationales Theater

Das Festspiel, dessen Entwicklung allein im letzten halben
Jahrhundert eindrücklich erkennen lässt, wieviel starke, eigenschöpferische

dramatische Kräfte unser Boden birgt, ist aber — schon
der Name sagt es — das Theater der festlichen, der aussergewöhn-
lichen Stunde. Es wird nie das Theater des dörflichen Samstagabends

und noch viel weniger des städtischen Alltags sein. Die
im Blute wohnende Spielfreude des Volkes hat jedoch auch dort
nach selbständigen Lösungen gesucht und mit realistischem Sinn

gefunden. Wir erkennen sie richtungweisend in den Aufführungen

der Heimat schützt h eater, am vorbildlichsten heute
am Beispiel von Glarus, wo ein Melchior Dürst die Fahne
aufgenommen hat, die dem Berner Pionier Otto von Greyerz im Tode
entfiel.

Um was geht es diesen Laienbühnen? Um nichts anderes im

Grunde, als was auch das Festspiel erstrebt, wenn es aus dem

eigenen Volke entstehend sich an eben dieses Volk und nur an
dieses wendet. Wo aber im Festspiel ein Allgemeines und allgemein

Verbindendes zum Ausdruck kommt, erleben wir auf der
Volksspielbühne das Besondere, Teile und Ausschnitte des Ganzen.

Sehen wir dort gleichsam das gemeinsame Haus von aussen,

36



Dach und Mauer, so freien wir hier hinein in die Kammern und
Stuben, erblicken wir nicht mehr das Volk als geschlossene Masse,
sondern den einzelnen Menschen, erfahren von seinem persönlichen

und einmaligen Schicksal. Ist das Festspiel nach seinem
Charakter allegorisch, so ist das Volksspiel realistisch: nach seinen
stofflichen Vorwürfen, nach seiner Sprache, nach seinem
Darstellungsstil. Hier spielt das Volk nicht nur Theater, sondern hier lebt
es auf der Bühne — und erlebt von der Bühne her — sein eigenes,
wirkliches Dasein.

Es war nicht immer so. Die Geschichte dieses unverfälschten
schweizerischen Volkstheaters der Neuzeit umfasst kaum mehr als

ein Menschenafter. Seine Wiege ist das Dörfli-Theater der
Landesausstellung von 1914. Dort gelangte sieghaft und überzeugend
zum Durchbruch, was vorher nur wenigen gläubigen Idealisten
möglich erschien: das national Eigentümliche auf der Bühne des
Volkes. Denn was wurde bis dahin von den Schützen im «Bären»,
den Sängern im «Frohsinn» und den Turnern im «Löwen» alljährlich
am winterlichen Vereinsfest zur Aufführung gebracht? Zumeist
Tirolerstücke, Ritferdramen und Schwänke ausländischer Konfek-
fionsfabriken — die billigste dramatische Ausverkaufsware, die das

wilhelminische Deutschland an seine geistigen Provinzen
abzugeben hatte.

Der Berner Karl Grunder war einer der ersten, der diese pro-
vinziale Hörigkeit als etwas Ungehöriges empfand. Er kämpfte
durch die schöpferische Tat dagegen an. In seinen Fusstapfen
entstanden Dialektstücke und Singspiele, erwuchs vor allem die
Gattung des ländlichen Milieustückes, das — eine Art dramatischer

«Bauernspiegel » — bis in die Gegenwart hinein den
Charakter unserer Volksbühne bestimmt. Das eigentliche
Problemdrama, das historische, soziale, politische oder in städtischer
Umwelt spielende, blieb eher selten, obschon sich seit Paul Hallers

unübertroffen gebliebener Dialekttragödie «Marie und Robert»
immer wieder einzelne Autoren fanden, die über die blosse
Unterhaltung, die Idylle und eine nur relative Dramatik zur absoluten

Lebenstragik vorzustossen versuchten. Es dünkt nicht
unwahrscheinlich, dass die tiefwühlenden Stürme der Jetztzeit auch vor
dem schweizerischen Voilkstheater nicht Halt machen werden; die
Anzeichen mehren sich, dass auch unser Volk aus dem trügerischen
Traum eines sicheren Daseins aufgeschreckt, wirkliche Dramatik
als das allein wirkliche Leben erkennen wird.

37



Für unsere Frage «Was ist schweizerisches Theater?» erscheint
aber das Laienspiel der Vereine und Heimatschutzgruppen schon
in seiner gewohnten Form höchst aufschlussreich. Ist doch hier,
in einer fast unglaubhaft kurzen, stürmischen und stets noch
andauernden Entwicklung als feste Praxis entstanden, was -man ein
schweizerisches Nationaltheater nennen darf. Es sieht freilich ganz
anders aus, als es im letzten Jahrhundert ein Richard Wagner oder
ein Dr. Ludwig Eckardt sich vorstellten, entspricht jedoch im
wesentlichen den Reformgedanken, die Wagner 1851 für «Ein Theater
in Zürich» niederlegte. Damals verlangte er: erstens die Erziehung

des Publikums zu einem guten Theater; zweitens die
Förderung der einheimischen dramatischen Talente; drittens die
Heranbildung schweizerischer Schauspieler. Das Volkstheater hat alle
diese Wünsche erfüllt. Es hat uns bewiesen, dass nicht nur für
den festlichen Anlass, sondern auch in unserm Alltag ein eigenes,
ein schweizerisches Theater möglich ist. Es brauchte dazu kein
helvetisches Bayreuth, es brauchte nicht den Bau monumentaler
Musentempel. Ein Saal mit einer kleinen Bühne, ein Platz im

Freien, vor den unvergänglichen Kulissen unserer Berge oder
Seen, den Fassaden unserer alten Kirchen oder Bürgerhäuser; das

sich selbst im Spiel verkörpernde und1 als Zuschauer im Spiel sich

wieder erkennende Volk: dies genügte, um aus dem heiss

umkämpften Postulat eine ebenso heiss geliebte Wirklichkeit werden
zu lassen.

Unser Volkstheater i s t ein Nationaltheater, ein nach langem
Schlummer aus der Asche auferstandener Phönix. Und wieder
tragen es dieselben Kräfte, die es in seinem historischen Frühling

trugen, in den Tagen der Reformation und der Gegenreformation:

Bauern, Bürger und Arbeiter, das Volk selbst. Dilettanten

sind es, Liebhaber einer szenischen Kunst, die wohl daran
tut, sich ihre eigenen Gesetze zu geben und danach zu
handeln. Sie braucht keine fremden Vorbilder, so wenig ein Pam-

philus Gengenbach, ein Nikiaus Manuel und ein Hans Salat zu
ihrer Zeit andern das Muster abguckten. Sie besassen selber
genug, um aus dem Vollen schöpfend zu schaffen, zu leben und
lebendig zu bleiben. Und welch einen Reichtum weist unser
heutiges Volkstheater auf! Wieviele, die dafür schreiben, wieviele,
die darauf spielen, Wie viel tausendmal mehr, die és gemessen!
Wahrhaftig, dies ist schweizerisches Theater — gleichgültig, ob
der alemannische Dialekt, das mit alpinen Lauten durchsetzte Hoch-

38



deutsch oder Französische, das Italienische oder Rätoromanische
seine Sprache sei.

Natürliche Grenzen

Was mangelt diesem Theater noch, um uns damit völlig
zufrieden zu geben? Enthält dieser blühende Garten nicht alles,
was zu einer nationalen Bühne gehört? Ist es nicht so, dass manchmal

fast mehr darin gedeiht, als sich mit künstlerischen Ansprüchen
vereinen lässt, neben den bunten Bauernblumen sogar der —
einheimische Kohl? Wir nehmen ihn mit in Kauf. Er schmeckt
uns noch immer besser als der importierte.

Wenn etwas unserem Volkstheater mangelt, dann sind es Dinge,

die ausserhalb seiner natürlichen Möglichkeiten liegen. Diese
natürlichen Möglichkeiten sind beschränkt, und zwar nicht nur
finanziell, sondern auch künstlerisch. Die städtischen Berufsbühnen

werden weitgehend durch öffentliche Mittel gestützt; die
Laientheater müssen selber sehen, wie sie sich erhalten. Die
Mitglieder der Berufstheater treten als geschulte Darsteller auf die
Szene; unsere Liebhaberspieler bringen ausser ihrem — allerdings
oft sehr bemerkenswerten — «Naturtalent» wenig Voraussetzungen

mit; sie lernen erst in der Praxis. Doch auch dieser Praxis sind

Grenzen gesetzt. Sie ist an den eigenen, meist ziemlich engen
Lebenskreis gebunden. Woher es denn kommt, dass sozusagen
ausnahmslos alle Anstrengungen des Dilettantentheaters, sich das

sogenannte «hohe Drama» zu erobern, missglücken mussten —
dilettantisch blieben, während es umgekehrt in der Wiedergabe
ihm gemässer Volksstücke Höchstleistungen zeigte, die auch dem

virtuosesten fremden Künstler nicht möglich gewesen wären. An
diesem Urteil ändert die Tatsache nichts, dass sich die Laienbühnen
mehr und mehr auch an schweizerische Werke herangewagt haben,
die ursprünglich für das Berufstheater bestimmt waren. Gerade die
Auswahl dieser Werke, die durchweg dem heimischen Wesen

verpflichtet sind, bestätigt die Schranken, die das Volkstheater
in stofflicher Hinsicht beobachten muss; und mehr als nicht

bestätigt auch die Interpretation die Grenzen, über die eine mimische

Dilettantenkunst nicht hinauskommt.

39



V.

Zukunftsmusik?

Nur ein Volksfheater, das zugleich Berufs-
fheafer wäre, könnte also den idealen Forderungen genügen,

die sich dem kritischen Betrachter aufdrängen. Aber wollen
wir das? Wollen wir — um des einen ästhetischen Vorteils willen
— auf all die zahllosen Vorteile verzichten, die das Volkstheater
der Laien besitzt? Wollten wir es auch nur im Ausnahmefall, der
dann mit seinen einheimischen Berufskünstlern, neben den tausend
nationalen Vereinsbühnen, so etwas wie ein «Nationales Volkstheater»

wäre? Wir wollen es nicht, weil wir überzeugt sind, dass

das Laienelement ein geradezu unentbehrlicher
Faktor dieser be sondern Bühnenkunst ist.

Ihm verdankt es sein Werden, seinen Aufstieg, sein fortdauerndes
Wirken — und seine historische Bedeutung, die nicht nur als eine
Renaissance der alten, eigengewachsenen Volkstheaterkunst,
sondern auch als spontane Reaktion des Volkes gegen die artfremde
Komödiantenbühne in die Theatergeschichte eingehen wird.

Wie jedoch wäre es, wenn unser Berufstheater
zugleich ein Volkstheater würde? Hätten wir dann jene
schweizerische Bühne, die allen Aufgaben genügen könnte?

Ich möchte keine Zukunftsmusik machen und mich nicht der
Reihe der Programmatiker gesellen, die seit Jahrzehnten davon
reden und schreiben, wie das Theater in der Schweiz eigentlich
aussehen sollte. Zu sehr sind ihre Wünsche in der Luft hangen,
auf dem Papier kleben geblieben, als dass ich das Buch unerfüllter

und vielleicht auch unerfüllbarer Träume um eine neue Seite
vermehren will. Spitteier, Falke, von Greyerz, Jakob Bührer, Paul

Lang, W. J. Guggenheim, Fritz Weiss, Oskar Eberle und noch
viele andere: was haben sie nicht schon alles vorgeschlagen und
auch praktisch unternommen, um ihren Gedanken Geltung zu
verschaffen! Und wieviel ist trotzdem nicht über das Begehren, wieviel

nicht über den unzulänglichen Versuch, wieviel nicht über den

Kompromiss hinausgekommen, der zwar gut eidgenössisch ist, von
dem wir aber auch wissen, dass er uns nicht stets das mögliche
Beste, sondern oft nur das verhältnismässig Bestmögliche beschert!

Nein, ich will, nachdem ich mich so lange bei dem aufgehalten
habe, was ist, nicht zum Schluss meine eigene Fata Morgana als

40



durstige Forderung präsentieren. Aber man gestatte mir immerhin,

auf die selbstgestellte Frage zu antworten — wobei ich Ihnen
das Urteil überlasse, ob meine Ueberlegungen als blosse Theorie
zu betrachten sind oder ob sie mit wirklich vorhandenen Faktoren
rechnen.

Die Berufsbühne als schweizerisches Theater

Wenn wir uns also fragen, ob das Berufstheater in der Schweiz
auch ein Volkstheater sein könnte in der Art, wie die Formen des

Laienspiels es bereits sind, wollen wir wiederum ganz nüchtern
die Gegebenheiten prüfen.

Als erstes: die Stätten des beruflichen Theaterspiels, unsere

städtischen Bühnenhäuser. Es sind Bauten, geschaffen
nach dem Modell der höfischen Rangtheater; architektonische

Lösungen, die unserem demokratischen politischen wie sozialen
Empfinden widersprechen. Sie sind! unschweizerisch, die steinernen
Denkmäler einer Epoche, die schon ihretwegen die Bezeichnung
geistige Provinz verdiente. Es wird einst die Zeit kommen —
und hoffentlich nicht erst, wenn die Baufälligkeit dies erfordertl —,
da man an ihrer Stelle neue Theater errichtet, die der sozialen
Demokratie und ohne Zweifel auch den Bedürfnissen moderner
Bühnenkunst geredht zu werden vermögen. Und jene Theater der
Zukunft werden dann auch die nicht mehr durch Klasse und Kasse

geschiedene Z u s c h a u e r g e m e i n s c h a f t des Volkes
umschliessen, die wir in der Festspielhalle, unter dem freien Himmel

der Heimat und selbst im Wirtshaussaal finden.
Doch diese schon äusserlich sichtbare Konsequenz einer

Theaterreform in der Schweiz wird wohl auch das äusserste und zeitlich
letzte sein, was der Erfüllung wartet. Bis dahin werden die
Vorhänge tausende Male auf- und niederrauschen und beifallheischend

die Mimen an die Rampe treten. Die fremden, wie früher?
Ausländer und Schweizer, wie jetzt? Oder allenfalls sogar
vorwiegend Schweizer, die dem Ensemble das Gepräge geben, und
denen sich der eine und andere zugewanderte fremde Darsteller

assimiliert, so Wie sich bisher der Schweizer Künstler im Ausland

und daheim ihm assimilierte?
Kein Zweifel, dass wir hier auf den Kern unserer Frage stossen.

Das Problem einer schweizerischen Berufs-
bühne ist in erster Linie das Problem des
Schauspielers. Es genügt nicht, wie Otto von Greyerz noch

41



1934 meinte, dass die einheimischen Theater von schweizerischen
Direktoren geleitet würden, die schweizerisch fühlten, dächten und
handelten; es genügt nicht, dass von oben herab — von den
leitenden Personen und Aemtern — oder vom Publikum her,
insbesondere den Theatervereinen — der Wille zu einem nationalen
Theater vorhanden ist. Auch hier entscheidet einzig die Praxis.
Und der Träger der Theaterpraxis ist der
Schauspieler — er allein. Das jedoch heisst: Das Berufstheater in

der Schweiz kann nur dann ein wirklich schweizerisches Theater
sein, wenn es vom schweizerischen Schauspieler beherrscht wird.
Von ihm und seinem Stil der Menschengestaltung.

Oskar Eberle weist nun allerdings im Aprilheft 1945 der
«Kulisse» mit Recht darauf hin, dass ein eigentlicher Schweizer
Schauspielerstand erst im Entstehen sei, dass also auch der eigene Dar-
sfellungsstil auf der Berufsbühne noch fehle. Folgerichtig
verlangt er von der neugegründeten schweizerischen Theater-
schule in Zürich, dass sie den Schauspieler heran-, den
Darstellungsstil herausbildete. «Erstens», sagt er, müsste in Verfolgung

dieses Ziels «die Theaterschute statt auf fremde Vorbilder
abzustellen, sich auf die schöpferischen Kräfte des schweizerischen
Volkstheaters aufbauen. Zweitens müsste der schweizerische
Schauspieler zunächst lernen, ausgesprochen schweizerische
Spielgestalten zu verkörpern. Drittens ginge der Weg von der Verkörperung

der schweizerischlein Gestalt zur übernationalen Spielfigur
der Weltliteratur. Aber dieses Welttheater trüge dann — auf den
schweizerischen Bühnen, versteht sich — deutlich wahrnehmbar
die Züge des schweizerischen Theaferstifs.»

Es fiele mir schwer, die Voraussetzungen eines schweizerischen
Berufstheaters, das zugleich ein Volkstheater wäre, besser zu um-
reissen. Denn was Eberle in klaren, sachlichen Worten vor uns

hinstellt, sind tatsächlich die Grundlagen, auf denen — und nur auf
denen — sich verwirklichen liesse, was eine Krönung der
schweizerischen Theaferkultur darstellen müsste. Allein auf solchem
Fundament kann die alle künstlerischen Möglichkeiten umfassende,

jeden künstlerischen Anspruch erfüllende Bühne erwachsen, die
dem uns national eigentümlichen wie dem allgemein menschlichen
Wesen gerecht zu werden vermag. Auf dieser Bühne fände der
einheimische Autor die ihm aus innerster Verwandtschaft freudig
und ohne Schwierigkeiten dienenden Interpreten; hier käme —
gewiss nicht weniger häufig als bisher, doch in einer der Volks-

42



mentalität wahrscheinlich mehr entsprechenden Auswahl und einer
ihr sicher näherstehenden Wiedergabe — nach wie vor das
ausländische Drama aller Zeiten und Völker zur Autführung; hier
würde der schweizerische Geist sich mit dem eidgenössischen,
dem humanen Weltgeist vermählen.*

Dies lässt sich heute, nachdem der Victory-Day gefeiert worden
ist und die Türen des Schweizerhauses wieder aufgehen, wohl
aussprechen, ohne chauvinistischer Tendenzen verdächtig zu werden.

Ist doch das Bild einer Bühne, wie idh es hier als nationale
und zugleich weltoffene Kunststätte zu zeichnen unternahm,
grundsätzlich kein anderes, als was man — mit der einen Ausnahme
der Schweiz — längst in allen theaterspielenden alten Kulturländern

findet. Und wenn ich eine solche Bühne auch uns
wünschen möchte, so geschieht es nicht im Sinne eines Angriffs auf die
in der Eidgenossenschaft spielenden fremden Mimen. Ich liebe
und bewundere ihre Kunst und wäre der letzte, der ihre vielhun-
derfjährigen Verdienste um das Theaferleben in der Schweiz nicht
schätzte und würdigte. Ich würde es bedauern, wenn auch nur
einer von ihnen gezwungen wäre, unser Land einer nationalistischen

Theaterpolitik wegen zu verlassen. Auch das seinen Namen wirklich

verdienende schweizerische B e r u f s t h e a t e r darf
und wird nur i n F r e i h e i t erstehen, ohne Zwangsmassnahmen
und ohne unibillige Härten. Der Weg z u ihm führt über
die natürliche Erneuerung der Ensembles d u r ch

Schweizer. Dieser Prozess braucht Gleduld und Zeit selbst

dann, wenn wir der Meinung wären, dass die Möglichkeiten heute
theoretisch und morgen vielleicht auch tatsächlich gegeben sind.

Ob es dazu kommt, hängt vor allem von der Einsicht unserer
Bühnenleiter ab; von ihrer Einsicht und den Folgerungen, die sie

daraus ziehen. Wenn sie es aber tun, werden sie nichts Geringeres

als eine historische Tat vollbringen, die mit goldenen Lettern

ein neues Kapitel der schweizerischen Theatergeschichie
eröffnen wird. Dann werden sie uns schenken, was wir noch nie
besessen: Ein Theater, das mit dem Allgemeinen auch das

Besondere umschliesst; ein Theater, auf dem die Heimat und die weite
Welt verschwistert nebeneinander wohnen. Und dieses Theater
würde uns dann wirklich die Welt, unsere ganze Welt bedeuten.

Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung der Gesellschaft
für schweizerische Theaterkultur am 27. Mai 1945 in Zürich.

* Das Beispiel der ausschliesslich aus schweizerischen Berufsschauspielern
gebildeten Hörspielgruppe des Studios Zürich beweist dies bereits in der Praxis.

43


	Was ist schweizerisches Theater?

