
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 15 (1945)

Artikel: Wissenschaft und Theater

Autor: Weiss, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WISSENSCHAFT UND THEATER

Von Dr. Fritz Weiss

Dass die Ausstellung «Volk und Theater», die im Gewerbemuseum

aufgebaut ist, an einer der Wissenschaft und Forschung
geweihten Stätte, in der Aula der Universität, eröffnet werden darf,
erlaubt es, ihr jene tiefere Bedeutung beizumessen, die ihrem
Wesen und ihrem Charakter zukommt.

Theater als Raum künstlerischen und Universität als Stätte
wissenschaftlichen Wirkens scheinen vorerst nicht so nahe bei einander
zu stehen, und die Probleme, mit denen sich heute Theaterwissenschaft

und Theatergeschichte auseinandersetzen, sind von der
ernsthaften Forschung vor wenig mehr als einem knappen Menschen-
alter erst in ihren umfassenden Arbeitskreis einbezogen worden.
Damals entstanden in manchen Ländern und Städten des Auslands
eine ansehnliche Zahl von theaterwissenschaftlichen Lehr- und
Arbeitsstätten; nur in der Schweiz hat man bis heute diesem Zweige
der Forschung keine sonderliche Beachtung geschenkt und ihm
keine schulgerechte Pflege zuteil werden lassen. Wenn wir deshalb

in Anlehnung an den Titel von Schillers berühmter Jenenser

Antrittsvorlesung die Frage stellen; «Was heisst und zu welchem
Ende studiert man Theafergesdhichte?», so kann sie noch keineswegs

im Sinne der Begründung eines bereits bestehenden, sondern
nurmehr vorläufig im Sinne der Forderung eines erst noch zu
begründenden Institutes beantwortet werden.

Wohl will es zunächst scheinen, als ob «Theater» und
«Geschichte» in einem ähnlichen Verhältnis zu einander ständen wie
lebendige Gegenwart und tote Vergangenheit, i Und unschwer
könnte man diesen Vergleich damit zu stützen versuchen, dass

eingeworfen wird, die Kunst des Theaters sei doch die Schöpfung
eines Augenblicks, die Schönheit einer Aufführung und die
Hingabe an sie stelle das transitorische Erlebnis einiger weniger,
glücklicher und befreiender Abendstunden dar; die Kunst des
Theaters trete in Erscheinung mit dem Aufgehen des Bühnenvorhanges

und gehe zu Ende, sobald dieser selbe Vorhang sich über
dem aufblitzenden und im Aufblitzen auch schon verlöschenden
Leben der Bühne wieder senke. Mian könnte sagen, das Wesen

13



dieses einzigartigen Erlebnisses liege wie das Wesen jedes grossen

Erlebnisses im Rausch und in der Begeisterung des einen voll
ausgeschöpften Augenblickes. Das habe doch mit Vergangenheit
nichts zu tun, nichts mit Geschichte.

Und doch: was wäre dieses und jedes andere Erlebnis des

Augenblicks, was wäre aller Rausch und alle Begeisterung, was
jedes Ahnen und jedes Schaudern, wenn schattenlos verblasste
und unwiederbringlich verloren bliebe, was die Seele stürmisch

bewegte, das Herz höher schlagen Hess? Was wäre das köstlichste
Entzücken, wenn es nicht zur Erinnerung würde und als Einnerung
ein neues Dasein erhielte?

Aber auch Erinnerung ist nicht Selbstzweck. Das Leben schreitet

weiter und drängt unaufhaltsam vorwärts. Was gälte uns deshalb

die Erinnerung, wenn aus ihr und durch sie nicht neues starkes,

schöpferisches und gestaltetes Leben erblühte?

Zu den unvergänglichen Ehrenmalen, die der Theaterkunst
errichtet wurden, gehört ohne Zweifel jene berühmte Szene in
Schillers Schicksalballade von den «Kranichen des Ibykus», in der
die Mörder des Sängers, bezwungen von der Gewalt der Darstellung,

zu der sie sich in das Theater geschlichen haben, ihre Freveltat

bekennen. Da heisst es vom Theater:

Denn Bank an Bank gedränget sitzen,
Es brechen fast der Bühne Stützen,
Herbeigeströmt von fern und nah,
Der Griechen Völker wartend da.

Dumpfbrausend wie des Meeres Wogen,
Von Menschen wimmelnd, wächst der Bau

In weiter stets geschweiftem Bogen
Hinauf bis in des Himmels Blau.

Und wenige Strophen später lenkt der Dichter die Aufmerksamkeit

auf den das Spiel der Darsteller begleitenden Chor,

Der streng und ernst nach alter Sitte,
Mit langsam abgemess'nem Schritte,
Hervortritt aus dem Hintergrund,
Umwandelnd des Theaters Rund.

Ein schwarzer Mantel schlägt die Lenden,
Sie schwingen in entfleischten Händen

14



Der Fackel düsterrote Glut,
In ihren Wangen fliesst kein Blut,
Und wo die Haare lieblich flattern,
Um Menschenstirnen freundlich wehn,
Da sieht man Schlangen hier und Nattern
Die giftgeschwolTnen Bäuche blähn.

Versuchen wir einmal, uns den amphitheatralisch in konzentrischen

Kreisen angelegten und nach oben immer weiter ausgreifenden

Raum des griechischen Theaters recht lebhaft vorzustellen,
auf dessen höchsten Sitzstufen die Mörder unter freiem Himmel
sich niedergelassen haben, gebannt von der Szene tief unten im

Grunde, und beziehen wir in diese Vorstellung auch noch den
Chor der Erinnyen ein, diese Riesenleiber, deren Mass hoch über
menschliches hinaussteigt: dann finden wir uns bereits mitten in
allen Problemen drin, um deren Lösung ernste, wissenschaftliche

Forschung des Theaters sich müht: Bau des Hauses, Gestaltung
der Szene, des Kostüms, Technik des Sprechens, Formen der Maske
und Gebärde, das Werk des Dichters, Zusammtensetzung des
Publikums, Dauer und Häufigkeit der Vorstellungen, Verhältnis des

Staates zum Theater und noch vieles andere die Menge.

Darüber hinaus ist aber die kleine Partie in doppeltem Sinne
ein Stück poetisch verklärter Theafergeschichte: einmal als Niederschlag

theatergeschichtlichen Wissens um eine kulturell so bedeutsame

Institution, die über zweitausend Jahre alt, noch immer
lebendig genug war, dass Schiller sie in den Mittelpunkt eines seiner
Gedichte stellen konnte; das andere Mal als Zeugnis der
ungeheuren geistigen und seelischen Verbundenheit eines ganzen Volkes,

das ins Theater wie in einten Tempel strömte und in der
Schauspielkunst die Manifestation eines Leben schaffenden und
Erleben auslösenden Gottes erblickte.

Denken wir noch an eine andere, nicht weniger eindrückliche
Schilderung eines grossen Theatererlebnisses, an eine Schilderung,
die diesmal aus der Feder eines Schweizers, und keines schlechten
Schweizers, geflossen ist und die zugleich echt schweizerischen
Brauch und volkstümliche Schauspielkunst in liebevoller Zeichnung
festgehalten hat. Erinnern wir uns an Gottfried Kellers «Grünen
Heinrich» und schlagen wir in Gedanken jene Stelle seines prächtigen

Romanes auf, an der er bis in alle Einzelheiten hinein eine

15



Aufführung von Schillers «Wilhelm Teil» erstehen lässf, allerdings
nicht im festgefügten Bau eines städtischen Theaters, sondern
draussen auf dem Lande, in Gottes schöner Natur:

Mehrere Ortschaften hatten sich verbunden, die üblichen
Fastnachtsbelustigungen einmal gemeinsam durch eine grossartige
dramatische Schaustellung zu verherrlichen. Aber da war und da
brauchte es keine feste Bühne mit verwandelbarer Szene. Der
Schauplatz verteilte sich auf sämtliche Ortschaften, die ihre
Teilnahme zugesagt hatten, und je nach ihren besonderen Eigentümlichkeiten

war hier das Rütii, dort Alfdorf und zwischenhinein
irgendwo die Feste Zwing-Uri. Der grösste Teil der spielenden
Schar aber zog als Hirten, Bauern, Fischer, Jäger von Schauplatz
zu Schauplatz, sodass sich daraus ein festliches Hin- und
Herwogen der kostümierten Menge und der Zuschauermassen ergab.
Die einzelnen Reden wurden nicht theatralisch und mit Gebärdenspiel

gesprochen, sondern mehr wie in einer Volksversammlung.
Und als Teil schoss, zitterte er wirklich und unwillkürlich, so sehr

war er von der Ehre durchdrungen, diese geheiligte Handlung
darstellen zu dürfen. Durch das Volk aber verbreitete sich ein
frohes Gemurmel, man schüttelte sich die Hände und sagte, der
Wirt — er stellte den Teil dar — wäre ein ganzer Mann; solange
sie solche hätten, tue es nicht not.

Wir brauchen in Kellers Darstellung nicht weiterzufahren; das

kleine Stück zeigt auch ohne dies, wie sehr es sich hier um wirklich
volkstümliches, schweizerisches Theater handelt, das poetisch
verarbeitet, lebendig genug war, einen Platz in dem grossen Ent-

wicklungs- und Bildungsroman des Züröhers zu finden. Und
wiederum sehen wir uns mitten hinein in die mannigfaltigen Probleme
der Theaterwissenschaft geführt, diesmal der schweizerischen. Aufs

neue tauchen eine Menge von Fragen auf: nach der Herkunft
solcher Spiele, nach Sinn und Bedeutung, nach der Aufmachung im

Einzelnen und Gesamten, nach der Ordnung der Massen, nach den
darstellerischen Mitteln und was es dergleichen mehr gibt.
Wiederum stellen Wir als wesentlichen Ausdruck der ganzen Handlung
die ausserordentliche und beispielhafte Verbundenheit von Spiel,
Spielern und Zuschauern fest, die zu einem gemeinsamen Erlebnis,

wenn auch nicht kunstmässiger, so doch unbedingt schöpferischer

Art führt.

16



Schon diese Andeutungen geben doch wohl eine kleine
Vorstellung von dem Umfang des Gebietes, das der Theaterwissenschaft

im allgemeinen, der schweizerischen Theatergeschichte im
besonderen als Arbeitsfeld zugewiesen ist. Gleichzeitig dürfte auch
die eine der beiden Hauptaufgaben, zu deren Lösung wissenschaftliche

Erforschung des Theaters berufen ist, umschrieben sein: die
rückwärts gerichtete Schau in die Vergangenheit mit der Absicht,
Gewesenes aufzuhellen, zu erhalten und liebevoll zu betreuen.

Nun erschöpft sich aber das Studium der Theatergeschichte
.keineswegs im Selbstzweck. Was Schiller vom Studium der
Universalgeschichte ausgesagif hat, gilt mit nicht geringerem Recht
auch hier: wissenschaftliches Studium in sämtlichen Disziplinen, also
auch in den historischen, erhalte nur dann Sinn und Bedeutung,
wenn es nicht in der kleinlichen Zweckhaftigkeit des Broterwerbes
stecken bleibe, sondern grosszügig schöpferisch aufgefasst und
betrieben werde. Gerade weil die Kunst des Theaters eine ewig
lebendige ist und in ihren Ausdrucksformen immer wieder dem
Wandel der Zeiten und Anschauungen verpflichtet bleibt, erwachsen

der theaterwissenschaftlichen Forschung weitere Wirkungsmöglichkeiten.

Der verstorbene Leipziger Theaterhistoriker Albert
Köster hat diese anfangs der zwanziger Jahre im Hinblick auf das

Theater des 17. Jahrhunderts mit folgenden Worten umschrieben:
Das Theater des Barock zu studieren, sei nicht nur eine wichtige
Aufgabe für den Historiker, sondern Vielleicht ein unmittelbar
wirkendes Heilmittel in der Ratlosigkeit des 20. Jahrhunderts. Nicht
als ob man auch nur das Geringste aus jener versunkenen Bühnenkunst

nachahmen und den hoffnungslosen Versuch machen sollte,
die geschichtliche Entwicklung rückwärts zu lenken. Aber das

Theater des Barock sei, wie nicht viele, imstande, das Gefühl für
die Notwendigkeit der Uebereinstimmung des Baues der Dichtung,
des Baues der Bühne und der Art der Inszenierung, noch mehr:
das Gefühl für den Wert einer festen Form im Leben und in der
Kunst anzuerziehen.

Ohne Zweifel sind gerade die beiden Schilderungen Schillers
und Kellers, von denen wir eingangs sprachen, wenn auch von
noch so gegensätzlichen Blickpunkten aus aufgenommen und mit
noch so grossen Unterschieden in ihren perspektivischen
Umrissen gezeichnet, sprechende Beweise für diesen Wert der festen
Form im Leben und in der Kunst. Legen sie doch das beredteste

17

o



Zeugnis davon ab, wie sehr das Theater in der von ihnen
dargestellten Welt völlig aus dem Gedankten, dem Glauben und dem
Gefühl des Volkes herausgewachsen war; wie sehr Dichter,
Schauspieler und Zuschauer nicht nur geistig und gefühlsmässig in jener
innern Verbundenheit miteinander lebten, deren es zu grosser und
nachhaltiger Wirkung allezeit bedarf, sondern auch — um auf das
Thema unserer Ausstellung hinzuweisen — sich den sinngemässen
Rahmen und Raum dazu schufen. Denn mögen auch die menschlichen,

mimisch-darstellerischen Triebkräfte auf der ganzen Erde

ungefähr dieselben sein, so wächst doch das lebendigte Theater
als festgefügter Organismus nur aus einer in allen ihren Teilen
volkverbundenen Gemeinschaft und darum aus jeder Gemeinschaft
wieder anders und neu heraus. Wenn theatergeschichtliche
Forschung immer wieder zu jenen verborgenen Quellen hinun
Versteigt, von denen die Kunst des Theaters je und je gespeist wurde,
so weist sie nicht allein auf das Kernproblem aller Theaterpolitik
hin — auf jenes Problem, das wegleitend auch unserer schweizerischen

Theaterausstellung den Titel «Volk und Theater» gegeben
hat — sondern sie legt zugleich den Zugang zu diesen Quellen
frei. Und hier öffnet sich der zweite Krteis, der um den
Tätigkeitsbereich der Theatergeschichte gezogen ist: die Aufgabe der
vorwärfsdeutenden, schöpferischen Auswertung des Erforschten,
mit dem Ziel, die aufgedeckten Quellen aufs neue dem lebendigen

Theater der Gegenwart, vielleicht sogar der Zukunft nutzbar

zu machen.

Sichtbarer Ausdruck wissenschaftlichen Forschens und Suchens,

sowohl des rückwärtsschauenden wie vorwärtsdeutenden, ist nun
auch die Theaterausstellung. Heute noch das Ergebnis mühsamer,
im Dienste der Idee geleisteter Samimtetarfoeit und aufopfernden
Ordnungssinnes, dazu bestimmt, Zeugnis abzulegen von vergangenen

Formen und Gestaltungen: Indem site das Modell des

Luzerner Weinmarktspieles aus dem Jahre 1583 zeigt, betont sie

zugleich, dass eines der bedeutendsten Osferspiele des ganzen
Mittelalters auf schweizerischem Boden entstanden ist und als

solches einen ehrenvollen Platz in der früheuropäischen Theater-

geschichte erhalten hat, und indem sie Adolphe Appias gedenkt,
erinnert sie daran, dass ein Westschweizer einen nicht unwesentlichen

Anteil an der Neugestaltung des szenischen Bildes im
modernen Kunsttheater hat und dass die Basler Bühne unter der

18



Leitung von Oskar Wälterlin seine Entwürfe zum ersten Mal zu

gestalten den Mut aufbrachte.

Morgen schon kann die gegenwärtige Ausstellung zur Quelle
vertiefter Einsichten und Erkenntnisse und zum Ausgangspunkt
neuen Wüllens und Strebens geworden sein. Diese ihre andere,
nicht minder wichtige Aufgabe wird sie allerdings eKst unter der
Voraussetzung erfüllen, dass sie aus dem Zustand einer
vorübergehenden Schau in denjenigen einer beständigen Einrichtung
hinübergeführt wird, dass sie über den Augenblick und die mehr
oder weniger zufällige Veranlassung hinaus ein gesichertes
Dasein und dauernde Pflege finde. Nur so wird der drohenden
Gefahr vorgebeugt, dass wertvolle Gegenstände weiterhin dem

Untergang anheimfallen oder ins Ausland verschoben und dergestalt
der eigenen Forschung entzogen oder nur schwer wieder
zugänglich werden. Nur so wird auch der ernsthaften wissenschaftlichen

Betätigung das notwendige handwerkliche Rüstzeug in

Reichweite und Greifnähe gerückt.

Ansprache zur Eröffnung der schweizerischen
Theaterausstellung «Volk und Thealer» in Basel am 30. Mai 1942.

19


	Wissenschaft und Theater

