Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft fiir Schweizerische Theaterkultur
Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Theaterkultur
Band: 13 (1943)

Artikel: Wege zum schweizerischen Theater

Autor: Eberle, Oskar

Kapitel: 2: Wege zum Volkstheater. Das Vereinstheater
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-986468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-986468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neben den Werken der Antike stehen eine Reihe schweizeri-
scher Spiele. Die Engelberger Osterfeier von 1372 wurde 1942
anlésslich der Theaterausstellung in der Predigerkirche mit der al-
ten Musik eindrucksvoll dargestellt. In der «Gouchmatt» des Bas-
lers Pamphil Gengenbach werden die Weibernarren verspottet, in
«Lucretia und Brutus» des Zirchers Heinrich Bullinger und im «Tell»
des Zirchers Jakob Ruof zwei politische Spiele der Reformation
auf die Bihne gebracht, die fir eine Wiedergeburt der Eidge-
nossenschaft aus evangelischem Geiste werben. Wiederum wer-
den mit sprachgelehrtem Eifer die Urtexte gesprochen. Musik aus
der Entstehungszeit der Spiele wird mdglichst klanggetreu wieder-
gegeben. Der damals wie heute aktuelle Spielgehalt aber schlagt
die Bricke aus der Vergangenheit in die Gegenwart.

Das Ergebnis dieser Bemiihungen heisst: durch den Fryburger
Theaterbau und die Basler Studentenspiele hat die Hochschule nach
Jahrhunderten wieder eine eigene gelehrte Bihne erhalten, die
in Fryburg durch die Raumgestaltung, in Basel durch Drama und
Maske von der Antike ausgehen. Erstrebt wird durch Kachler,
erstens: die Schaffung eines Spielraumes nach den Grundsétzen
eines freien demokratischen Volkes: darum der Hinweis auf das
antike Theater; zweitens: die Schaffung eines strengen Theater-
stils: darum die Versuche der Wiedereinflhrung der Maske und
die Anregung, sie im Berufstheater und Festspiel zu Ubernehmen;
drittens: die Erneuerung des alten schweizerischen Volkstheaters:
darum stilgerechte Auffiihrungen schweizerischer Werke des 16.
Jahrhunderts. Das Basler Studententheater ist eine Versuchsbihne,
die aus der besondern Atmosphdre der alten Humanistenstadt,
ihrer gelehrten Ueberlieferung und ihrer Fastnacht, eine Wieder-
geburt des schweizerischen Theaters erstrebt.

2. DAS VEREINSTHEATER.

Die Vielzahl der theaterspielenden Vereine in der Schweiz lasst
sich zu drei Gruppen ordnen:

Die Dramatischen Vereine spielen in der Regel die
frohlichen oder rihrseligen und geistig unbeschwerten Sticke der
Berufsbiilhne nach. Wenn sie hoch hinaus wollen, wagen sie sich
an einen Klassiker, wenn sie sich als gute Schweizer auszuweisen
frachten, greifen sie zu einem vaterlindischen Heldenspiel oder

44



zu einem mundartlichen Volksstick. Klassiker und Heimatspiele
aber sind die Ausnahmen, die Allerweltssticke die Regel und Un-
terhaltung das Ziel der BemiUhungen.

Die Heimattheater spielen aus Prinzip die Werke der
schweizerischen Dramatiker, frilher die vaterlandischen Dramen,
heute die Volkssticke. Sie bevorzugen die Mundart und erstre-
ben die Entwicklung eines eigentimlich schweizerischen, realisti-
schen Volkstheaterstils. lhre Weltauffassung ist rational und dies-
seitig.

Die Volksspiele stellen sich bewusst gegen die Nach-
ahmung der Berufsbihne. Sie knipfen an die Ueberlieferung der
schweizerischen Volksspiele des Mittelalters, der Renaissance, des
Barock. Sie erneuern alte Texte und schreiben neue. Ihr Stoff-
kreis ist umfassend, er reicht vom Fastnachtsspiel bis zum Myste-
rium, vom Narren bis zum Herrgott. Der Stil ihrer Auffilhrungen
und szenischen Mittel ist irreal, die Weltanschauung metaphysisch.

a. Die Dramatischen Vereine.

Die Hauptspielzeit der Dramatischen Vereine — wir bezeichnen
sie so nach dem «Zentralverband», in dem die Gleichgesinnten zu-
sammengeschlossen sind — ist die Fastnacht. Sie fGhrt uns unmit-
telbar zu den Quellen dieser Spiel-Art. Der dunkle Drang nach
Verwandlung treibt zur Zeit des Frihlingsanfangs den Menschen
zur Maske: Frauen verwandeln sich in Manner, Méanner schlipfen
ins Kostim des Schwyzer Blatzlichleid oder der Einsiedler Méarch-
ler, ins Kostom des Harlekin und Pierrot also, die spate Nach-
fahren der mittelalterlichen Teufel und der urwelilichen Dédmonen
sind. Sie «spielen» gerduschvoll und zu wilden Ténzen getrieben
das Erwachen neuer Lebenskraft. Im Fastnachtsrausch schaumt das
erhohte Lebensgefihl. Die Maske vor dem Gesicht 16scht die in-
dividuellen Zige und taucht das Menschenwesen in die Flut der
hNamenlosen Gattung. Im Mimus, in der Commedia dell’ arte, im
Fastnachtsspiel, in der Posse steigen aus der Masse menschlicher
Wesen Typ en empor, das Mannchen und Weibchen als Harle-
kin und Colombine, der Kuppler, der geprellte Alte — sie alle
Narren der Lebenstriebe. Ins Fastnachtsspiel mischt sich der Rich-
ter, der personifizierte Menschenverstand, der die Wirrnis zu 18sen
Versucht. In der Posse steht der Richter unsichtbar Uber allen lrr-

45



wegen einer fréhlich verschlungenen Handlung, l6st die Faden
lachelnd und knipft sie neu zum stets vorausgewussten gliicklichen
Ende der birgerlichen Verlobung oder Hochzeit. Meilenweit ist
von da der Weg zur Tragédie. Dazwischen liegen die Provinzen
des Padagogischen im Marchenspiel, des Birgerlich-moralischen
im Sittenstick, des Politischen in den Staatsaktionen der Spanier
und Franzosen, des Vaterlandischen der Eidgenossen, des Sozialen
bei den Naturalisten, des Religiosen in den Mysterien aller Zonen
und Kulturen. Aber weder Mysterium noch Tragédie liegen im
Kreis der Dramatischen Vereine.

In der Schweiz erleben wir ein stefes Ringen zwischen den ano-
nymen Typen des Fastnachisspiels und den geschichtlich-vorbild-
haften Gestalten des Staatsspiels. Immer wieder versuchen Volks-
erzieher und Eiferer — dass es fast ausnahmslos Geistliche oder
Lehrer sind, die den Kampf fihren, ist bezeichnend — die Bih-
nen aus der friebhaften Spielfreude, die das nackte Leben preist,
emporzureissen zu menschenwirdigen Gestalten und geistigen
Auseinandersetzungen. Im Ueberbetonen des Mimenstickes kann
sich in urwiichsigen Zeiten Kraft und Gesundheit eines Volkes of-
fenbaren wie im mittelalterlichen Fastnachtsspiel oder Niedergang
und Entarlung wie in modernen Ehebruch- und Perversitatenstik-
ken, deren brillante Machenschaft auch bei uns viele Male be-
wundert und begénnert wird. Das schweizerische Volkstheater
steht noch heute zum grosseren Teil auf der nicht sehr kraftvollen,
aber im ganzen gesunden Miite der Posse und des birgerlichen
und bauerlichen Rihrstiicks. Die Hiter dieser bekémmlichen und
braven BUhnenware sind unsere «Dramatischen Vereinen. F. A.
Stocker zahlte 1886 etwa achthundert, Robert Jakob Lang vierzig
Jahre spéter Uber zweitausend. Lachlust und Rithrung sind an
keine europdische Grenzpfihle gebunden. Was sollen unsere Ver-
eine ihre Gehirne anstrengen, wenn sie mit den landldufigen Thea-
tersticken des deutschen Sprachgebietes ihre Geliste und ihre
Kassen vollauf zu befriedigen vermégen? Es bedarf immer neuer
und eindringlicher Mahnungen der Padagogen, um sie zum Be-
kenntnis und zur Darstellung unserer eigenen Art zu Uberreden:
zum Schweizer Volksstiick, das keine verwaschene Allerwelts-
visage, sondern ein klares, wenn auch oft etwas vierschrétiges Ge-
sicht geigt, zum vaterlandischen Spiel, das in der Vielfalt aller staat-

46



lichen Gemeinschaften die besondere und unverwechselbar ein-
malige Schweizer Art bekraftigt, zum religiésen Spiel, das Uber die
Lust am zeitlichen Dasein hinaus auf unvergéngliche Ziele hinlenkt.
Nur ungern folgen unsere Vereine diesem geistigen Aufgebot. Es
ist ja so viel bequemer und so unendlich lustvoller, im alltéaglichen
Schlendrian fréhlich dahinzutappen. Wenn diese Spielvereine des
Allerweltstheaters sich zu gediegeneren Leistungen aufratfen, dann
zielt ihr Wunsch stets nach einer Verbesserung der Spieltechnik
und nie nach seelenhafter Erneuerung. Und wo sollte der ehr-
geizige Spieler des Allerweltstheaters die Spieltechnik besser
kennen lernen als bei den mimischen Routiniers der Berufsbihne?
Was ficht es die Leute an, dass diese Berufsbihnen, zu denen sie
bewundernd emporschauen, noch heute zum grossen Teil Fremde
sind oder Schweizer, die fremde Art geschickt nachahmen, um im
fremden Ensemble bestehen zu kénnen. Man will ja nur das Hand-
werk abgucken. Man veranstaltet dazu gelegentlich Regie- und
Schminkkurse und holt sich als Helfer und Berater Operettenregis-
seure und Stadttheaterfriseure. Man veranstaltet Deklamations-
und Spielkonkurrenzen, an denen in der Regel Teile aus Werken
gespielt werden, fir deren Gestaltung Laienkrafte nicht ausreichen.
So wetteiferten zum Beispiel 1921 Vereine in der Darstellung von
«Der Erbforster» von Otto Ludwig, «Wallensteins Tod» von Frie-
drich Schiller, «Der Sonnwendhof» von Salomon Mosenthal,
« Schnupftabak » von W. Teschen, « Agnes Bernauer » von Frie-
drich Hebbel, « Liebelei» von Arthur Schitzler, « Kleptomanie »
von Hartung und « De ehrlicher Lump » von Emil Sautter — dies
das einzige Schweizer Stiickl An der Zwanzig-Jahrfeier des Zen-
tralverbandes schweizerischer Dramatischer Vereine spielte man in
einer Festvorstellung « Madame Sans-Géne » von Victorien Sar-
dou. Die Zeitschrift des Verbandes nannte sich Jahre lang «Der
Dramatiker» und man meinte damit den Volksschauspieler, bis Ro-
bert Jakob Lang als neubestellter, nur kurz amtender Schriftleiter
daraus «Die Volksbihne» machte. So standen die Dinge, bis im
Jahr 1939 Walter Richard Ammann die Leitung Gbernahm und zu-
nachst mit einer Erneuerung der Zeitschrift und dann der Spielkurse
eine neue Aera begann, die offenbar einen Ausgleich zwischen
dem Oblichen Allerwelistheater und dem schweizerischen Heimat-
spiel erstrebt.

47



Der Spielplan der Dramatischen Vereine umfasst wéhrend der
letzten hundertfinfzig Jahre, also in der zu Ende gehenden Thea-
terepoche, finf Gruppen von Theaterstiicken: das birgerliche Lust-
und Traverspiel, das béauverliche Volksstick; die Klassiker; Sing-
spiel, Oper und Operette; das schweizerische Volksstick.

Das birgerliche Lust- und Trauerspiel

Die Aufklarung hat das Biirgertum geistig zusammengeschlos-
sen, die franzésische Revolution gab ihm die Handlungsfreiheit,
der Liberalismus die Macht. Die politischen Ideale des neu be-
festigten jungen Staates fUhrten zum idealisierenden vaterléndi-
schen Drama, die sittlichen Ideale der Gegenwart aber fanden auf
den BUhnen der Eidgenossenschaft keine Sprecher. Dafir nahm
man begeistert das birgerliche Drama des Auslands auf. Wander-
truppen hatten es schon friih in die Schweiz gebracht. Die Kober-
weinsche Truppe spielte 1784 in Luzern Lessings «Emilia Calotti»,
die Voltolinische Gesellschaft 1787 Schillers «Kabale und Liebe»
und vermittelte die Bekanntschaft mit den modischen birgerlichen
RUhrsticken. «Verbrechen aus Ehrsucht» von August Wilhelm Iff-
land (aus Hannover 1759—1814) wurde von der Koberweinschen
Truppe in Luzern schon im Erscheinungsjahr des Stiickes 1784 ge-
spielt. Mit dem Drama «Die Jager» (von 1785) von Iffland, der
damals bereits seit elf Jahren Direktor des Nationaltheaters in Ber-
lin war, eréffnete die 1806 gegriindete Luzerner Theater- und Mu-
sik-Liebhabergesellschaft am 18. Janner 1807 ihre Tatigkeit. Im
Herbst des gleichen Jahres folgten noch drei weitere Werke Iff-
lands, «Die Aussteuer», «Das Vaterhaus» und «Der Herbsttag».
Daneben standen zwei Werke von August von Kotzebue
(aus Weimar 1761—1819): «Der Besuch oder die Lust zu glédnzen»
und «Das Standrecht». Iffland schrieb insgesamt 63 Sticke, Kotze-
bues Dramatische Werke sind in 44 Banden gedruckt.

Die Dramatischen Vereine sind Kotfzebue treu geblieben bis
zum heutigen Tag, wie einige wenige Beispiele zeigen mdgen.
Gespielt wurden «Menschenhass und Reue» in Olten 1817, in
Luzern 1827 und an vielen andern Orten bis in unsere Tage; «Die
Zerstreuten» in Buochs 1860, in Reiden 1866, in Entlebuch 1877,
in Bilach 1922; «Der Schutzgeist» in Buochs 1913 und 1929. Auch
Roderich Benedix (aus Leipzig 1811—1873) ist bis heute mit zahl-
reichen Werken auf den schweizerischen Volksbihnen vertreten.

48



Mittelschulbiihne. Collegio Papio Ascona. Hexe von einem Jiingling dargestellt.
Das alte Volksspiel vom Faust. Erstauffiihrung in italienischer Sprache.



Mittelschulbiihne. Collegio Papio Ascona. Oben: Hexenkiiche zu « Faust».
Unten: Die Sust in Brunnen zu Paul Scheecks «Tell». Erstauffliihrung in italieni-
scher Sprache. Biihnenbilder und Spielleitung P. Hugo Sander.



Auffallend ist, dass der ernsthaftere lffland lange nicht die gros-
sen AuffGhrungszahlen erlebt wie der gewandte, weltkundige und
oberflachlichere Kotzebue. Sie alle aber iberiritft an Volkstim-
lichkeit und Unverwistlichkeit bis in unsere Tage Charlotte
Birch-Pfeiffer (aus Stuttgart 1800 — 1868). Als berihmte
Tragédin des Muinchner Hoftheaters hat sie halb Europa bereist.
1837—1843 leitete sie das Zircher Stadttheater, im September und
Oktober 1840 gastierte sie mit ihrer Truppe im Staditheater Luzern.
Sie hat wahrend vierzig Jahren jéhrlich ein Stick geschrieben, das
jeweils an sémilichen deutschen BUhnen aufgefihrt wurde. Es
dirfte auch wenige schweizerische VolksbUhnen geben, die nicht
eines oder mehrere ihrer Werke darstellten. Die Stoffe nahm sie
aus den Romanen ihrer Zeit. Mit sicherem Instinkt spiirte sie den
dramatischen Kern auf, geschickt figte sie Szene an Szene. Ihr
trénenreiches Theater ist der Triumph des guten Herzens und der
wohlanstandigen Birgerlichkeit. Die bei uns meistgespielten Stik-
ke sind das «Pfefferrésel» (1828: Zug 1845, Buochs und Stans
1865, Entlebuch 1869, Andwil 1888, Buochs 1928, Triengen 1938),
«Der Goldbauer» (Reiden 1873, 1884, Eglisau 1905, Herisau 1920,
Bilach 1922, Diibendorf 1927, Einsiedeln 1928, Dielsdorf 1931);
«Der Leiermann und sein Pflegekind» (Zug 1867, Reiden 1886,
Untersiggental 1921); «Der Gléckner von Notre Dame» (Stafa
1931). Aber auch «Nacht und Morgen», «Steffen Langer», «Die
Grille», «Der Gamskonig», «Peter von Szapar», «Hinko» und an-
dere Sticke werden immer noch gespielt.

Von den vielfiltigen Spielkinsten Charlotte Birch-Pfeiffers fUh-
ren drei Wege in die Gegenwart: zum Sentimentalen, zum Derb-
Komischen, zum Derb-Bauerlichen.

Das sentimentale Stiick mindet aus in Wilhelm Meyer-Forsters
«Alt Heidelberg» (UrauffGhrung Berlin 1901; Uebersetzung in 22
Sprachen: Olten 1921, Interlaken 1922, Stifa 1924, Bilach 1925 und
1931, Wohlen 1938) und &hnliche Herrlichkeiten deutscher Barone
Uund Komptessen. Das Lustspiel endet in den leeren und lauten
Possen der Schwankschreiber Oskar Blumenthal und Gustav Kadel-
burg («Grosstadtluft» Wohlen 1920, Olten 1922, Interlaken 1923,
“Im weissen Réssl» Wohlen 1899, Herisau 1913, Reiden 1922, In-
terlaken 1924, Davos 1926 und 1931, Sursee 1933) und Arnold und
Bach («Die spanische Fliegen: Oerlikon 1922 und 1938, Interlaken

49



1933, «Der keusche Lebemann» Stafa 1932, Neuhausen 1934, «Der
wahre Jakob» Olten 1927, Neuhausen 1928, Alistetten 1929, Ger-
liswil 1930, «Hurra ein Junge» Beinwil 1931; als «Hurra e Bueb»
erhielt er gar vom Basler Staditheater die Ehre einer Uebersetzung
in die Mundart).

Ja sogar der amerikanische Kriminalreisser «Der Hexer» von Ed-
gar Wallace (Brienz 1938) und das religiose Sensationsstick «Die
erste Legion» (Sargans 1936) fanden den Weg zu den Dramati-
schen Vereinen. :

Das baduerliche Volksstick.

Selten erscheinen auf unsern Vereinsbiihnen die klassischen
Volkssticke von Ludwig Anzengruber. Nur dem «Meineidbauer»
begegnen wir einige Mal: Reiden 1892, Eglisau 1906 und 1922,
Richterswil 1921, Oerlikon 1926. Karl Schénherrs Werke blieben
fast ganz unbekannt. In Interlaken wird 1921 «Glaube und Hei-
mat» gespielt. Dafir schiessen die sentimentalen Schmarren der
Nachahmer Uppig ins Kraut. Hunderte von Auffihrungen erlebte
das unsterbliche «'s Nullerl» (1885) von Carl Morré (aus Klagen-
furt 1832—1897), selten erscheint sein «Pfarrer von Altleuten».
Heiss geliebt wird die «Geyer-Wally» (1880), das einzige Stiick
von Wilhelmine von Hillern (aus Minchen 1836—1916), der Toch-
ter von Charlotte Birch-Pfeiffer. Rund um «Nullerl» und «Wally»
zieht eine unabsehbare Schar bairischer und tirolischer Bauern-
sticke ins Land. Krampfhaft versuchen die guten Schweizer Dorf-
mimen zuerst hochdeutsch, dann bairisch und tirolisch sich zu ge-
bérden. Nur die eigene Art und Sprache zu entdecken, scheint
ihnen auf der Bihne Beschwerden zu bereiten. Setzen wir ein
paar Titel, Spielorte und Spieljahre her aus der Zeit der «Tirole-
rei»; viel gespielt wurden «Jégerblut» (1891) von Benno Rauchen-
egger (aus Memmingen 1843 — 1910, gestorben in Miinchen);
Hoéngg 1918 und sein «Amerika-Seppl» (1898): Herisau 1931. «Der
Herrgottsschnitzer von Ammergau» (1880) von Ludwig Ganghofer
(aus Kautbeuren 1855—1920) erscheint in Entlebuch 1898, Bulach
1923, Reiden 1921, «Die Besenbinderlisl» von E. Schénholzer in
Gerliswil 1928, Untersiggental 1929, Kriens 1938; «Dem Achmuller
sein Rechi» von Egon Hodeberg in Héngg 1932, Buochs 1902,
Untersiggental 1932; «Leonore die Grabesbraut» von Siegiried
Philippi in Oerlikon 1915, Eglisau 1924, Dibendorf 1930; «Hanni,

50



die Braut des Wildschitzen» von Bernhard Meinicke, einem Ehren-
mitglied des Zeniralverbandes, in Téss 1912, Herisau 1913, Oetrli-
kon 1916, Neuhausen 1918 und 1928; «Der Tatzelwurm» von Her-
mann Schmid in Reiden 1903, Eglisau 1913 und 1928, Uetikon
1924.

Die Klassiker.

Beim Durchstébern der Spielpléane begegnet man den Klassi-
kern selten. Offenbar fiihlt man — das ist kein schlechtes Zeichen
— dass diesen anspruchsvollen Werken weder Spielleiter, noch
Darsteller oder szenische Mittel gewachsen waren. Schiller allein
hat eine gewisse Volkstimlichkeit erlangt. Ueberall gespielt ist
sein «Tell». Dann und wann begegnet man seinen birgerlichen
Dramen «Kabale und Liebe» (Buchberg 1930, Bulach 1932, Toss
1915, Langenthal 1932) und «Die R&uber» (Olten 1816, 1837,
Héngg 1895, Diessenhofen 1905, 1923, Alisteiten 1925). Selfen
sind AutfGhrungen der «Turandot» (Stafa 1926, Herisau 1927) und
von «Wallensteins Tod» (Olten 1880, 1923), der «Maira Stuart»
(Reiden 1926). Goethes «Goetz» wird von August Schmid 1908
im Freien in Diessenhofen gespielt. Kleists «Katchen von Heil-
bronn» taucht 1900 in Beinwil auf, Calderon ist ein einziges Mal,
mit «Das Leben ein Traum» in Zug 1844 vertreten, Grillparzer ist
uns gar nie begegnet. Shakespeare ist verireten mit dem «Kauf-
mann von Venedig» Olien 1824, Solothurn 1836, mit «Othello»
Solothurn 1839, «<Romeo und Julia» Solothurn 1840, «Der Wider-
spenstigen Zahmung» Zug 1926. Ganz wenige Blhnen haben sich
an eine ganze Reihe von klassischen Werken gewagt. So spielte
die Theatergesellschaft Triengen im Kanton Luzern nacheinander
«Die Jungfrau von Orleans» 1924, «Tell» 1925, «Caesar» von Sha-
kespeare 1926, «Die Rauber» 1927, «Die versunkene Glocke» von
Gerhart Hauptmann 1928, «Der Verschwender» von Ferdinand Rai-
mund 1929, «Das Katchen von Heilbronn» 1930, «Lumpazivaga-
bundus» 1931 — um dann plétzlich abzudrehen zum «Gliickmé-
del» 1932 und zur «Herzenskdnigin» 19331 Man muss, besonders
in der Innerschweiz, neben dem Spielplan der Volksbihnen ver-
gleichend den Spielplan der Kollegien halten, die regelmaéssig
seit hundert Jahren bis heute, an der Fastnacht Klassiker und
Opern auffiihren, und die Festspiele und Mysterien des Volkes
mitbetrachten, um die Fille des Gebotenen wiirdigen zv kénnen.

51



Singspiel, Oper, Operette

bilden die vierte Gruppe im Spielplan der Dramatischen Vereine.
Gern spielt man einige liebenswirdige Werke von Ferdinand Rai-
mund (aus Wien 1790—1836): «Der Verschwender», «Der Bauer
als Millionér», und von Johann Nestroy (aus Wien 1801—1862):
«Lumpazivagabundus». Seit etwa zwanzig Jahren werden auf
grossen VolksbUhnen immer héufiger auch Spielopern und Oper-
etten aufgefUhrt. Beliebt ist die «Preziosa» von Carl Maria von
Weber, oft gespielt werden «Regimentstochtern, «Glocken von
Corneville», «Dorf ohne Glocke», «Vogelhandler», «Der fidele
Bauer», «Zar und Zimmermann», «Waffenschmied», «Martha»,
«Postillon von Lonjumeau», «Hans Sachs», «Weisse Dame», «Zi-
geunerbaron», «1001 Nacht» — aber auch die leichtgeschiirzte
Operette findet Eingang ins Dorftheater «Die goldne Meisterinn,
«Im weissen Rossl», «Die Winzer Lisl», «Das Madchen von Helgo-
land» usw. Sursee wagt sich sogar an Beethovens «Fidelio». Eine
ganze Anzahl von Volksbihnen hat sich fast ausschliesslich der
Oper und Operette verschrieben: Wil-Sankt Gallen, Zug, Entle-
buch, Sursee.

Das schweizerische Buhnenstuck.

Ueber Anteil und Bedeutung des fremden und des schweizeri-
schen BUhnenstiicks der zweitausend Theatervereine kénnte man
sich nur ein Urteil bilden, wenn ihre Spielpléne irgendwo gesam-
melt und erreichbar wéaren. Die Theaterforschung hat das 19.
Jahrhundert noch kaum mit einem Blick gestreift. F. A. Stocker
hat in den achtziger Jahren zum ersten Mal nach Schweizer Wer-
ken auf den Volksbihnen Ausschau gehalten und festgestellt,
dass in den Jahren 1880—5 insgesamt 792 Vereine 2040 Sticke
auffOhrten, worunter sich 199, also weniger als ein Zehntel vater-
landische Dramen befanden. Die meist gespielten Stiicke waren:
«Das Gottesgericht» von M. A. Feierabend 27 Mal, «Die Hexe von
Gabisdorf» von Ph. W. Kramer 24 Mal, «Gemma von Arth» von
Thomas Bornhauser 23 Mal, «Tell» von Friedrich Schiller 14 Mal,
«Die Schlacht bei Sankt Jakob an der Birs» von B. Platowitsch 14
Mal, «Die Nonne von Wyl» von E. G. J. Sailer 10 Mal, «Das Land-
recht von Solothurn» von Adrian von Arx 6 Mal, «Alte und neue
Liebe oder die Mihle von Stansstaad» von Theodor Meyer-Merian

52



5 Mal, «Der Hérige» von B. MUller 5 Mal und «1798 Nidwaldens
Aufstand» von Hartmann von Baldegg 5 Mal. Das vaterlandische
Spiel stand im Brennpunkt aller Winsche. Trotzdem schenkt F. A.
Stocker auch bereits dem mundartlichen Volksstick seine Beach-
tung. Er stellt fest, dass die Zahl der Mundartstiicke «sich seit
einigen Jahren bedeutend vermehrte» und namentlich im Kanton
Zirich mit Vorliebe gepflegt werde. «lm Dialekistick liegt der
wahre Volkscharakter, da liegt die Volksseele, das Gemit. Das
Dialektstick ist heimelig, wie ein Hebelsches Gedicht. Die Poesie
lasst sich darin ebensogut wie im Hochdeutschen verwerten und
wenn die Mundart literarisch auch nicht so hoch steht, wie das
Hochdeutsche, so ist sie doch immerhin unserem Volksleben ent-
sprechend und eigen. Das Volksstiick ist eifrig zu kultivieren. Es
ist eine berechtigte Eigentimlichkeit, die uns wohlansieht.»

Betrachten wir den Anteil des schweizerischen Theaterstiicks, des hoch-
deutschen vaterlandischen und des mundarilichen Volksstiicks im Spielplan von

zehn Dramatischen Vereinen in zehn verschiedenen Kantonen in den Jahren
1900 — 1942,

Zehn Spielpline Dramatischer Vereine 1900 — 1942,

1 2 3 4 5 6 7 8
Birgerliches Schwank  Volksstlick  Klassiker Oper, Opereite Vaterlind. Schweizer Schwaizer
rama  hochdeutsch bairisch- Singspiel, Orama  Volksstdck Volksstilck
Rithrstiick tirolisch. beiter. ernst,
Kostmstick.
1. Herisau 6 13 10 3 _— 5 20 4
2. Sargans 21 — 1" 2 5 5 - 1
3. Zug -— 1 — 1 16 —_ —_ 1
4. Richterswil 1 1 9 — — 4 6 —
5. Wohlen 9 3 —_ 3 3 6 —
6. Einsiedeln 3 2 1 — 4 — 3 —
7. Buochs 13 — 3 —_ —_ 3 8 —
8. Reiden 11 5 8 1 — 4 10 —
9. Interlaken 9 2 — — 2 3 —
10. Olten 7 12 1 3 2 6 1 —_

Bemerkungen zum Spielplan.
Die Zahlen vor den Stiicken beziehen sich auf die Kategorie der Dramen.

Herisau. Der Dramatische Verein, gegriindet 1892, spielte: 4: «Turandot»
1926, «Minna von Barnheln» 1939, «Wallensteins Lager» 1939. — 6: «Helve-
tian, Festspiel von Heinrich Weber 1901, «Schultheiss Wengi» von Fr. Rédiger
1902, «Der letzte Landenberg auf Schloss Elgg» von Alfred Huggenberger
1904; «Arnold von Melchtal» von Gottlieb Fischer 1910. — 7: Bemerkenswert
sind die Appenzeller Volksstiicke: «D'Santis-Bah» von E. Jucker 1910, «Appe-

53



zeller-Sennelebe» von Jakob Hartmann, 1914 an der Landesausstellung Bern
gespielt, 1935, «D'Géashalde» von Jakob Hartmann 1920. — 8: «Josepha» von
Ernst Zahn 1917, «Lienhard und Gertrud» von Hermann Hoffmeister 1924,
«Der Verschollene» von Jakob Muff 1935, «Das Dorngriit» von Hans Korrodi
1936.

Sargans: Die Theatergesellschaft, gegriindet 1833, spielte u. a.: 1: 10
Stiicke von Kotzebue, 3 von Charlotte Birch-Pfeiffer, «Die erste Legion» von
E. Lavery 1936, «Der verlorene Sohn» von Erich Eckert 1937. — 4: «Die Réu-
ber» 1903, «Turandoi» 1931. — 5: «Der Verschwender» von Raimund 1924,
1936, 1941, «Lumpazivagabundus» von Nestroy 1938, «Das Dorf ohne Glocke»
1942, — 6: «Adrian von Bubenberg» von Jakob Griininger 1904, «Die Nonne
von Wil von C. G. J. Sailer 1922, «Tell» von Schiller 1929 und 1939, «Marig-
nano» von Wiegand 1935. — 8: «Herkules» von Fritz Lendi, Redakfor in Ra-
gaz, der selber Regie fiihrie.

Zug. Auffihrungen sind seit dem 15. Jahrhundert bezeugt, zahlreiche
Texte sind erhalten. Siehe Eberle, Theatergeschichte der innern Schweiz. Die
Theater- und Musikliebhaber-Gesellschaft wurde 1808 gegriindet. Im Spiel-
plan stehen die iiblichen Stiicke von Kotfzebue, Birch-Pfeiffer usw. Seit 1859
werden gelegentlich Opern aufgefiihrt, bis 1891 insgesamt 10. In dieser Zeit
tauchen nur zwei vaterlandische Stiicke auf: «Arnold von Winkelried» von
Johann Jakob Hottinger 1810 und «Die Nonne von Wyl» 1879. 1901 wurde
zum lefzten Mal im alten Theater gespielt (Der Verschwender), der neue
Theaterbau 1910 erdffnet. Seither wird fast ausschliesslich die Spieloper ge-
pflegt. Zug hatte in Bonifaz Kiilhne und G. Fessler-Henggeler ausgezeichnete
musikalische Leiter. Die Regisseure stellte jeweils das Stadttheater Zirich:
Hans Rogorsch, Carl Schmid-Bloss, Hans Zimmermann und Carl Goldner. Ge-
spielt wurden seit 1910: 2: «Der Raub der Sabinerinnen» von Schénthan 1929.
— 4: «Der Widerspenstigen Zahmung» von Shakespeare 1926. — 5: «Die
weisse Dame» von Boieldieu 1910, «Martha» von Flotow 1911 und 1930; «Das
Gléckchen des Eremiten» von Maillart 1912, «Die Regimentstochter» von Do-
nizetti 1913, «Stradella» von Flotow 1914, «Hans Sachs» von Lortzing 1917,
«Der Freischiitz» von Weber 1923, «Der Bettelstudent» von Millocker 1925,
«Der Zigeunerbaron» von Strauss 1927, «Gasparone» von Millécker 1928,
«Der Vogelhandler» von Zeller 1931, und 1932, «1001 Nacht» von Strauss 1933,
«Sissy» von Fritz Kreisler 1935, «Die Fledermaus» von Strauss 1936, «Im weis-
sen Réssl» von Ralph Benatzky 1938. 8: «Selig die Hungernden», Dramatische
Dichtung von Theodor Hafner, Zug, Urauffilhrung. Die Zuger Biihne zeigt,
obwohl sie von Laien getragen wird, ausgeprigte Ziige eines kleinen Stadt-
theaters.

Richterswil. Der Dramatische Verein wurde 1893 gegriindet und spielte
in der Regel nur alle zwei Jahre. Das bairisch-tirolische Volksstick nimmt
im Spielplan den breitesten Raum ein. é: «Niklaus von Flie» von Hermann
Stegemann 1903, «Hermann von Reinach» von Wunderlin 1909, Landammann
von Reding» von Rieser 1913, «<Hans Waldmann» von Karl Spindler (geschrie-
ben 18371) 1936. — 7: «Dem Bollme si bés Wuche» von Huggenberger 1919,

54



«Die Alte und die Junge» von August Corrodi 1922, «De Tierbandiger» von
Andreas Zimmermann 1932, «D'Familie Schlumpf» von Emil Sautter 1938, «Der
verkaufte Grossvater» von Kéagi-Streicher (aus dem Bairischen in eine unserer
Mundarten Ubersetzter Schwankl) 1942,

Wohlen: Der Dramatische Club wurde 1892 gegriindet. 5: «Preciosa»
1906, «Lumpazivagabundus» 1909, «Die Glocken von Corneville» 1911, —
6: «Niklaus von Flie» von Hermann Stegemann 1902, «Tell» von Schiller 1904,
«Adrian von Bubenberg» von G. Griininger 1913. — 7: «Wie d'Waret wiirki»
1900, «Das Volk der Hirten» 1918, «D'Familie Schlumpf» 1922, «De Grochsi»
von Moliére-Bader 1926, «E gfreuti Abréchnig» 1928, «En tunkle Punkt» von
J. Stebler 1930.

Einsiedeln: Thealergesellschaft gegriindet 1884. Reizendes Dorftheater
im ehemaligen 1737 errichteten Kernenhaus. 5: «Das Zauberschloss», Marchen-
oper von Theobald Masarey, Musik von Carl Detsch 1903, «Das Singvégelchen»
Liederspiel in einem Akt, Musik von Hauptiner ,«Der grosse Schafz», Sing-
spiel in einem Akt, Musik von Franz Th. Cursch-Bihrer 1905, «Arnold von
Melchtal», Oper in drei Akten von P. Augustin Benziger, Musik von Pfarrer
Thaddaeus Miiller 1922, — 7: Drei Stiicke von Andreas Zimmermann «De Witt-
lign 1923, «Aelplerchilbi» 1924, «De Tierbéndiger» 1931. Ueber die Calderon-
auffiihrungen: Theaterkultur-Jahrbuch 1ll. Ueber das Einsiedler Klostertheater:
Theaterkultur-Jahrbuch 1.

Buochs: Theatergesellschaft gegriindet 1860. Eigenes Theaterhaus.
6: «Gemma von Arth» 1927. — 7: Von Andreas Zimmermann: «De Chramer-
héalmi» 1921, «Aelplerchilbi» 1922, «De Wittlign 1923 und 1931, «Der Adler-
jager von Uri» 1939. — Von F. H. Achermann: «Der Wildhiiter von Becken-
ried» 1924, «Der Spysgeist vom Buochserhorn» 1936, «Der Rottmeister von
Flilen 1937, Stadtische Berufsregisseure leiten die Auffilhrungen 1900 — 1903
sowie seit 1924.

Reiden: Theatergesellschaft seit 1865. 4: «Maria Stuart» 1926. 6: «Gem-
ma von Arth» 1907, «Marignano» von Wiegand 1924, «Tell» von Schiller 1929,
«General Sutter» von Caesar von Arx 1930. 7: «Die Schmuggler» von A. Din-
ter 1908, 1920, 1925, «Aelplerchilbi» 1916, 1933, «De Wittlign 1941, «E gfreuti
Abrachnig» 1940.

Interlaken: Dramatische Gesellschaft seit 1906. 4: u. a. «Der Strom» von
Max Halbe 1925: 5: Schwinke von Arnold und Bach, Blumenthal und Kadel-
burg, «Arm wie eine Kirchenmaus» von L. Fedor. — 5: «Preciosa» 1908. —
6: «Klaus Leuenberger» von A. Heimann 1909, «liirg Jenatsch» von Richard
Voss 1907 und 1927. Mitwirkung in den Tell-Freilichtspielen 1912, 1913, 1914,
1931—1939. 7: «Knérri und Wunderlin 1907, «D'Schmocker-Lisi» 1918, beide
von Ofto von Greyerz, «Im Rockhall» von E. Endres 1937.

Olfen. Regelmassig Auffiihrungen seit 1795. Die Theatergesellschaft
1816—1837 spielt sieben Stiicke von Kotzebue, drei von Schiller «Die Réuber»
1816, «Tell» 1829, «Kabale und Liebe» 1832, «Der Kaufmann von Venedig»
Von Shakespeare 1824, «Joseph», Oper von Méhul 1836. Die musikalisch-

55



theatralische Gesellschaft 1937—1860 bevorzugt Opern, die Liebhabertheater-
gesellschaft 1870—1912 pflegt den iblichen Spielplan mit Opern und Schwan-
ken. Von Schiller erscheinen «Tell» 1877, «Wallensteins Tod» 1878, «Maria
Stuart» 1880. Die Dramatische Gesellschaft Olten wurde 1920 gegriindet. Im
Spielplan stehen u. a. 4: «Egmont» 1921, «Wallensteins Tod» 1923, «Caesar»
von Shakespeare 1942, 5: «Preciosa» 1914, «Wildschiitz» 1919. 6: «Tell»
von Schiller 1929 und 1941, «Der Helfer» von Adrian von Arx (Urauffiihrung)
1930, «Die Schweizergarde» von W. J. Guggenheim (Urauffithrung) 1934,
«Grauholz und Neuenegg», Einakter von Alfred Fankhauser und «Soldaten
werden Kénige» von W. R. Ammann (Urauffiihrung) 1940. 7: «Die Venus vom
Tivoli» von Peter Haggenmacher 1932. Ausserdem: «Flachsmann» 1920, «Alt
Heidelberg» 1921 und 1933, «Grosstadtlufts 1922, «Tantris der Narr» von Ernst
Hardt 1924, «Graf Essex» von Heinrich Laube 1925, «Als ich noch im Fligel-
kleide» von Kehm und Frehse 1926, «Jugend» von Max Halbe 1927, «Der
wahre Jakob» von Arnold und Bach 1928, «Ein Spiel von Tod und Liebe»
von Romain Rolland 1928, «Die Logenbriider» von Laufs und Craatz 1931,
«Towarisch» von Jacques Deval 1935, «Unentschuldigte Stunde» von Békeffi
und Stella 1936, «Matura» von Ladislaus Fodor 1937, «Das Marchen von der
Gerechtigkeit» von Fodor 1938. Charakteristikum des Spielplans: Stadttheater
mit Laienspielern.

Waéhrend 42 Jahren, also seit 1900, haben zehn Spielvereine in
zehn verschiedenen Kantonen 273 abendfillende Sticke aufge-
fohrt. 173 ausléndischen Biihnenwerken stehen insgesamt 95, also
58,3 % einheimische gegeniber. 32 vaterlandische Dramen und
57 heitere Mundaristicke, aber nur sehr wenige ernste, vielleicht
kein einziges kinstlerisch belangvolles Dialektdrama. Schillers
«Tell» steht mit der gréssten Autfiihrungszahl in 5 spielenden Ver-
einen in 13 Spielzeiten (dabei allerdings sieben Spielzeiten in
Interlaken) an der Spitze der vaterlandischen Spiele, die Schwénke
von Freuler und Jenny an der Spitze der heitern Schweizer Volks-
sticke. Gepackt von der patriotischen Hochflut, die beide Welli-
kriege ausldsten und gedriangt von den unermidlichen Rufen nach
einer eigenartigen schweizerischen Spielkunst, griffen die Drama-
tischen Vereine seit 1917 in vermehrtem Masse nach schweizeri-
schen Werken. Der fast vollige Verzicht auf die Darstellung des
ernsthaften Dialekistiicks ist keine Ueberraschung. Aus allen Mund-
artschwénken blickt der alte Fastnachisnarr, der friher in fremden
bunten Lappen spielte und sich nun fréhlich die schweizerische
Schellenkappe auf den Kopf driickt. Schreibgewandte Eidgenos-
sen haben den Kotzebues und Benedixen das Handwerk abge-
schaut und liefern Schwianke am laufenden Band. Sogar das Bind-

56



Hochschulbiihne Basel. Dikaiopolis und Hetaren, aus «Die Acharner» von Ari-
Stophanes, 1937 griechisch und in Masken gespielt. Spielleitung: K. G. Kachler.
Masken: Max Breitschmid.



[

Mittelschulbiihnen. Oben: Sarnen 1938. «Wallensteins Tod» von Schiller. Ral-

haus zu Eger. Im Hintergrund, ins Bithnenbild einbezogen, die Treppe, die in den
Schniirboden hinauffiihrt. Unten: Einsiedeln 1938. «Casar» v. Shakespeare. Furum:



nis zur Steigerung der Produktion sind sie eingegangen. Freuler
und Jenny sind fast so unzertrennlich wie Blumenthal und Kadel-
burg oder Arnold und Bach. Kaspar Freuler erzihlt (im «Dramati-
ker» 1929, S. 62) wie «E gfreuti Abrachnig» entstand: «Auf un-
gezdhlten Spaziergéngen mit erheblichem Stimmenaufwand war
die Entwicklung soweit gediehen; nun folgte eine summarische
schriftliche Zusammenstellung der Szenenfolge, so eine Inhaltsan-
gabe nach der Art oberer Realschulen. Und jetzi? Wir haben
keinen Grund, aus der Art unseres Zusammenarbeitens ein Ge-
schaftsgeheimnis zu machen. Wir lesen die vielen knapp geschrie-
benen Szenen, nachdem Charakter, Sprechweise, Temperament
etc. der Einzelnen bestimmt sind, zur textlichen Ausarbeitung ein-
fach nach Gutfinden aus; dem einen liegen die Sussholzraspel-
szenen besser und derlei, der andere verfigt eher Uber die Frak-
tur fir knorzige Schwiegervéter — kurzum, nach zwei, drei Mona-
ten hat jeder seine paar Dutzend Seiten beieinander, manchmal
in einem Zug hingehauen, manchmal Seite fir Seite herausge-
krampft. Jenny kommt mit saubern Schreibmaschinenseiten; meine
Fortbildungsschiler Uberlassen mir zum Glick ein Quantum weis-
ser Heftblatter. Man vergleicht, liest vor, man nickt oder schiittelt
den Kopf, man streicht, glattet die Nahte, die Uebergénge, kor-
rigiert, zieht die Fadenschlage heraus — Zeit brauchts allerdings . .
Manchmal geraten wir ein bischen hintereinander — manchmal
aber ist's ein ganz vergnigtes, ja kreuzfideles Weiterarbeiten an
Samstagen und Sonntagen . . .» Seht, so wird es gemacht, ihr
unerfahrenen Hirtenknaben! Und wo die Erfindungskraft versagt,
gibt es noch andere Méglichketien, den dérflichen Pegasus aut-
zufittern. Man entleiht sich von den Possenfabrikanten des Aus-
lands eine Spielidee und schreibt ein neues Stick drumherum,
lasst die Leutchen eine kauderwelsche Mundart reden und legt
ihnen ein heimatliches Kittelchen an — und wer merkt alsdann,
ob wir das Stick eines Fremden oder eines Landsmanns vor uns
haben? Noch einfacher ist es, wenn man fremde Stiicke ganz ein-
fach in die schweizerische Mundart Gbersefzt. Dass unsere Be-
*ufsschauspieler, die sich ihr Leben erspielen oder erfilmen ms-
sen, zeitweise den bequemsten Weg nach neuen Rollen gehen
Und wahllos drauflosibersetzen, ist verzeihlich und verstandlich.
Dass unsere Dramafischen Vereine aber auf die aufgebigelten

2"



Ladengaumer hereinfallen, auf «Hurra, e Bueb» oder «Der ver-
kaufte Grossvater», kennzeichnet ihr Tun: sie haben wieder, was
sie wollen, den lauten und leeren Schwank oder das Riihrstick
und vermeinen zugleich dem Rufe nach schweizerischen Werken
Genige getan zu haben — denn sie spielen ja in der Mundart.
Auch wenn es nur eine Allerweltsmundart istl Indes Otto von
Greyerz fir das umweltechte Volksstick die reine, unverfélschte,
zur Kunstsprache erhobene Mundart fordert und
sie geradezu als Wertzeichen des dichterischen Spiels preist, spricht
die «VolksbUhne» aufatmend vom «Umbruch im Laienspiel» aus-
gerechnet im hochgepriesenen «Steibruch» von Albert Jakob Wel-
ti, der doch keine unverwechselbar eigensténdige Mundart auf-
weise. Das Thema des «Steibruch» entspricht wohl eher der Pro-
blemstellung des Berufstheaters. Berufsschauspieler haben es an
der Landesausstellung uraufgefiihrt. Alle stédtischen BUhnen ha-
ben es nachgespielt. Das Volkstheater hat das Stick Ubernom-
men, nicht weil es volkstimlich wére, sondern weil Landesaus-
stellung und StadtbiUhnen damit einen weithin sichtbaren Erfolg
davontrugen. Und der freudig verkiindete «Umbruch» ist nichts
anderes als der Wunsch in der eigenen Brust, den Schwankschrei-
ber an Stelle des Dichters zu setzen. Dass man sein Gewissen
dabei mit dem Werk eines Dichters beschwichtigen kann, ist wahr-
haft ein Meisterstick der Selbsttduschung.

Die schweizerischen Dramatischen Vereine sind in der Regel
reine Unterhaltungsstatten. Sie stellen an ihr Publikum keine gei-
stige Anspriche. lhre Vorbilder sind die Berufsbihnen und zwar
in der Gestaltung des Spielplans als auch in der Art der mimischen
und szenischen Darstellung. Sie bevorzugen den Schwank und
das birgerliche und bauerliche Rihrstick. lhr Spielplan reicht im
auslandischen Stick von Kotzebue bis Arnold und Bach. Die Dra-
matischen Vereine sind konservativ. Sie wagen nur mindestens
dreissig Jahre lang oder auf den Berufsbihnen erprobte Sticke,
die in ihrer Mentalitdt meistens ebenso alt sind. Sie verabscheuen
das Wagnis, denn es kénnte Geld kosten. Sie haben kein Ge-
fohl fir das Kommende, denn es kénnte beim Zuschauer Wider-
spruch erregen. lhr Stolz ist es, einem Berufsregisseur, in der
Regel einem ausldndischen, die Spielleitung ihrer Sticke anzuver-
trauen. Wenn ihr Dorftheater auf den Tupf dem néchsten Stadt-

58



theater gleicht und wenn die Dorfzeitung schreibt, seine schau-
spielerischen Leistungen stinden in nichts dem Stadttheater nach
— im Gegenteil, «die dort» kénnten von den Dilettanten noch
lernen, ist ihr Ehrgeiz erfillt. Sie habe kein besonderes Ver-
standnis fir das wesenhaft Schweizerische, denn ihre Unterhal-
tungssticke angehoren dem Allerweltsmimus. Sie spielen Sardou
so gern wie Benedix. Sie lieben das Hochdeutsche, denn erstens
ist es die Sprache der von ihnen bewunderten stadtischen BUhnen
und zweitens kommt sie als «Fremdsprache» ihrem Drang nach
Verwandlung entgegen. Sie radebrechen bairisch und tirolisch
und schaven mitleidig auf die einheimische Mundart herab. In
Zeiten eines erhohten vaterlandischen Gefihls aber, wenn es zum
guten Ton gehért, sich auch einmal recht gut schweizerisch zu ge-
barden, dann verstiehen sie es trotzdem, ihrer Mimenart treu zu
bleiben. Sie wahlen Werke schweizerischer Autoren, die denen
der Kotzebues, Arnolden und Bachen kaum nachstehen. Sie grei-
fen nach Uebersetzungen fremder Possen. Sie bevorzugen unter
den schweizerischen Dialektdramen jene, die keine ausgesproche-
ne Umwelt und keine wesenhafte Mundart zeigen, denn sie ziehen
das miihelos spielbare Werk dem schwierigen vor, das EinfGh-
lungskraft, Ernst und Ausdauer verlangt.

Wert und Geltung der Dramatischen Vereine aber liegen in
drei Tatsachen beschlossen:

1. Sie erhalten die Spielfreuvde am unbeschwer-
ten Mimus, also an der primitivsten Form des Theaters bei den
Spielenden und die Schaulust fir die «einfachen Freuden des Le-
bens» bei den Zuschauenden.

2. Der Mimus zielt im schweizerischen Volkstheater nicht wie
in der Antike oder in der Renaissance auf oftmals obszone Unter-
haltung, er gebérdet sich als Hiter der birgerlichen
Moral, die Sinden oftmals nur darum lachelnd ausmalt, um sie
gleich danach durch das «Volksgericht» abzuurteilen und zu stra-
fen.

3. Die Dramatischen Vereine sind Ausdruck eines freien de-
mokratischen Volkes, das seine Personlichkeit in tausend Masken
darzustellen liebt und vorab fremde Gestalten zu verkdrpern sich
gedrangt fiihlt. Aus diesen Sammelstitten eidgendssischer Spiel-
freude steigen Krafte und Elemente des Kunsttheaters auf. Sie sind

59



der Mutterboden neuer Talente, der schreibenden
und darstellenden. Darin liegt die tiefste Berechtigung des Tuns
der zweitausend Theatervereine, die allen Schulmeistereien zum
Trotz Lust und Leid in Wort und Gebérden oft ungeformt und
schwerblitig, aber unentwegt darleben. Dass sie dariber hinaus
wenigstens zeitweise zu einem Instrument der Volkserziehung
werden koénnen, ist unbestritten. Sie kénnen es indes dauernd
nicht sein, solange unsere Behdrden das Volkstheaterwesen ohne
jede pddagogische Betreuung verwildern lassen.

b. Die HeimatbiOhnen.
Anfange.

Der Ursprung des Mundarttheaters liegt in der Innerschweiz.
Es entstand als Theater des ungezwungen-natiirlichen Ausdrucks
gegenUber dem absterbenden und schwulstig verschrobenen Ba-
rocktheater zu Stadt und Land. Im Zircher Oberland schrieb der
Schulmeister Jakob Stutz in den vierziger Jahren kleine Dialektdra-
men fir die Jugend. In Schwellbrunn baute er sich im Schulzim-
mer und spater im Wirtshaus eine kleine Bihne. Erschrocken setz-
ten die Schulbehérden dem ,Unfug’ ein Ende. So fand das mund-
artliche Heimattheater seine erste dauernde Pflegestatte in Z U -
richdurchdenDramatischen Verein, der 1866 gegrin-
det wurde und zwei Jahre darauf seine Dialekt-Spielreihe begann,
zaghaft tastend zunéchst, denn niemand wollte recht an den Er-
folg eines solchen Unternehmens glauben. Johann Martin Usteri
(1763—1827) hatte das birgerliche, mit humoristischen Glanzlich-
tern freundlich aufgehellte Idyll «De Vikari» am Anfang des 19.
Jahrhunderts in Mundarthexametern geschrieben und Jakob Hein-
rich Cramer, der Metzgermeister, Kunsthandler, Volksdichter und
Sechselauten-Umzugsordner formte es zum ersten Ziircher Mund-
artspiel um. In der Zircher Kinstlergesellschaft wurde es als
Abendunterhaltung gespielt. Die Auffihrung wirkte sensationell.
Trotzdem gab Cramer erst nach langem Zégern die Erlaubnis zu
offentlichen AuffGhrungen. Das Stadttheater stand dank der Be-
firwortung von Oberst Friedrich Schulthess, dem Prasidenten der
Theatervorsteherschaft, zur Verfigung, denn es sei «eine Ehre,
wenn aus der Einwohnerschaft heraus Kréfte wachsen, welche auf
dramatischem Gebiet etwas Tichtiges leisten»n. Das Stiick schlug

60



auch in aller Oeffentlichkeit méchtig ein. Nun sah man sich nach
neuen Mundaristicken um. Da keine vorhanden waren, ermunter-
te man den Maler August Corrodiin Winterthur zum Stiicke-
schreiben. Schon 1869 schickt er seine zu einem Spiel umgemo-
delte Idylle «De Maler». Dann folgt Spiel um Spiel. «Wie d'War-
ret wirkt» wird zu einem ersten Héhepunkt des Zircher Heimat-
theaters, das sich neben den Kinsten der stadtischen Bihne immer
starker zu behaupten vermag. Neue Namen tauchen auf. Wil-
helm Fiirchtegott Niedermann wollte Theologe wer-
den, wurde aber Schauspieler und Leiter einer Wandertruppe. Seit
1880 ist er in Zirich, wird Redaktor des ,Merkur’ und Kunstbericht-
erstatter der ,Zircher Post’ und des ,Tagesanzeiger’. Als Mitglied
des Dramatischen Vereins schreibt er fir ihn Sticke. «ZuritGitsch»,
das 1881 aufgefUhrt wird, versucht zum ersten Mal ernste Szenen
zu gestalten. Als Dritter taucht Leonhard Steiner auf, der
als Aquarellist sich einen Namen schuf, poetische Reisebeschrei-
bungen im Dialekt verfasst hatte und sich nun auf die Bretter wagt.
«Edelwyss» und «L&bedi Bilder» sind seine meistgespielten Sticke,
sein Sohn Johannes aber wurde einer unserer bedeutendsten
Schauspieler.

Der Dramatische Verein lebte von den Mundartschwénken.
Aber er strebte stets nach eindricklicheren Werken vaterlandischer
Art, wie dem «Zwingli» von Carl Albrecht Bernoulli (1932) und
dem «Tell» von Schiller oder nach der Auffihrung anspruchsvoller
Werke schweizerischer Autoren, wie Josef Viktor Widmanns «Eras-
mus von Rotterdam» (1875 und 1906) und «Lysanders Madchen»
(1916). Um Fesispiele hat man sich manche Male heiss bemiht.
Aber weder Johann Christoph Heer, noch Martha Oschwald-Rin-
gier, Arnold Ott oder Adolf Frey waren zur Schaffung von Tex-
ten zu gewinnen. Dichter und Publikum versagten dem ernsten
Streben jede Gefolgschaft. So enden alle pompés aufgezogenen
Historiensticke, wenn sie einmal zustande kamen, mit einem méch-
tigen Ausfall in der Kasse. Reumiitig kehrt man zum erfolgreichen
Mundartschwank zuriick. Neue Autoren kommen zu Wort. Ul-
tich Farner und Emilie Locher-Wehrling beherrschen lange Jahre
den Spielplan. Zwei Werke tauchen auf, die in die Zukunft wei-
sen. «Der Schellenkénig» von Meinrad Lienert wird 1908 hoch-
deutsch gespielt, kann sich aber erst in der prachtvollen Mundart-

61



fassung, die die Luzerner Spielleute an der Landesausstellung in
Zurich auffGhren, durchsetzen. Mit der wohlgerundeten Mundart-
komédie eines béuerlichen malade imaginaire, den Gerold Vogel,
der langjéhrige Spiritus rector des Dramatischen Vereins grossartig
verkorperte, mit «<Em Bollme si bés Wuche» von Alfred Huggen-
berger, zogen die Zircher an die Berner Landesausstellung von
1914. Ein halbes Jahrhundert lang hatte sich das Zircher Mund-
artstiick hartndckig zu behaupten vermocht, ohne den Stoffkreis
wesentlich zu erweitern, ohne Motive und Charakterzeichnung zu
vertiefen.

Die BernerLandesausstellung.

Die Berner kommen spéter, aber sie schiurfen tiefer. Dem Zir-
cher ist das Dialekttheater eine heitere Abendunterhaltung, fir den
Berner wird es zum Ausdruck einer Weltanschauung. Seine
Grundlage ist die Volkssprache. Ein Jahr vor dem Ausbruch des
ersten Weltkrieges schreibt Otto von Greyerz (im Schweizer Heim-
Kalender fir 1914, Seite 86 f): «Die Mundart ist der sicherste Schutz
unseres nafionalen SelbstgefUhls und unserer demokratischen
Staatsform. Wir sind ein kleines Volk und haben Mihe, uns zu
behaupten. Dass wir uns behaupten wollen, hat nur solange Sinn,
als wir eine Eigenart zu behaupten haben. Wenn wir im Grund
nichts wéren als eine Provinz Deutschlands, eine Provinz Frank-
reichs, und eine Provinz ltaliens, so konnten wir uns den verhaltnis-
méssig ungeheuren Aufwand fir unsere nationale Unabhéngigkeit
ersparen. Wir bringen dieses Opfer, weil es uns der Mihe wert
scheint. Von den dreieinhalb Millionen Einwohnern der Schweiz
sind etwa 70 vom Hundert Deutschsprechende. Was diese sprachlich
vom deufschen Reiche trennt, ist nicht der Charakter ihrer Mund-
art, sondern die Verbreitung derselben. Das Alamannische, das
wir sprechen, reicht noch weit iiber die Reichsgrenze ins badische
Oberland hinein; aber das bezeichnet die schweizerische Sprach-
grenze, dass wir bei uns all e die Mundart reden und unfereinan-
der im vertraulichen Verkehr nur die Mundart, wéhrend
jenseits des Rheins die Sprache standisch abgestuft ist, von der
Mundart, die das einfache Landvolk spricht bis hinauf zur fein
gewahlten Verkehrssprache der hochsten Kreise. So ist die «schwei-
zerische Mundart» doch etwas fir sich, eine einzigartige Erschei-
nung im Sprachleben der abendlandischen Valker. Sie ist der

62



Ausdruck unseres demokratischen Volksgeistes, der keine Standes-
sprachen aufkommen lasst, sondern hoch und niedrig im gleichen
Sprachgefuhl vereinigt. Aber auch um ihrer selbst willen lieben
wir die Mundart und wollen wir sie festhalten. Sie allein erlaubt
uns, in der Sprache das ganz zu sein, was wir innerlich sind. Sie
hat Wérter und Formen, Redensarten und Worlstellungen, Laut-
verbindungen und Tonfille, in denen unser Denken und Fihlen
zuhause ist und sich selbst erkennt, wie in keiner andern Sprache.
Durch ihre ungebrochenen, unabgeschliffenen Formen, ihre ge-
heimnisvoll altertiimlichen Wortstdimme fihlen wir uns wie vom
Geiste eines kraftvolleren Ahnengeschlechts angehaucht und mit
unsichtbaren Faden an eine Vergangenheit geknipft, die nur noch
wie Geisterahnung in uns fortwebt. Dem ungeschulten Volke, das
in den Tag hineinlebt, ohne viel rickwérts zu schauen, ersetzt so
die Mundart in gewissem Maasse die geschichiliche Bildung. Denn
in ihr erben wir Geist und Gesittung langst entschwundener Jahr-
hunderte. Was unsere Vorfahren, wie sie Sankt Jakob sah, ge-
dacht, wie sie geschaut und gehért, geurteilt und gestrebt haben,
das lebt noch in unserer Mundart fort. Eine Weltanschauung lebt
in ihr, das Ergebnis einer ausgesprochenen Stammesart und einer
langen Kette von Schicksalen. Wir sind nichts aus uns selbst. Wir
teihen uns, immer als letztes Glied, an unabsehbare Geschlechter,
die viel machtiger in uns sind als wir selber. Wir verehren diese
Vergangenheit. Nicht dass wir, wie die Japaner, unsere Vorfah-
ren zu unsern Gottern erheben; aber wir fihlen doch: dort sind
die Wurzeln des méchtigen Baumes, an dem wir spielende Blatter
des obersten Wipfels sind. Das Lebendigste, was wir von jener
Vergangenheit haben, ist eben die Sprache, die engbegrenzte un-
seres Gaues, unserer Talschaft, unseres Dorfes sogar. Wir sind
hierin reicher als irgend ein Stamm germanischer Zunge. Nirgends
ist das Mundartleben so mannigfaltig, so ,differenziert’ wie in der
deutschen Schweiz. Wir dirfen stolz sein.»

Die Volkssprache ist die schépferische Kraft, die das schweize-
rische Theater schuf, wie Otto von Greyerz es sah. Fiir die Berner
Landesausstellung von 1914 fasst er, der damals bereits finfzig
Jahre alt ist, mit energischer Hand zum ersten Mal alle ernsthaften
Spielkréfte des Landes zusammen. Er liest das vorhandene Spiel-
qut und stellt fest: «Das Dialekispiel schien sich einer Uppigen

63



Blite zu erfreuen. Wer aber ndaher zusah, den befiel ein Grausen
ob der Geist- und Geschmacklosigkeit dieser Volksbelustigungen,
an denen meistens nur e i n gesunder Faden die Prifung bestand:
die derbe Widerstandskraft alter Schweizer Sitten, welche keine
leichtfertige oder gar schliipfrige Behandlung von Liebes- und
Ehekonflikten aufkommen liess. Brav, aber geistlos! war die
Kennmarke dieser Kunst». Trotzdem: fir die bevorstehende Lan-
desausstellung liess sich ein Spielplan von 33 Sticken — darunter
4 welschen — von 23 lebenden Schweizer Autoren bilden. Das
Lustspiel beherrschte den Plan, die bernische, baslerische, aargaui-
sche, ziircherische, appenzellische und solothurnische Mundart wa-
ren vertreten. Ein Drittel der Sticke kam durch das Aufgebot der
Truppen nicht mehr zur Darstellung. Die wichtigsten Autoren, die
gespielt wurden, sind Jakob Bihrer («Die Nase»), Otto von Greyerz
(«Der Napolitaner», «Der Chlupf», «Der Locataire»n), Karl Grunder
(«<En Abesitz»), Rudolf Trabold («D'Spraach»), Jakob Hartmann
(«Appezeller Sennelebe» mit Jodel und Gesang), Alfred Huggen-
berger («<Em Bollme si bés Wuche»), Dominik Miiller («Maien-
nacht», «Bloggti Lit», «'s Ibergangsstadium», drei Einakter), Josef
Reinhart («'s Glick»), dazu die Welschen Philipp Godet («Prunel-
le»), René Morax («Les quatre doigis et le pouce», farce), Louis
Thirler («La Corde casséen).

Wer aber spielte diese Sticke? Nur vier Theatervereine sind
vertreten: der Dramatische Verein Ziirich, das Quodlibet Basel,
der Dramatische Verein Herisau, die Société dramatique Yverdon.
Die Ubrigen Sticke wurden von Studentenvereinen aufgefihrt. Die
Jugend geht voran, das weise Alter bleibt skeptisch und kritisch
zuriick. Gespielt wurde im Wirlshaussaal des Dorfli mit seinen
225 Platzen, die sich Abend fir Abend fillten. Auf der kleinen
BUuhne wurde der wirklichkeitstreue, rundumschlossene Jnnenraum
mit echten Mdbeln bevorzugt, das lebensechte, farbig auf den
Raum abgestimmte Kostiim wurde von Kinstlern, von Rudolf Min-
ger und August Schmid, mit Szene und Beleuchtung in Einklang
gebracht. Im Spiel wurden schlichte Natiirlichkeit und reine Mund-
art gefordert. Das Ergebnis der Berner Spieltage fasst Ofto von
Greyerz in die Worte: «Wir wissen jefzt, dass diese Kunst, so
schlicht sie auftritt, mit demselben Ernst, mit derselben Grindlich-
keit und Hingebung gepflegt werden muss wie die grosse Bihnen-

64



Neimatschutztheater Glarus. Oben: «Hansjoggeli, der Erbvetter» von Simon
Cfeller. Unten: «Beresina» von Georg Thiirer. Spielleitung: Melchior Durst.



Luzerner Spielleute. «Der Schéllechiing» von Meinrad Lienert, gespielt an der

Landesausstellung 1939 Zirich. Oben: Der Schélleching und die Schwyzer

Regierung im Rathaus. Ill. Akt. Unten: Am Rothenturm. IV. Akt. Marannli:
Margrit Winter. Spielleitung: Dr. Walter Fischli.



kunst. Sie kann ihren eigenen Stil nur durch unerbittliche Strenge
gegen sich selbst bilden und nur durch einen ihr gemaéssen rein
ausgebildeten Stil kann sie sich neben der berutsmassig gepflegten
Theaterkunst behaupten. Das erste Erfordernis fiir ihr Gedeihen
ist ein fester kinstlerischer Wille, der vom Mittel-
punki aus dem ganzen Streben die Richtung gibt. Von ihm aus
muss alle Arbeit ihren hochsten Sinn bekommen. Demokratische
Gleichberechtigung und allgemeines Dreinreden ist nichts wert
in der Kunst. Von entscheidender Bedeutung ist die Stellung des
Spielleiters, der von seinem kinstlerischen Gewissen abhéngig
sein muss und von keinen Schwéchen und Eitelkeiten der Vereins-
mitglieder, besonders in der Zuteilung der Rollen. Die Heran-
bildung tichtiger Spielleiter muss eine Haupisorge unserer Spiel-
vereine werden.»

Entfaltung.

Otto von Greyerz grindete 1915 das Berner Heimat-
schutztheater. Es verkérpert fur alle Eidgenossen Willen
und Vorbild der mundartlichen Heimatbilhne. Ueber hundert be-
wéhrte Spielkrafte stehen dem Spielleiter fir eine Auffihrung be-
reit, fast jede Rolle kénnte drei- und vierfach besetzt werden. So
entsteht jeweils ein Ensemble von Uberraschender Geschlossenheit
und mit (iberragenden Leistungen. Die Erziehung dieser Truppe
ist ebenso das Werk ihrers Grinders wie die Schaffung des Spiel-
plans, der durch unermidliche Aufmunterung, Anregung und Kri-
tik vielfaltig aufzublihen begann. Dramen- und Spielkunst der
Berner sind auf das Wort gestellt, auf das Wort der Berner Mund-
art. Aus der Sprach- und Sprechkultur wachst der Stil dieser Bih-
ne, die in allem Wahrhaftigkeit und Lebensechtheit erstrebt und
in ihren Dramen die Berner Welt getreulich spiegelt in allen ihren
sozialen Schichten vom Arbeiter und Bauern bis zum Birger, Pfar-
rer und Patrizier. Ofto von Greyerz verdanken wir die besten
Sticke aus patrizischer Umwelt, dem Emmentaler Schulmeister Si-
mon Gfeller die tréfsten Bauernsticke, die Gestalten aus Wer-
ken Jeremias Gotthelfs glaubwirdig auf die Bihne stellen. Gfel-
ler fordert ein optimistisches Theater: «Es bitzeli blaue Himmel
sott halt doch no viireluege». Trotzdem sind die Berner die ersten
Qewesen, die das ernste Mundartspiel auf der Bihne durchsetzten
und schon im zweiten Spieljahr die Ehetragédie «Der Chritzwag»

65



von Alfred Fankhauser aufzufihren wagten. Oftto von Greyer?
hat sich seither viele Male unerschrocken und zielbewusst fir das
ernste Spiel eingesetzt und gegen die verflachende Meinung der
Schwankschreiber gewettert, das Volk begehre auf der Mundari-
bihne nur leichte Unterhaltung zu sehen, also ,rentiere’ es sich
fur den Dramatiker nicht, des Lebens Bitternisse darzustellen.

Aeltere Spielgesellschaften, wie der Dramatische Ver-
ein ZUrich, sehen sich durch das Berner Beispiel in ihrer Ent-
wicklung bestétigt und bestarkt. Der Spielplan wird vielseitiger,
die Darstellungskunst verfeinert sich. Das bedeutendste Werk der
neuen Auffihrungen ist «Marie und Robert» von Paul Haller, das
erste kunstgerechte Liebesdrama unserer Mundartliteratur. Ernst
Eschmann schreibt fir den Dramatischen Verein Zirich seine
liebenswirdigen Zircher Schwénke «Wer chunt as Rueder?» (1916)
«De Chuehandel» (1918), «De Gizchrage» (1919). HansBader
Ubersetzt Moliére-Komédien ins ZiritiOtsch «De Grochsin (1924),
«De Gizhals» (1926), «De Herr Millionér» (1929). Emil Saut-
t e r versteht scharfer zu charakterisieren und seine Spielmotive zu
vertiefen in den Stiicken «De Schramli» (1919), «De ehrlicher
Lump» (1920), «D’'Familie Schlumpf» (1922), «Anna Matter» (1923),
«'s MOndel» (1925). Im Jahre 1925 tritt in der UrauffGhrungsreihe
eine Pause ein. Anderwiérts bewéhrtes Spielgut beherrscht die
Bithne. Die Leistungen des Dramatischen Vereins sind wahrend
der finfundsiebzig Jahre seines Bestehens aller Achtung wert: er
spielte insgesamt 159 Werke von 85 Autoren in 1006 AuffUhrun-
gen. Davon stammen 95 Werke mit 795 AuffGhrungen von 38
Schweizer Autoren.

Das BaslerQuodlibet, ein Verein zur Pllege der Gesel-
ligkeit, der Musik und des Volkstheaters, lebte nach dem Berner
Erlebnis neu auf. Es war 1858 gegriindet worden und hatte, wie
alle andern, mit einem Stick von Kotzebue seine Spielreihe er-
offnet und dann die landlaufigen deutschen Schwéanke gespielts
denen es gern ein eidgendssisches oder baslerisches lebendes Bild,
einen Ritlischwur, eine Milchsuppe bei Kappel oder «die Basler
Waschfrauen» folgen liess. Aus den patriotischen Bildern wuchs
allméhlich das schweizerische Spiel heran. Dominik MuUller
ist der erste, der dem Quodlibet die ausgepragten Ziige einer
Basler Stadtbihne leiht. Die Fastnachislaune ist in kurze Einakter

66



eingefangen. Spott und Satire leuchten aus geisireichen kleinen
Szenen. Zwei Preisausschreiben fiihren zu den ernsten Dramati-
kern der Basler Bihne, zu den Totentanzspielen Carl Albrecht
Bernoullis und den schwerblitigen, mit religidsen Lichtern
aufgehellten Mundartdramen Hermann Schneiders, die das
Quodlibet seit 1924 eines nach dem andern darstellte: «Dr Ba-
mert», «E Spiel vom Liebe Gott», «Mass», «Buchhalter Muller»,
«D'Féhri», «E klai Walttheater», «Rhygass-Balladen.

Das ,Theater im Dorfli’ hat nicht nur alte Spielgesellschaften
wachgerittelt und ihnen neue Aufgaben gestellt, es hat vor allem
eine Reihe begeisterter Theaterfreunde zur Schatfung eigener Biih-
nen angeregt. Es ist kennzeichnend, dass all diese Theatergrin-
der entweder Dramatiker (von Greyerz, Bihrer, Ruckhaberle, Zim-
mermann, Chamot) oder Spielleiter (Schmid, Durst) oder beides
zugleich sind. Es bewahrheitet sich auch hier im bescheidenen
Umkreis: der theaterbesessene Dramatiker wartet nicht, bis ihn
irgend eine BUhne auffihrt, er schafft sich sein Theater selber.

In Weggis grindete der Hotelier Andreas Zimmer-
mann 1915 sein Heimatschutztheater. Seit 1849 wird ziemlich
regelméssig gespielt. Sechs Sticke von Kotzebue weisen auf
den landlaufigen Spielplan. In den achtziger Jahren stellt sich
pUnktlich das bairische Volksstiick ein. Zimmermann spielt schon
als Sechsjéhriger mit, spéater ist er Uberall die freibende Kraft. Auf
seine Anregung wird im Hotel Schweizerhof eine BUhne eingebaut.
Mit dem bairischen «Liserl vom Schliersee» soll sie 1914 eroffnet
werden. Huggenbergers «<Em Bollme si bés Wuche» an der Ber-
ner Landesausstellung bringt dem Finfundvierzigjshrigen die ent-
scheidende Einsicht. Auf der Grenzwacht rundet sich das Bild
vom «Landsturmlitenant». Aus dem Allerwelistheater wird ein
Heimatschutztheater. Bauer und béauerliches Brauchtum der Leute
um den Vierwaldstattersee erhalten zum ersten Mal eine Stimme
im Chor der Heimatbihnen. Alle Spiele erobern sich die Bihne:
«Aelplerchilbi» (1916), «De Wittlign (1922), «De Patriot» (1923),
«De Tierbandiger» (1931), «Dr Adlerjdger vo Uri» (1938), «Zum
goldige Stérne» (1942). Ueber finftausend Auffihrungen haben
sie erlebt, der «Wittlig» wurde zudem ins Bernische und Bairische
ubersetzt.

In Glarus schuf sich 1923 der Gewerbelehrer Melchior

67



D Urst getreu nach Berner Vorbild sein Heimatschutztheater. Er
ist sein eigener Hauptdarsteller, Dramaturg und Spielleiter. Seine
Erfahrungen hat er in zahlreichen instruktiven Schriften niederge-
legt, vor allem in seinem Lehrbuch «Der Regisseur an der Volks-
bUhne». Mit unermidlichem Fleiss Ubersetzt er seit zwanzig Jah-
ren die besten Stiicke aus allen Mundarten und gelegentlich aus
dem Hochdeutschen in sein geliebtes Glarnerdeutsch. Dass die
Bohne mit dem anspruchsvollen Werk «Marie und Robert» er-
6ffnet werden konnte, zeigt, mit welchem Ernst man zu Werke
ging. An der Landesausstellung aber wollte man ,ghaue oder
gstoche’ mit einem reinen Glarner Stick glanzen. Ein Preisaus-
schreiben lockte die heimischen Talente aus ihren Schlupfwinkeln
heraus. Vier Stiicke konnten ausgezeichnet werden: «Die vum
Tannehof» von Schaagg Hofti, Glarus, «E tapferi Glarneri» von
Emmi Streiff, Schwanden, «Bargbluet» von Vital Huser, Nafels und
«Stills Wasser» von Chasper Hofti, ElImen. Gespielt aber wurde
ein Stick, das ausser dieser Reihe stand, «Beresina» von Georg
Thirer, dem 1943 als weiteres Werk des gleichen Dichters «Meisch-
ter Zwingli» sich anreiht, das eine Episode aus dem Leben des
Reformators in Glarus darstellen wird. Inzwischen hat Melchior
Dirst das Freilichtspiel «Ritter Kaspar Freuler und sein Haus» von
Landammann J. A. Miller in Néfels inszeniert. Neue Méglichkei-
ten kinden sich an. Auf dem Burghiigel bei der Fridolinskapelle
soll eine Glarner Freilichtbithne erstehen, fir die Georg Thurer
eine Reihe von Spielen zu schreiben verspricht: «Sankt Ursus stand
ufl» steht fir den Sommer 1943 in Aussicht, ein Glarner Totentanz
soll folgen.

Das Théatre vaudois ist die einzige Mundartbihne der
welschen Schweiz. Es wurde 1915 vom Schauspieler und BUhnen-
schriftsteller Marius Chamot gegrindet und spielte bis 1930
jahrlich ein neues Werk seines Griinders und jedes Spiel minde-
stens finfzig Mal, in Lausanne, in der welschen und gelegentlich
in der alamannischen Schweiz. Im Sturm der franzésischen Revo-
lution haben unsere welschen Mitlandsleute ihre Mundarten lei-
der aufgegeben. Sie befleissen sich seitdem, ein moglichst kor-
rektes Franzésisch zu sprechen. Um so verdienstvoller ist das
Wirken der Waadtlander Mundartbihne, die den Lausanner Dia-
lekt spricht und uraltes Sprachgut in die Gegenwart rettet. So ge-

68



winnt das Théétre vaudois Uber die Unterhaltung hinaus, die seine
Komddien dem Volke bringen wollen, hohe kulturelle Bedeu-
tung. Dargestellt werden vor allem béuerliche Volkstypen. Ge-
spielt wird im Stile des realistischen Volksstickes. Die Komik
wéchst mehr aus dem Wort als aus den Charakteren und der Hand-
lung. Als beste Werke gelten «Le meidze» (Der Quacksalber) und
«Rapiats» (Der Geizhals). Am meisten gespielt wurde das Solda-
tenstiick «Jean Louis aux frontieres», das die Erlebnisse eines
waadtldnder Soldaten wahrend der Mobilisation 1914/18, insbe-
sondere seine Begegnungen mit Kameraden der welschen und
italienischen Schweiz schildert.

Jakob Bihrer hatte schon 1912 energisch die Bildung
einer schweizerischen Berufsschauspieler-Truppe gefordert. Der
Plan misslang. Als er sich fir die Auffihrung des besten Mundart-
stiicks, fir Paul Hallers «Marie und Robert» einsetzte, erklarte
Otto von Greyerz, sein Heimatschutztheater sei der Darstellung
des psychologisch anspruchsvollen Werkes noch nicht gewachsen,
das Berner Stadttheater lehnte ab, weil es keine schweizerische
Darsteller aufzuweisen habe. So grindete der Dramatiker kurz
enfschlossen zusammen mit August Schmid das Laien-Ensemble
der Freien BUhne, die Zirich als Standort wahlte. Seine Hei-
mat ist nicht die Stadt Ziirich — wo die Freie Bihne tatséchlich
nie recht Fuss zu fassen vermochte — wie Bern fir das Berner oder
Glarus fur das Glarner Heimatschutztheater, sondern die gesamte
deutschsprechende Schweiz, deren Stadte und Dérfer regelmassig
besucht werden. Seine Sprache ist kein ausgesprochenes und
kultiviertes Zurititsch; der Schaffhauser Jakob Biihrer und der Thur-
gaver August Schmid erstreben als Regisseure einen Uberall ver-
standlichen Mischdialekt. Der Spielplan weist Werke der verschie-
densten Stilarten auf vom archaischen Urner Spiel vom Tell bis zum
psychologisch fundierten Sittendrama. So erscheinen nebeneinan-
der die urtimlichen alten Schweizer Spiele, die Caesar von Arx
erneuerte («Der verlorne Sohn» von Hans Salat, «Der Totentanz»
von Johannes Kolross, «Die Comedia von den beiden Eheleuten»
von Tobias Stimmer), die Satiren von Jakob Biihrer («Das Volk der
Hirten») und Richard Schneiter («Der roslirote Krédhenvogel»), die
aus der Spott- und Lachlust des alten Fastnachisspiels leben und
dem Cabaret Cornichon den Weg bereiten, die Mundartlustspiele

69



und -Dramen von Jakob Bihrer, Richard Schneiter («Wer erbi?»,
«Géttliche Gerechtigkeit», «Der wahre Jakob», «De Steinerjogge-
lin), Albert Jakob Welti («<Mordnacht», «Summerfahrt»), Caesar von
Arx («Vogel friss oder stirb»n), Paul Schoeck («Tell»). Dazu kom-
men eine Reihe hochdeutscher Dramen schweizerischer Autoren,
«Der Ahne» von Meinrad Lienert, die Marchenspiele «Die Prinzessin
und der Schweinehirt» und «Hanswurst, Tod und Teufel» von Ri-
chard Schneiter und «General Sutter» von Caesar von Arx. Alle
Darsteller sind Laien. Trotzdem trégt die Freie Bihne mannig-
fache Zige einer berufsmassigen Schauspieler-Truppe: die Bevor-
zugung eines stadtischen Mischdialektes an Stelle einer lokal aus-
gepragten Mundart, die Bildung eines Spielplans, der Werke der
verschiedensten Stilarten aufnimmt, die routinierte Art der schau-
spielerischen Darstellung, der Drang zum Wanderkomédiantentum
und schliesslich die Vergitung der Spielleistung durch ein wenn
auch bescheidenes Entgelt. So vollzieht sich in Zirich, vorberei-
tet durch die aufgelockerte und weltlaufige Art der im Stadtvolk
nicht verwurzelten Freien Bihne der Uebergang vom Volkstheater
zur schweizerischen Berufsbihne, die sich im Cornichon-Ensemble
zum ersten Mal auch finanziell zu behaupten vermag. Wie einst
die Freie Bihne die besten Werke des Dramatischen Vereins auf-
griff und weitertrug, so sind es nun die Professionellen, die das
Spielgut der Volksbithnen iibernehmen und glanzvoller und ge-
wandter darbieten, wodurch sie die alteingesessenen Theaterlieb-
haber in nicht geringe Verlegenheit bringen. Diese neue Lage,
die sich seit einem Jahrzehnt immer eindricklicher abzuzeichnen
und auszuwirken beginnt, ruft einer Besinnung auf die beson-
d e re n Aufgaben des Volks- und Berufstheaters. Sie lage in Zi-
rich vielleicht in der konsequenten Fihrung einer Heimatbiihne,
die so ausgesprochen zircherisch wére wie das Berner Heimat:
schutztheater bernisch ist. Jakob Bihrers Forderung aber nach
einer schweizerischen BerufsbUhne scheint sich auf dem Umweg
uber die Freie Buhne Zirich allméahlich zu erfillen.

Die Zircher Landesausstellung.

Ofto von Greyerz, dem Grinder des bodenstandigen und
kunstgerechten Volkstheaters zu Ehren hat die Landesausstellung
1939 in Zirich ihre Laienspielzeit mit «'s Schmocker Lisi» eréffnet.
Das fréhliche Spiel, in dem das derbe und frische Landkind in die

70



Stadt kommt, den wiirdigen Herren den Kopf verdreht und dann
mit seinem Tambour wieder auf den Bauernhof zurickkehrt, gleicht
ein wenig dem Gastspiel der Heimatbihnen im Landi-Theater.
Da kamen ein gutes Dutzend meist landliche Spielvereine in das
grosse Zirich, ergétzten das verwdhnte Stadivolk durch die herz-
hafte Art ihrer natirlichen Spielkunst, um nach kurzen Wochen
wieder zu entschwinden. Was hatte das heimattreue Volkstheater
an der grossen Landesschau zu zeigen? Die ganze Eidgenossen-
schaft vom Tell bis zum Totentanz der Gegenwart. Die Brunner
spielten Paul Schoecks «Tell», prachtvoll die knorrigen Typen in
ihrer gespannten Verhaltenheit, in ihren ungebérdigen Ausbriichen
und ihrer urtimlichen Mundart. Die Sarner brachten das «Bruo-
derchlausespyl» von Oskar Eberle, das in bunten Bauernhelgen den
Familienvater und Ratsherrn, den Mystiker und Staatsmann darzustel-
len versucht. Im «Clau Maissen» von Maurus Carnot, den die Somvi-
Xer BUuhne aus Truns in ihrem wohlklingenden Oberlander Roma-
nisch deklamierte und mit grossartiger Grandezza darstellte, kampft
mitten in der Zeit des aristokratischen Regiments — um 1670 — mit
elementarer Leidenschaft ein Mann des Volkes gegen die volks-
fremden Machthaber, wird aber vom eigenen Lande verstohen. Die
Zuger zeigten an ihrem Kantonaltag «Der schwarze Schumacher»
von Theodor Hafner, ein zweites Spiel aus der Zeit der Adelsherr-
Schaft — um 1735 —, in der ein Verteidiger der Volksrechte an den
franzésisch gesinnten Staatsmagnaten zerbricht. Die Zeit der Fran-
Zosenherrschaft in der Schweiz ist der erregende Hintergrund der
biuerlichen Tragodie in Iberger Mundart «Der Schéllechiing» von
Meinrad Lienert. Der Rosshirt Felixi Rychmuoth schellt mit Trei-
theln die jungen Burschen aus den Tatschhiusern heraus, zieht mit
thnen nach Schwyz, setzt die verwelschte Regierung ab und will
in Rothenturm sich kampfend den Franzosen stellen. Verrat in
den eigenen Reihen treibt ihn und seine Freunde in die Berge zu-
Hick, ihn und sein Mariannli in den Tod: ein Spiel wilden ur-schwei-
2erischen Freiheitsdranges, geschrieben in einer Mundart von un-
Srschopflicher Bildkraft, mit leidenschaftlicher Vehemenz darge-
Sellt durch die Luzerner Spielleute. Nicht weniger als drei Werke
fihren in die Zeit Napoleons und gestalten das Russland-Erlebnis.
“Im Aargéu sind zweu Liebi» von Adolf Haller mit Musik von Ro-

ert Blum, dargebracht vom Gemischien Chor Baden, ist ein Sing-

"



spiel mit alten Volksweisen. Ein Bauernbursche zieht mit nach
Russland, findet nach seiner Heimkehr die reiche Anni mit einem
andern verheiratet und erkennt erst jetzt seine tielere Neigung zu
einem armen Madchen. Starker im Russlanderlebnis verankert ist
«Beresina, es Spyl vum Thomas Legler und siner Allmei» von Ge-
org Thirer, mit Sorgfalt betreut vom Heimatschutztheater Glarus:
das Werk eines Dichiers, der zum Dramatiker erst werden muss.
Zwar beherrscht er seine Glarner Mundart, die ihm unter der Hand
herrlich aufblUht, zwar modelt er lebendige Gestalten, zwar schafft
er Stimmung und Atmosphére, zwar durchsetzt er das ernste Ge-
schehen mit heiteren Klangen, aber wie ein Epiker breitet er viele
Motive und Stoffgruppen behaglich aus. Die Kunst der dramati-
schen Kristallisation des Stoffes wird Georg Thirer aber ohne Zwei-
fel noch lernen und dann erhalt das Glarner Heimatschutztheater
den Dichter, den es sich seit langem sehnlich wiinschte. Den Stoff
zu «Vogel friss oder stirb» hat Caesar von Arx in Erzdhlungen
Gotthelfs gefunden und das halbe Idiotikon gepliindert, um die
Mundart zu wirzen. Alle ledigen Burschen sind aufgeboten, um
mit Napoleon in den Krieg zu ziehen. Der Vater will nicht, dass
der eigensinnige Bub die gschaffige Magd heiratet und schickt
ihn auf Brautschau. Das Kind der Magd aber stellt vor Gericht den
Vater zur Multer. Die Bauernkomddie, die in der Unverfroren-
heit der Kindergeschichte und in der Derbheit des Ausdruckes
an gewisse bairische Bauernschwénke erinnert, wurde von einer
stadtischen Spielgemeinde, der Freien Bihne Zirich aufgefUhrt, die
ausserdem mit dem éltesten Zircher Volksstick aufwartete, dem
bidermeierischen «Vikarin, den der Dramatische Verein siebzig
Jahre zuvor aus der Taufe gehoben hatte. Von Martin Usteri, dem
Verfasser der «Vikarin-ldylle stammt das Lied «Freut euch des
Lebens», Worte, mit denen Josef Reinhart sein Volksliederspiel
aus der spaten Biedermeierzeit Uberschrieb und das die Solothur
ner Liebhabertheater-Gesellschaft und Trachtenvereinigung mit-
einander darstellten. Aristokraten, die sich in die Herrlichkeite
der alten Ambassadorenzeit zuriicksehnen und fréhliches Jungvolk
des aufstrebenden Birgertums sind ergoétzlich gegeneinander ge”
fohrt. Die drei Auffithrungen des Berner Heimatschutztheaters fih”
ren aus der Mitte des 19. Jahrhunderts in die Gegenwart. Hinter”
grund des «Schmocker Lisi» ist der Hardépfelkrawall von 1855

72



Es lebt wie Reinharts Singspiel vom Gegensatz Aristokratie-Bau-
erntfum. «Hansjoggeli, der Erbvetter» von Simon Gfeller fihrt be-
hibig und humorvoll in die bauerliche Welt Gotthelfs. Es ist das
klassische Werk des Berner Heimatschutztheaters und das Meister-
stick ihrer Darstellungskunst. Mitten in die Gegenwart und mitten
in den Disput um unser Volkstheater fihrt das dritte Stiick der
Berner, «Theater im Dorf» von Emil Balmer, in dem die Theater-
seligkeit unserer hundert und aberhundert Dramatischen Vereine
lachelnd angeprangert wird. Das Heimatschutztheater Weggis
zeigte seinen Uber tausend Mal gespielten «Wittlig» mit dem un-
verganglichen Motiv vom Vater und Sohn, die um die gleiche
Frau werben. Das Winterthurer Liebhabertheater spielte Alfred
Huggenbergers « E Verlobig Uber de Wille », die Geschichte
Heiris, der um die Tochter wirbt, aber die Mutter liebenswirdiger
findet und heiratet. «'s Miindel» von Emil Sautter, das der Dra-
matische Verein auffihrte, versucht das Thema der ungetreuven
Verwaltung von Miindelgeldern lustspielartig zu meistern. Tiefer
schirft Richard Schneiters «De Steiner Joggeli», den die Spielge-
Mmeinschaft Winterthur zeigte. Der reiche Sagereibesitzer Glattli
hat den Steiner Joggeli um Braut und Heim gebracht. Nach Jah-
ren der Auswanderung ist der Joggeli zurickgekommen. Aber
®r racht sich nicht fiir das erlittene Unrecht. Im Sonnenstrahl sei-
Ner Gite taven die verstockten Sinder auf und beginnen rechtzu-
tun: ein Triumph des guten Herzens iiber die Machte der Fin-
sternis. Die Basler bringen, kurz vor Beginn des zweiten Welt-
k"ieges zwei Spiele vom Tod. Im «Stellvertreter» von Carl Albrecht
Bernoulli, von seiner Tochter Eva in Szene gesetzt, tritt der Tod
in eine vornehme Basler Gaststatte und holt den jungen Gelehrten
Von der Tafelrunde. Gespenstisches irrlichtert schauererregend in
den Alltag. In Hermann Schneiders «Rhygassballade», die das
Quodlibet am letzten Friedenstag auffihrt, tritt der unheimliche
Cast in eine Pinte der Altstadt, in der Schiffleute und Fischer sich
treffen, Der alte Féhrmann protzt mit seiner Kraft. Er will es noch
®inmal mit der jungen Liebe versuchen. Eine Hochzeitsfeier wird
fasch und laut ins Werk gesetzt. Aber der schwarze Gast setzt
Sich mit an den Tisch und holt sich den auf seine Kraft Vertrauen-
®n. Reale und magische Elemente durchdringen sich geheimnis-
Voll. Soweit spannt sich der Bogen — von den Fischern und Fahr-

73



leuten am Vierwaldstéttersee, in deren Mitte wie ein Lichtgott der
Befreier Tell erscheint bis zu den Fischern und Fahrleuten am
Rhein, zu denen der schwarze Wiirger sich an den Tisch setzt.
Der Basler Paul Schoeck erblickt in der heroischen Landschaft der
Urschweiz den Erwecker der lebendigen Eidgenossenschaft, der
Basler Hermann Schneider begegnet in der verrauchten Pinte am
Rhein nur dem Tod.

All diese Spiele sind — der «Vikari» natirlich ausgenommen —
zwischen der Berner und Zircher Landesausstellung, zwischen
zwei Weltkriegen entstanden. Keines ist denkbar ohne das befeu-
ernde Beispiel des Berner Heimatschutztheaters. Otto von Grey-
erz hat die Atmosphére geschaffen, in der das wirklichkeitsfreu-
dige schweizerische Volkstheater emporblihen konnte. Wie hat
sich der Stoffkreis seit jenen harmlosen Schwéanken vor der Berner
Ausstellung geweitet und vertieft; geweitet, indem die Dramatiker
die ganze eidgendssische Geschichte sich zu eigen machten und
dariber hinaus auch das religiése Erlebnis zu gestalten versuchten
— vertieft, indem sie die Mundart die Biirde seelischer Lasten,
Erschitterung, Verzweiflung und Erlésung tragen lehrten. Die
Mundart hat dem hohlténenden vaterlandischen Spiel echte,
menschliche, kraftvolle Téne gegeben. Sie hat die Gefahr des
rUhrseligen Predigertons Uberwunden, glaubig und wahrhaftig, fein-
fohlig und ergriffen vom religiésen Erlebnis zu zeugen begonnen.
Die Mundartbiihne hat uraltes Sprachgut erlauscht und wieder zum
Klingen gebracht, das die letzten lebenden Sprecher im-Begriffe
waren mit ins Grab zu nehmen. Im Waadtland (Chamot, Ramuz),
im Bernbiet (von Greyerz, Gfeller und die Heimatschutzdichter),
in der Innerschweiz (Lienert, Schoeck, Maria Ulrich), in Glarus
(Thirer), in Solothurn (Reinhart, von Arx), in der Ostschweiz (Hug-
genberger, Schneiter), in Zirich (Korrodi, Welti), in Basel (Bernoul-
li, Schneider) ist die Mundart zur Dichtersprache geworden.

Die Spielschreiber missen erkennen lernen, dass nicht die Al
lerweltsmundart, sondern der landschaftlich individuell ausgepréag-
te Dialekt die Sprache der kiinftigen Heimatdichter sein wird, mé-
gen billige und erfolgreiche Schwinke noch so beflissentlich mit
der Gassen- und Wirtshaussprache sich begniigen.

Freilich fehlt im Spielplan der Heimatbihnen viele Male die
ausgesprochen dramatische Gestaltungskraft. Die Freude am

74



Mundartklang verlockt allenthalben zu langatmigen Aussprachen
und weit ausholenden Expositionen. Vielfach sind die Sticke
noch Uberlastet mit zahlreichen Nebenfiguren und Nebenhand-
lungen. Statt eines einzigen schlagkraftigen Motivs werden zwei
und drei und vier Spielmotive zugleich aufgegriffen und auf eben-
sovielen Geleisen bald vorwértsgeschoben und bald wieder ver-
gessen. Es feh|t — soll man sagen Gott sei Dank? — die leichte
Hand der Routine, mit der ein paar Schwankschreiber rasche und
billige Lorbeeren ernten. Dafir finden sich ausgezeichnete An-
sdtze der Charakterisierung verschiedener Volkstypen bei den
Dramatikern, den Spielern und Spielleitern, die oft mit grosser Sorg-
falt Stiicke Uberdenken, ihre Spieler geschickt zu bilden und zu
fOhren und manchmal auch ftrefflich zu kleiden wissen. Freilich
ist das Mundaristick heute nicht mehr, wie einst, das alleinige Wir-
kungsfeld der Volksschauspieler. Seit einem Jahrzehnt ist ein
schweizerischer Schauspielerstand im Werden, dem die volkstim-
liche Wirkung der Mundartsticke nicht entging und darum oft ge-
nug bedenkenlos das Volkstheater auspliinderte und die Volks-
schauspieler ratlos zurickliess.

So haben die Heimatbihnen und ihr Hauptverfechter Otto von
CGreyerz zum ersten Mal seit dem 16. Jahrhundert wieder einen
wesenhaft schweizerischen Spielplan in der Volkssprache geschat-
fen. Zum ersten Mal bildet sich ein eigener, ein realistischer
schweizerischer Theaterstil, der Sprache, Schauspieler, Kostim und
Szene zugleich erfasst. Dichter und Darsteller zeigen sich immer
grosseren Ansprichen gewachsen. Die Heimatbithnen haben in
einem Vierteljahrhundert Vorbildliches geleistet. Zahlreiche Dra-
matische Vereine, die sich bisher in bairischen Liserln und Hiasin
oder Berliner Schwénken nicht genug tun konnten, beginnen zu
ahnen, was schweizerisches Theater dem Volke bedeuten kénnte.

c. Die Volksspiele.
Erneuerung des Volksspiels.

Im Sommer 1922 spielten Marburger Studenten im Grossmin-
ster in Zirich und anderwarts ein altes Mysterium von Adams und
Evas Sindenfall und ihrer Vertreibung aus dem Paradies. Orgel-
klinge, Chorlieder, Kerzen im verddmmernden Dom. «Das Spiel
Oriff ans Herz und als der Tod iiber die gefallenen Stammeltern

75



an die Treppe frat, kommendes Leid und Sterben den Nachfahren
kindend und dann langsam und schweigend im Dunkel ver-
schwand, da spurte wohl jeder, dass uns Heutigen diese alten
Spiele noch mehr sagen kénnen als gemeinhin angenommen
wird» (Wilhelm Zimmermann in: Neue Zircher Nachrichten, 19. 8.
1922). Art und Auffihrung des Spiels stehen gegen die gewohnie
Theaterpraxis. Ungewohnt ist der Spielraum, der Verzicht auf
jegliche Ausstatfung, die Schlichtheit des Textes und die strenge
Form der Darstellung, die weitab liegt von der psychologisieren-
den naturalistischen Spielart der landldufigen Berufs- und Volks-
bihnen. Damit ist das ganze Programm des Volksspiels gegeben
mit der einzigen Ausnahme, dass es nicht beim Erneuern alter
Spiele bleiben kann, sondern, dass aus ihrem Geiste unsere Zeit
das neue Spiel sich erst schaffen muss.

Im gleichen Jahr noch erschien Gottfried Haas-Berkow aus
Stuttgart mit seiner Truppe und spielte in der Kirche Zirich-Ober-
strass ein Paradeisspiel, ein Christgeburtsspiel, Theophilus, den
,Faust’ des Mittelalters und einen Totentanz. Rudolf Jakob Welti
rohmt (in der Neuen Zircher Zeitung 1922 Nr. 1607) den «dis-
ziplinierten Sprechstil, der klar und deutlich die schlichten Text-
worte formt» und «die rhythmische Gebéardensprache, die mit ein-
fach edlen Gesten grosse Wirkungen erzielt.» Erich Eckert kommt
1923 Uber unsere Grenzen und zeigt iberall alte und selbstver-
fasste Mysterien. Er versucht, sich in Beckenried festzusetzen und
von hier aus das christliche Theater zu erneuern.

Muss hier nicht auch daran erinnert werden, dass die Salzbur-
ger Festspiele urspringlich als Mysterienspiele gedacht waren,
als Max Reinhardt 1919 in der Franziskanerkirche das Weihnachts-
spiel von Max Mell zu spielen versuchte, um dann am 22. August
1920 den «Jedermann» vor dem Dom zu inszenieren? Das mittel-
alterliche und — mit dem «Welttheater» — das barocke Mysterium
waren damit sozusagen hoffdhig geworden. Finf Jahre spater
spielte Alexander Moissi den Jedermann an einem Juli-Nachmittag
vor der Luzerner Hofkirche.

Auch die Erneuerung franzésischer mittelalterlicher Spiele durch
Henri Ghéon blieb nicht ohne Wirkung auf die Schweiz. Schon
1921 spielten Schiler des Kollegiums Saint Maurice seine «Farce
du Pendu Dépendu», die spater als «Die Wallfahrt nach Compo-

76



stella» deutsch erschien. Ghéon wohnte dieser AuffGhrung bei.
Sein Besuch im Wallis regte ihn zur sakralen Militdrtragédie «Saint
Maurice ou I'Obéissance» und zum Heiligenspiel «La merveilleuse
Histoire du jeune Bernard de Menthon» an. Sein Spiel von der
Teufelsbricke «La parade du Pont au Diable» gestaltet eine bre-
tonische Legende, die mit der Sage der Urner Teufelsbricke véllig
Ubereinstimmt. Kein Wunder also, wenn ein Schweizer, Karl Fry
in Truns, die Spiele Ghéons ins Deuische ibertrug, erstaunlich
aber, dass sie nicht in der Schweiz, sondern in Berlin gedruckt
wurden.

In Deutschland war 1919 der Biihnenvolksbund gegrindet wor-
den, der eine Erneuerung der gesamien Bihnenkunst aus christ-
lichem Geiste erstrebte und die theoretischen und praktischen
Grundlagen fir das neue Volksspiel legte, das in schroffem Ge-
gensatz zum Ublichen Vereinstheater sich entwickelte. Auch diese
Krafte blieben nicht ohne Einfluss auf die Schweiz. Sie fihrien
am Anfang der Dreissiger-Jahre zu einer Reihe von Laienspielkur-
sen von Ignaz Gentges. Katholische und reformierte Kreise wur-
den von dieser Spielkunst ergriffen. Von Bern aus setzte sich die
Volksspieltruppe Heinrich Fuldas, von Luzern aus die Gesellschaft
fir Theaterkultur fir diese instruktiven Lehrgénge ein, gegen die
sich aber im gleichen Atemzug der schweizerische Anspruch er-
hob, dem die fremden Lehrmeister zu wenig gerecht wurden.

Schwerer erfassbar sind die Anregungen, die von Werken der
Griechen und Rémer ausgingen, die Ettore Romagnoli seit 1914 in
ltalien — in Paestum, Syrakus, Ostia — in Szene sefzte und die
Zu einer Wiedergeburt des nationalen Freilichttheaters in ltalien
tGhrten,

Auch die schweizerische Bewegung des Volksspiels setzt mit
Siner Erneuerung alten Spielguts ein. Hans Reinhart schrieb das
Sankt Galler Weihnachtsspiel aus dem XIll. Jahrhundert ins Hoch-
deutsche und in die Mundart um und spielte es zuerst, was aus
Grinden der Stilbildung bezeichnend ist, in der abstrakten Thea-
terform des Schattenspiels. Caesar von Arx bearbeitete drei alte
Schweizer Spiele. Franz Alfred Herzog und Hermann Ferdinand
Schell erneuerfen den Luzerner Verlornen Sohn von Hans Salat.
Otto von Greyerz gab das «Weinspiel» von Hans Rudolf Manuel
eu heraus und fihrte es auf. Nold Halder und Oskar Eberle

77



forderten das Alte Urner Spiel vom Tell wieder auf die Biihne.
Karl Gotthilf Kachler spielte mit seinen Basler Studenten den «Tell»
in der Ziircher Fassung Jakob Ruefs, die «Gouchmatt» von Pamphil
Gengenbach und «Lucretia und Brutus» von Heinrich Bullinger.
Fridolin Hefti schrieb nach Scheiben-Spriichen Niklaus Manuels
den «Berner Totentanz». Kurz und gut, manches von dem, was
spielbar und wirksam schien, trat neu ins Licht. Aber all das war
nur ein tastender Beginn, denn Uberall erhob sich die Forderung,
dass es beim Erneuern alter Texte nicht bleiben dirfe, sondern
Neues und Zeilgemasses geschaffen werden misse. Drei Texi-
sammlungen sind Zeugnis dieser Spielfreunde: die ,Spielbiicher
der Bekrénungsbruderschaft Luzern’ seit 1931, die ,Reihe schweize-
rischer Volksspiele’, die Fridolin Hefti+ und Georg Thirer seit
1934 herausgeben und die ,Schweizer Laienspiele’, die Heinrich
Fulda und Heinrich Hellstern seit 1939 erscheinen lassen.

Das alte schweizerische Volksspiel hat nie individuelle Pro-
bleme dargestellt. Es brachte weder Familienschwénke noch Fa-
milienrGhrsticke auf die Buhne. Fastnachiliche Satiren, politische
und religiése Spiele fiihrten zum Ideendrama. Als man da und
dort anfing, altes Spielgut zu erneuern, da massen es manche Kri-
tiker an der Schneiderelle ihrer naturalistischen Dramenlehre. Pres-
se und Publikum vermerkten die ,Naivitat’ und ,Treuherzigkeit’ die-
ser alten Spiele, weil man im Zeitalter der Seelenzergliederung
auch im alten Spielgut zunachst nur der psychologischen Treuve der
Menschenschilderung nachspirte. Die alten Spielschreiber zer-
gliedern keine Seelen. Sie lassen die Ideen jener Zeitenwende
vom Mittelalter zur Renaissance gegeneinander zum Kampf an-
freten. Es sind Streitspiele um gute Sitten, um den rechten Glau-
ben, um schweizerische Soldatenehre, um die wahre Staatskunst.
Die Spielfiguren sind selten Menschen von ,Fleisch und Blut"
Sie sind personifizierte Kréfte ihres Jahrhunderts. Da man im Welt-
krieg den Zusammenbruch des aufgeklérten und hochgelehrten
birgerlichen Zeitalters erlebte, besann sich die Jugend zunachst
auf die formal einfachen Typenspiele, die in lapidarer Form den
Sinn des Lebens und Sterbens kiindeten. Und da man grosse
Gedanken in einfacher Form ebensogut oder besser aussprechen
kann als in philosophischen Walzern, ergab sich von selber die
Strenge des Sprech- und Darstellungsstils und die Abstraktion des

78



Raums. Die «Stilbihne» entstand und stellte sich in kémpferischen
Gegensatz zur lllusionsbithne. Dieses sichtbarste Zeichen der Er-
neuerung wurde allenthalben Ubernommen, wo man zeigen woll-
fe, dass man ,mit der neuen Zeit' gehe. Die Radume verwandelten
sich. Die seit langem eingebirgerten, vaterldndischen Spiele zeig-
ten sich bald im neuen Gewand, indes die neu entstehenden Ge-
meinschaften, die Mysterien auffUhrten, sich von Anfang an gegen
die lllusionsbihne im Saal und im Freien stellten und nach monu-
mentalen Formen strebten. Das neue Raumgefiihl, das in der Ar-
chitektur zum Verzicht auf jede Art von schmickendem Beiwerk
und damit zur Sachlichkeit eines konstruktiven Stils fUhrte, stellte
die Volksspiele in Gegensatz zu den Auffihrungen der drama-
tischen Vereine, die in Wirlshaussilen oder in eigenen Bihnenbau-
ten lebten, mit Vorliebe ins Freilicht. Man spielte auf Stadf- und
Dorfplatzen (Schwyz, wo die Fastnachtsspiele schon 1858 neu er-
standen, Stein am Rhein, Locarno), in Parks (Interlaken, Gentf,
Inselparkspiele Luzern), in alten Burgen (Ruine Resti ob Meiringen,
Schlosspiele Lausanne), vor Kirchen (Luzern, Fryburg, Einsiedeln,
Bern, Basel). So war, neben der Erneuerung alter Texte und da-
mit der Literatur eine zweite Quelle der neuen Spielkunst, diesmal
aus dem architektonischen Erlebnis, erschlossen. Der strenge Stil
des Textes und der monumental wirkende Raum in der Natur oder
vor Architekturen fiihrte zwangslaufig zur dritten und nicht minder
entscheidenden Spielkraft: zu einem erhabenen Sprech- und Dar-
stellungsstil und damit zu einer neuen Sinngebung des Kostims
und des Requisits. An Stelle der zufdlligen naturalistischen Szene
treten Raum und Farbe als Symbole iberzeitlicher Méachte. Ein
Rathaus ist nicht mehr nur irgend eine Theaterdekoration, es wird
zum Symbol staatlicher Macht, der Dorfplatz zum Symbol der
Volksgemeinschaft, die Kirche zum Symbol des Himmels. Der
Geistliche, Uber dessen Menschlichkeiten das naturalistische Spiel
so gerne stolperte, wird wieder zum Priester und damit zum Miti-
ler zwischen Gott und Mensch, ein Kaiser oder Landammann zum
Prinzip der Staatsordnung, ein Madchen oder Jingling ist mehr als
das Friulein oder der Herr Meyer vom Nachbarhaus, sie werden
Zum Sinnbild der Lebenskraft und Lebensblite. Der Teufel braucht
nicht mehr ein griesgramiger Herr im dunklen Anzug zu sein oder
ein Mephisto im spanischen Maéntelchen. Er ist schwarz, seine

79



Horner werden wieder sichtbar; die Maske stellt ihn im Einsiedler
«Welttheater», in Luzern in «Jedermann» und «Passion» wieder als
Démon und damit als Prinzip des Bésen dar. Damit soll die Er-
rungenschaft des psychologischen Dramas, das nichts anderes als
ein neuves Kostum des unsterblichen Mimus ist, in keiner Weise
herabgesetzt werden. Es wird lediglich der Anbruch einer neuen
Zeit in der Wiederkehr des magischen, also des metaphysischen
Theaters festgestellt. Und damit freilich soll dem magischen Thea-
ter in der geistigen Ordnung der Werte wieder jener Rang ein-
gerdumt werden, der ihm in einem Zeitalter gebihrt, das allen Re-
lativismus Uberwinden muss, wenn es das Chaos meistern will. Das
magische Theater kindigt an die Riickkehr zu Goft, mégen die
,Gottlosen’ aus allen Feuerschlinden der Welt noch so sehr Grau-
en und Vernichtung schleudern.

Die erneuerten und neuen Spielgemeinschaften umfassen Grup-
pen mit einigen wenigen bis einigen hundert Darstellern. Sie
spielen Werke ernster und heiterer Art, die sich bewusst in den
Dienst vaterlandischer, jahreszeitlicher, sozialer oder religiéser Ide-
en stellen. Sie Uberlassen den Schwank und das RUhrstick den
Dramatischen Vereinen und jenen Komédiantentruppen, denen
die Mimen — theatergeschichtlich ausgedriickt, die Harlekine —
Rudolf Bernhard und Fredi Scheim das Geprdge geben. Echte
Volksspiele kénnen meist nur in grosseren Zeitabschnitten wieder-
holt werden. Schon Gottfried Keller hat Abstdnde von finf zu
fint Jahren gefordert. Einsiedeln und Luzern — Luzern mit sei-
ner Passion seit dem 15. Jahrhundert — halten sich daran, andere
Spielgemeinden fUhren ihre Werke in kirzeren Zeitabstanden auf.
Waéhrend Altdorf und Interlaken nur den «Tell» auffGhren, zeigt
Meiringen jedes Jahr ein neues Werk. Alle diese AuffGhrungen
sind indes keine Festspiele, die anlasslich eines jahrlich im
Kalender wiederkehrenden Feiertages oder einer in grosseren
Zeitabstanden wiederkehrenden Gedenkfeier sich einstellen. Die
Uebernahme gewisser «Festspielelemente» im Aufbau der Stiicke,
im Darstellungsstil, in der Verwendung der Mittel — instrumen-
tale Musik und Chére, Aufziige und Tanze, reiche Ausstattung und
reprasentative Bauten — haben vieltach dazu gefihrt, auch sie
Volksspiele zu nennen. So nannten sich die Einsiedler «Welt-
theatern-AuffGhrungen urspringlich richtig und einfach ,Geistliche

80



Spiele’ und erst seit 1937 irrefiihrend ,Festspiele’. Gerade in der
Schweiz, wo das Festspiel als das reprasentative nationale Theater
zu gelten hat, sollte man die vom Ausland Gbernommene Mode,
jede grossere AuffUhrung als ,Festspiel’ zu bezeichnen, nicht mit-
machen, erst recht nicht aus bloss propagandistischen Grinden.
Die Inflation des Begriffs fihrte in den letzten Jahren so weit, dass
man Zirkus- und Filmvorfiihrungen ebenso wie eine Reihe von
besonders sorgfaltig vorbereiteten Repertoirsticken der stidtischen
Buhnen als ,Festspiele’ bezeichnete.

Die heimatlichen Volksspiele.

In der alamannischen Schweiz haben die vaterlandi-
schen Festspiele um die Jahrhundertwende eine Reihe von Volks-
spielgemeinden erstehen lassen, die ohne festlichen Anlass vater-
léndische Dramen aufzufithren begannen. Die meisten dieser Ge-
sellschaften sind kaum ein paar Jahre alt geworden. Langer be-
haupten sich die Tellspiele in Altdorf und Interlaken und die Hei-
matspiele in Diessenhofen und Meiringen.

In der Geschichte der Altdorfer Tellspiele zeichnen
sich in den vierzig Jahren ihres Bestehens drei Spielzeiten ab. 1899
bis 1913 wurde in einer grossen Holzhitte unter der Leitung eines
auslandischen Regisseurs im historischen Stil der Meininger ge-
spielt. 1925 wird das neue steinerne Tellspielhaus eingeweiht. Der
Schweizer Otto Bosshard {ibernimmt die Leitung. Ein geméssigter
Realismus versucht, zwischen Naturtreue und Stilisierung die Wage
zu halten. Beide Spielzeiten — die zweite durfte kaum schon zu
Ende sein — sind gekennzeichnet durch den Eifer, es im Darstel-
lungsstil den Gepflogenheiten der Berufsbithne gleichzutun. Den
Anfang der dritten Spielzeit erleben die Altdorfer in der Fremde,
an einem Gastspiel in Budapest im Frihjahr 1939, wo sie zum er-
sten Mal sich ins Freilicht wagen; in der Fremde lernen sie die
ureigenste schweizerische Volksspielart kennen. Auf dem ROUtli
Spielten die Urner am zweiten Bundesfeiertag die Schwurszene aus
Schillers «Tell». Auf dem Ritli spielten die Schwyzer das Ur-
Ner Spiel vom Tell: das Freilichispiel, das Urschweizerspiel, das
Bundesspiel. Zwei Dramatiker begegnen sich auf dem Rutli, der
Schwabe und der Urner, und zwei Theaterepochen. Der neue Ur-
Ner Tell aber wird aus dem alten Urner Tell erstehen. Das Urner
Volk wird den Weg zum schweizerischen Volksspiel finden, spat

81



vielleicht, aber was verschlagtsl? Auch Schiller wurde in Altdorf
neunzig Jahre nach Weimar und Zirich und siebzig Jahre nach
Kussnacht am Rigi entdeckt.

Wohnt der «Tell» zu Altdorf zwar auf klassischer Statte, aber
im steinernen Haus, so lebt er in Interlaken — seit 1912 — im
Gehodlze des Rugenparks. Die realistische FreilichtbGhnenkunst
August Schmids feiert ihren letzten und héchsten Triumph. ,Echte’
urschweizerische Hauser scheinen unter die herrlichen Baumkro-
nen gestellt, eins ans andere gedréngt, ein Dach liber das andere
geschichtet. Der Teich rechts mit dem grinschimmernden Wasser,
in dem nie ein Sturm braust, stellt den {6hngepeitschten Vierwald-
stéttersee vor. Die zweistockige Fassade des steinernen Hauses
in der Mitte fliegt wie ein Vorhang in die Hohe und enthillt eine
einstéckige Stube: was ihr da seht, ist gar kein richtiges Dorf, so
echt es sich auch gebardet, es deutet nur an und ist damit gleich-
zeitig altmodisch, weil naturalistisch bemalt, und modern, weil die
Biuhnenelemente ,mitspielen’, ohne eigentlich mitspielen zu dirfen,
da sie doch die lllusion der Realitat vorspiegeln. Die Alidorfer
spielen den «Tell» Schiller-gerechter, weil sie ihn, der das Freilicht
nur schwer zu erfragen vermag, im geschlossenen Theater spielen;
die Interlaker spielen ihn schweizerischer, versiindigen sich dafir
aber heftig am Wort und Geiste des Dichters. Werk und Kunst
in allen Ehren — der «Tell» Schillers hat auf der KunstbGhne zu
allen Zeiten ein Daseinsrecht, auf der Volksbihne aber nur so-
lange, als kein Schweizer uns einen weltgiltigen Volksspiel-«Tell»
schenkt.

Die Freilicht-Volksspiele zuDiessenhofen verdanken ihren
schweizerischen Ruf dem Spielleiter und Maler August Schmid. Die
drei enischeidenden Auffihrungen liegen weit auseinander: 1900
«Karl der Kiihne», 1908 «Goetz», 1926 «Tell». Jede der drei Auf-
fohrungen hat sich in der Erinnerung des Volkes stark eingepragt.
Diessenhofen hatte schon am Ende der neunziger Jahre vor den
Mauern des Stadichens den «Tell» aufgefiihrt; man trug die Kulis-
senbihne samt den Sofitten aus der Turnhalle unter die alten Lin-
den. Der Erfolg war gross und man sann auf neve Taten. Da
legte der blutjunge August Schmid, der eben von der Kunstaka-
demie heimkam, den Leuten das Buch «Karl der Kihne und die
Eidgenossen» von Arnold Ott auf den Tisch. Diesmal liess man



den alten Guckkasten in der Turnhalle und begniigte sich mit ge-
malten Hintergrinden und Versatzsticken, die man unter die Lin-
den schob. Fir den «Goetz» erstand die erste Bihnenarchitektur.
Die antike Szene mit den drei Toren ist in eine realistsiche dreitirige
Bihne verwandelt. In Interlaken 1912 verlasst Schmid die drei-
torige Szene und stellt im Rugenpark Haus an Haus: eine Simultan-
bihne, im Prinzip also eine Stilbihne, wird mit real wirkenden
Elementen aufgebaut. Die Ziircher Theaterausstellung von 1914
setzt neben die realistischen Freilicht-Biihnenbauten der Schweiz
die Stilbihnen Appias und Craigs. Theatermasken und Marionet-
tenfiguren kiinden das Widerspiel zu jeglichem Naturalismus. Nun
singt auch August Schmid die neue Weise. Die Diessenhofer Tell-
AuffGhrung verzichtet auf naturalistische Anklinge. Zwischen
einfachen BUhnenh&usern fiihren Rampen und Podeste in die dun-
kelnden Schatten der alten Linden empor. In Pfaffikon werden
1926 die seitlichen Bihnenbauten von August Schmid und Albert
Isler durch einen Bogen verbunden. Die antike Architektur-Szene,
die im «Goetz» realistisch verbrémt gebaut wurde, ist, schweize-
risch abgewandelt, wieder da. Aber auch die Vorhange sind noch
da und in den drei Bihnenh&usern, die, wenn auch sehr verein-
fachten, Dekorationen. August Schmid fand den Weg zur unver-
wandelbaren ArchitekturblUhne fir seine Inszenierung der Fest-
Spiele in Truns (1924) und Rapperswil (1929). In seinen Szenen-
bauten freffen sich zwei Zeitalter und zwei Kunstauffassungen,
Alte Spielstoffe erscheinen im neuen Gewand, aber noch hat der
Neue Geist kein neues Spiel geschaffen.

Fritz Ringgenberg in Meiringen schrieb auf Anregung des Zir-
cher Marionettentheaters um 1926 sein Marionettenspiel «Drii Meit-
leni von Isenbolgen» auf Haslitiitsch. Als aber ein paar Jahre spa-
ter, 1934, die Vereinigung des Haslitals mit Bern gefeiert wurde,
Schrieb er das Festspiel « Isen im Fiir» und filhrie es im Hof der
Burgruine Resti auf. Das Volk kehrte dem Wald den Ricken und
Sah {iber die niedrigen Bihnenbauten hinweg in die herrlichste
B*El'gwe:eli hinein. Seither spielen die Meiringer Jahr um Jahr ein
Neyes Volksspiel ihres Heimatdichters: «E niwwi Zyt», «Kristall»,
“Q Gryffensee» (Sankt Jakob an der Birs), «<Sempach». Der Stoff-

reis wichst Uber das enge Tal hinaus. Seit 1939 kehren die Zu-
Schauer der verlockend schénen Aussicht den Ricken und schauen

83



zum alten Turm und ins Schattendunkel des Waldes empor. Die
Ablenkung durch das Landschaftsbild wird damit vermieden, das
Theatererlebnis vertieft.

Das Kennzeichen der Volksspiele der alamannischen Schweiz
ist ihre Herkunft aus dem W ort im Gegensatz zum Tessiner Spiel,
das aus dem Tanz und zum welschen Spiel, das aus der Musik
kommt. Schillers «Tell» ist zu unserem klassischen Volksspiel ge-
worden. Die welsche oder tessinische Schweiz hat ihn so wenig
Ubernommen als wir jemals einen welschen «Tell» — von Henzi,
Chavanne oder Morax — bei uns gespielt hdtten. Die Auffihrung
von Schillers «Tell» als Volksspiel kann nur vom nationalen Stoff
her gerechtfertigt werden, denn die gestalienden Krafte keiner
Volksbiihne sind dem Werk gewachsen, ausgenommen den Volks-
szenen, die aber im Bereich der Pantomime und nicht des Dich-
terwortes und der Rollenverkérperung liegen. Diessenhofen, In-
terlaken, Meiringen und nur gelegentlich spielende Vereine der
\Ostschweiz, die wéhrend eines Menschenalters fast ausnahmslos
von August Schmid betreut wurden, spielen im Freilicht auf Bih-
nen, die mit Jahrhunderte alten Ueberlieferungen unseres Volks-
spiels bewusst oder unbewusst noch zusammenhéngen oder aus
dem gleichen Spiel- und Formtrieb schaffen. Die Volksspiele der
alamannischen Schweiz zeigen stofflich die Neigung zum Ausdruck
des vaterléndischen Erlebnisses und formal das Ringen um einheit-
liche Handlung und dramatische Ballung, die Vorliebe fir Chor-
lied und Ausgestaltung der optischen Effekte. Wo das Wort zu
Gunsten des Bildes dominiert oder das Bild oft geradezu negiert
wird, sind meist BerufsbUhnenleute am Werk, die den Boden des$
echten Volksspiels unter den Fissen verloren haben.

Der Te ssin tritt erst seit zwanzig Jahren in die schweizerische
Theatergeschichte ein. '

L o carn o feiert seit 1923 mit seinen Camelienfesten den Friih-
ling. Auf der Piazza grande sitzen rund um das niedrige Podium
Einheimische und Fremde und freuen sich der Volkslieder, Tanze
und Blumen. Zwei Motive streiten sich in diesen Veranstaltunger
um den Vorrang: Camelie und Maibaum. Die Camelie, die 1629
aus Japan und China nach Europa kam, umgibt sich mit dem Zav*
ber des Orients und fUhrt zu Bliotenfest, Blumenwagenkorso und
Mérchenspiel. Der Maibaum weckt einheimische Lieder, Brauche

84



und Tanze und fihrt geradewegs zum Tessiner Volksspiel. Die
Camelie lockt in die internationale Welt des Opernprunks, des
Balletts und des mondéanen Zuschauers. So war der «Miracolo del-
la Camelia», das Marchen von der Camelie, die den toten Hirten
wieder lebendig macht und ihn der Prinzessin als Gemahl zufihrt,
zwar das Werk eines Tessiners in Mailand, von Angelo Nessi, aber
die Musik dazu schrieb ein Fremder, Yvan Darelée. Solisten, Chor
und Tanzerinnen kamen von der Mailander Scala. Das Visconti-
Schloss wurde auf der Piazza als imposante Dekoration in natura-
listsichem Stil aufgerichtet. Die Eintrittspreise stiegen bis auf dreis-
sig Franken fiir den Sitzplatz; aber die teuren Platze blieben leer.
Das Volk wartete ausserhalb der Schranken und begniigte sich mit
den Klangen, die zu ihm heriber wehten und stirzte sich dann ins
Volksfest der Blumenschlacht, die mit dem Einzug der Blumen-
wagen begann.

Der «Trionfo della Camelia» (1924 und 1928) mischt Motive des
Marchens mit Motiven des Tessiner Volkslebens. René Morax,
dem Spielmeister von Méziéres, wurde die Leitung, Alexandre
Cingria aus Genf, dem phantasievollsten Biihnenbildner der
Schweiz, die Ausstattung anvertraut. Vorbild des «Trionfo» sind
die Winzerspiele von Vevey. In Liedern, Tanzen und Brauchen
werden Herbst, Winter und Frihling vorgetfihrt. Der Winter wird
durch allegorische Tanze der Winterwinde, durch das Ballett der
Schneeflocken und den Aufzug des Carnevals mit Tarantella und
Tango dargestellt. Der Frihling bringt das Marchen: ein chinesi-
sches Ballett, den Tanz der FrUhlingsblumen um die Camelien-
kénigin und den von Charlotte Bara dargebotenen Tanz der Ca-
melie. Fast wie ein Aschenbrédel im zerschlissenen Kleidchen
wirkte daneben der Tanz der Tessiner Jugend um den Maibaum.

Die «Legende von der Camelie» (1932) zeigt, wie ein Tessiner
die Wunderblume aus der Fremde heimbringt und mit ihr sein
Médchen gewinnt. Angelo Gatti hat die Handlung, die im Ko-
stim von 1800 spielt, erfunden und Carlo Catti die Musik dazu
Qeschrieben. Tanz- und Spielleiter stellte die Scala Mailand. An
Stelle der friheren Jahreszeitenparade fritt ein reines Frihlings-
Spiel. Die widersirebenden Elemente des Locarneser Frihlings-
fesies, Tessiner Volkstum, Méarchen von der Camelie und Blumen-
Corso sind zu einer ansprechenden und logisch sich entwickeln-
den Handlung verschmolzen.

85



Drei Spiele versuchen Tessiner Erlebnisse darzustellen: «ll Ca-
lendimaggio» (1925 und 1930) zeigt den alten Tanz um den Mai-
baum. «Verbania» (1931) und «Bella terra del Ticino» (1934) schil-
dern typische Tessiner Schicksale vom jungen Mann, der im Frih-
jahr auswandert, in der Fremde von der Heimat trdumt, im Herbst
heimkehrt und sein Madchen freit. Musik und Chor sind riickwarts
auf die Tribinen gestellt, auf dem Podium davor tanzt und mimt
die Locarneser Jugend die stummen Szenen aus dem Volksleben.
Freilich spiurt man Uberall den fremden Tanzmeister, aber die ur-
springliche Art der Tessiner durchleuchtet auch diese manchmal
etwas gekinstelten Gebilde mit Charme und Temperament.

Die Spielreihe bricht 1934 ab. Die AuffUhrungen waren trotz
der Tanzmeister aus Mailand zu wenig kunstgerecht und zu wenig
volksecht. Der Weg fihrt vom Scala-Ballett zum Volksfest. Es
braucht nicht mehr als ein Aufblihen der alten Festbrauche: die
regelméssige Wiederholung des Tanzes um den Maibaum und die
Feier der Maienkdnigin. So konnte ein Volksfest entstehen, das
mit der PuUnktlichkeit und Schonheit alter Kirchenfeste jahrlich wie-
derkehrt. Die Tessiner sind ein religioses Volk. Warum soll ein Frih-
lingsfest nicht mit einer Huldigung an die himmlische Maienkénigin
beginnen und als Volksfest verklingen? Im angestammten Glauben
besitzt der Tessin unerschopfiliche Krafte fur sein kinftiges Volks-
spiel.

Am Fronleichnamstag 1937 offnete die erste Locarneser Frih-
jahrsmesse ihre Tore, um kunstvolle Hausarbeiten aus allen Tessiner
Télern zu zeigen. Das Trachtenvolk wanderte singend und tanzend
durch die Strassen. Der letzte Rest gekinstelter Fremdenattraktion
ist dahin. Die himmlische Maienkonigin, der irdische Tanz um den
Maibaum als den Lebensbaum, die Handwerksmesse: drei leben-
dige Griinde des Volkstums, aus denen das Tessiner Fruhlings-
spiel aufsteigen kénnte.

Lugano hatte seine Gaste, die dem beginnenden Win-
ter im Norden entflohen, um im Siuden die letzten Sonnenstrahlen
zu geniessen, mit den vielerorts Ublichen ,venetianischen Festen’
unterhalten und damit immerhin den See und die Sterne zu effeki-
vollen Mitspielern gehabt. Das Jahr 1932 brachte die Wende.
Am Tessiner Sangerfest in Castagnola unterhielt man mit der Ope-
rette «Bacchusfest in der Toscana» des Italieners Renato Broggi das

86



Volk mit frohen Liedern von Weinlese und Jagd: das erste Tes-
siner Winzerfest. Ein Jahr darauf ensteht die Luganeser Herbst-
messe, die zum Anlass neuer Spielfreude wird. In der Fest-
hitte, die seither jedes Jahr neu errichiet wird, ersteht das fréhlich-
harmlose Tessiner Singspiel «Vigilia di Sagra» (Chilbivorabend)
von Alina Borioli mit Musik von Maestro Arnaldo Filipello. Ada
Franellich und ihre Schilerinnen tanzen das Ballett der vier Jah-
reszeiten aus der Oper «Die sizilianische Vesper» von Giuseppe
Verdi. Das Winzerfest freilich kam erst im Umzug der Blumen
und Friichte zum Ausdruck, und das schénste daran war das in
allen Gassen singende und tanzende Volk. Das Jahr 1934 bringt
wieder ein ausléndisches Singspiel, « Vendemmia», mit einem
Hauptdarsteller aus Mailand und Singchéren aus Lugano. Seit 1937
darf die Luganeser Messe sich schweizerisch nennen. Aber
auf der BUhne erscheint wieder eine italienische Oper. Nun le-
gen sich die einheimischen Kréfte ins Zeug. Guido Calgari schreibt
die Oper «Casanova e |'Albertolli», Richard Flury ersinnt dazu
die Musik. Es ist die Geschichte des fremden Abenteurers und des
einheimischen Kinstlers, die um das gleiche Madchen werben.
Das Tessiner Radio hat die Auffihrung angeregt und durchgefihrt
und tritt damit — nachdem frilher nur das Orchester mitgewirkt
hatte — im Tessiner Kunstleben immer eindriicklicher und entschei-
dender in Erscheinung. Aber nun bricht die Opernreihe plétzlich
ab. Alles ist im Werden. Vieles wird versucht. Architekt Arman-
do Bossi erfindet Tanzspiele. Die Tanzmeisterin, die bisher stets da-
bei war, setzt sie in Szene. 1940 und 1942 wird die ganze Schwei-
Zergeschichte tanzend gemimt. Von der Bundesgrindung bis zum
Anbauwerk reicht die «Confoederatio Helvetica». «In der chaoti-
Schen Finsternis des frihen Mittelalters irrt die Menschheit ziel-
und f{hrerlos. Wie Blinde suchen die Menschen zdgernd ihren
Weg, der sie oft zusammenstossen lasst und Kémpfe heraufbe-
Schwért,  Einzelne Menschen erheben sich zu Hauptlingen und
fennen die Masse in Gruppen. Die Unordnung dauert indessen
n und verursacht Streit, Kampf und Chaos. Aus der Menge losen
Sich drei kernige Bergbavern. Sie fragen kein farbiges Gewand,
Sondern immer die Bronce ihrer von Wind und Sonne gebréaunten
|("5rpezr (1). Fast unbewusst, vom Instinkt geleitet, treffen sie in der

itte zusammen. Sie betrachten sich liberrascht, reichen sich die

87



Haénde und schworen sich auf ewig gegenseitigen Beistand. Es ist
das Ritli . . . .» Der zweite Teil schildert in kurzen Tanzpanto-
mimen, denen jeweils grosse Pausen folgen, die die Stimmung
zerreissen, Kampf um Freiheit und Unabhéngigkeit in Tell, Mor-
garten, Luzern 1343, Sempach, Arbedo, Sankt Jakob, Giornico,
Wengi, Tuillerien, Lugano 1798. Der dritte Teil kindet die Zukunft,
die Schweiz als Zufluchtsland der Flichtlinge, als Linderin der
Leiden, als Nahrerin der Kinder. Fremde Ideologien verlocken
die Jugend. Der Alte klammert sich an die eidgendssische Fahne.
Enttauscht kehren die verlorenen S6hne aus der Fremde zurick.
Die Mutter hiillt sie ins Banner der Heimat. Der Vater Ubergibt
ihnen Pflug, Samenkérner, Schwert, damit die Heimat bebaut, be-
fruchtet und verteidigt werde. Wiederum werden die alten Sin-
den begangen. Alle nur denkbaren Themen der Vergangenheit
und Gegenwart werden zu einem einzigen Bilderspiel mit kurz-
atmigen Szenen versammelt, deren jede sich zu einem eigenen
Volksspiel entfalten liesse. Bossi entwarf die knapp formulierten
Szenenbilder und die farbig kultiviert aufeinander abgestimmten
Kostime. Ein Stilisierungswille ist am Werk, der geschichtliche
KostUme fast bis zur Unkenntlichkeit vereinfacht, sich damit vom
volkhaften Winzerfestgedanken entfernt und viel weiter in Getfilde
der Kunst sich vorwagt als eine Laientanzgruppe ihm zu folgen
vermag. In der choreographischen Gestaltung fallt auf, dass
selten Einzelfiguren heraustreten. Ueberall wirkt die Gruppe.
So entstehen aus Kostim, Tanz und monumental gedachten Histo-
rienszenen bewegte ,lebende Bilder’, aber keine erschiitternde
dramatische Darstellungen. Es fehlt nicht an Eleganz, wohl aber
an Echtheit des Ausdrucks, Blut und Wérme.

FOr 1941 schrieb F. A. Vitali, der Leiter des Tessiner Radio, den
Text einer «Vita ticinese» mit den drei Teilen ,Das Brot’, ,Die Waf-
fe’, ,Der Glaube'. Von Otmar Nussio stammt die Musik. Vitali
versucht den Stoff zu ballen, die Handlung zu steigern, das Worl
zur Geltung zu bringen. In der Hand der tanzbesessenen Franel
lich und Bossi aber verstummt das Wort. Die Chore, die auf der
Bihne singen sollten, sind in den Orchestergraben verbannt und
das ganze «Tessiner Leben» |6st sich in eine Tanzpantomime auf:
Aber es gibt Dinge, die sich nur aussprechen, aber niemals ein-
dricklich genug tanzen lassen.



Die Krafte und Méglichkeiten des Tessiner Volksspiels zeich-
nen sich deutlich ab. Die naturgegebenen Grundlagen sind die
'Zeiten der Blite und Ernte, die organisatorischen die Friihjahrs-
und Herbstmessen, die das Volk in die Stadte locken. In Locarno
scheint der Streit des fremden Camelien- und des einheimischen
Maibaum-Motivs zu Gunsten der Macciolata entschieden. Eine
Vertiefung des Maifeier-Gedankens briachte die Ausgestaltung
alter Marienfeste. In Lugano wurde das naheliegende Motiv des
Winzerfestes bisher nicht enischeidend geférdert, obwohl Auf-
fGhrungen aus bodenverwurzeltem Brauchtum die fruchtbarsten
Anregungen geben kénnten. Der Ernst der Zeit erschliesst die
heimische Geschichte, die indes mit TanzkUnsten nie zureichend
darstellbar ist. Man kann weder die Bundesgriindung, noch
eine Freiheitsschlacht oder einen drohenden Biirgerkrieg tan-
zen. In beiden Stadten sind Tanz, Pantomime und Musik die Ele-
mente des Volksspiels. Das Bestreben, auch den anderssprachi-
gen Mitlandsleuten damit etwas zu ,sagen’, ist offensichtlich. So
tritt das gesprochene Wort véllig zuriick. Locarno spielt sinnge-
Mé&ss im Amphitheater der Piazza grande, Lugano in einer Fest-
hitte mit Opernbihne. Locarno hat beachtenswerte Leistungen
auf dem Gebiet des Volksspiels hervorgebracht, Lugano tastet
Seine Mdglichkeiten nach allen Seiten ab. Die Schaffung eines
tigenen Tessiner Theaters ist, wie Uberall, Sache einer schopferi-
schen Personlichkeit. An Talenten fehlt es nicht. Das Radio kann
beneidenswerte Mittel dafir einsetzen: einen geschulten Chor, ein
dusgezeichnetes Orchester, eine bemerkenswerte Horspielgruppe.
Die Instrumente sind da. Welcher Meister wird darauf spielen?

Im Welschland sind seit einem Menschenalter bedeuten-
de Gestalter am Werk.

Rousseaus Forderung eines republikanischen Freilichttheaters
Nach antikem Vorbild ist in den Winzerspielen zu Vevey ver-
Wirklicht worden. Das Kernstiick der Spiele, der Umzug der Win-
Zer und die Auszeichnung ihrer besten Reben, hat sich seit dem
12. Jahrhundert erhalten. Aber erst im 18. Jahrhundert begann der
l""1Zug der Innung durch die Aufnahme kostimierter Figuren dem

heater zuzustreben. Das ist nicht anders als in den Einsiedler
V:Vallfahrisspielen, die aus den kostimierten Gruppen der Prozes-
SIonen sich entwickelten. In Vevey treten Bacchus und die Bac-

89



chanten in den Zug, in Einsiedeln die Heilige Jungfrau mit einem
Gefolge von Engeln und Heiligen. Aus kultischen Grundlagen
sind beide Spiele erwach<en, die zu Vivis aus dem Dankfest zu
Ehren der Gabenspenderin Natur, zu Einsiedeln aus dem Dankfest
zum Preise der Gnadenspenderin Maria: Zeugen zweier Welt-
epochen auf dem kleinen Raum der Eidgenossenschaft. Aber wéah-
rend die Einsiedler Spiele durch die Aufkléarung vernichtet wurden,
erlebten die Winzerspiele um 1797 einen ersten Héhepunkt. Die
Entwicklung hatte ein ganzes Jahrhundert gedauert. 1706 er-
schienen Embleme von Bacchus und Charité (zum Zeichen der
Gemeinnitzigkeit der Innung) und des heiligen Urban, des Schutz-
herrn der Rebe. Ein heidnischer Gott, eine christliche Allegorie,
ein Heiliger der romischen Kirche: das ganze Barocktheater ist
durch die Ehrenzeichen seiner Hauptgestalten versammelt. 1730
tritt Bacchus in Person auf, 1747 kommt Ceres dazu, die zunachst
von einem Manne und erst seit 1791 von einer Frau dargestellt
wird. 1778 erscheinen Schnitter und Schnitterinnen. Faune, Bac-
chanten und ein Silen begleiten Bacchus. Auf einem Wagen
thront die Arche Noas. Der Umzug halt an mehreren Platzen des
Stédtchens zur Darbietung von Volksliedern und Volkstdnzen. 1797
ist die Gottin Pales als Sinnbild des Friihlings dabei. Zum ersten
Mal wird auf dem Marktplatz eine BUhne aufgeschlagen und die
drei Gottheiten schreiten durch die drei — antiken! — Portale in
die Arena. 1819 marschieren an der Spitze des Zuges, wie heute
noch, die ,Schweizer' in den Uniformen der Tuillerien-Regimenter.
Mit der Ausgestaltung des Umzugs wachsen auch die musikalischen
Anspriche. Urspringlich hatte man sich mit Volksliedern be-
gnigt und dazu getanzt. 1919 spielt erstmals ein Musikkorps.
1927 wirken drei Musikkorps und ein grosses Orchester mit, 1865
bringt einen Ideenwettbewerb unter welschen Dichtern. 1905
schreibt René Morax die Dichtung, 1927 Pierre Girard. Drei Kom-
ponisten schrieben die Musik fiir finf Spiele: Frangois Grast fir
1851 und 1865, Hugo von Senger fir 1889, Gustav Doret fir 1905
und 1927. Aus dem Volkslied sind anspruchsvolle Chor- und
Musikwerke entstanden. Berufssénger werden als Solisten beige-
zogen. Kunstler entwerfen Szene und Kostime, Tanzmeister ord-
nen die Reigen und steigern damit die Auffiihrungen auch zum
sichtbaren Kunstwerk.

90



Seit 1851 steht der Verlauf der Spiele fest. Sie beginnen mit
Triumphmarsch und Einzug der ,Schweizer'. Drei allegorische Zige,
jeder mit dem Wagen seiner Gottheit, treten durch die Portale
in die Arena. Im Vorspiel wirken die Priester des Bacchus, der
Ceres und der Pales als Gesangs-Solisten. Es folgt die Auszeich-
nung der erfolgreichsten Winzer. Dann marschieren die vier Jah-
reszeiten voriUber. Urspringlich ging der Frihling, seit 1905 aber
geht der Winter voraus, um das Spiel mit dem Herbst beenden
zu kénnen. Das Spiel jeder Jahreszeit ist durch besondere Grup-
pen gekennzeichnet. Gértner und Maher begleiten Pales, Schnitter
und Miller Ceres, Winzer, Faune und Bacchanten Bacchus. Der
Winter aber wird durch Holzhauver und Jiger sowie einen Hoch-
zeitszug dargestellt, in dem Trachtenpaare aus allen Kanfonen mit-
gehen. So figt sich zu den ,Schweizern’ die Tracht ins Spiel und
steigert die vaterlandische Stimmung. Wahrend man sich in der
alamannischen Schweiz Uber tausend Gedankengénge hinweg nur
allmahlich von den Raumvorstellungen der geschlossenen Bihne
zu befreien vermag, haben die Jahreszeitenspiele zu Vevey so-
gleich den rechten Weg zum antiken Ovaltheater im Freilicht ge-
funden. Auf den ansteigenden Tribiinen sitzen {iber zehntausend
Zuschaver. An einer Schmalseite der Arena steht die dreitorige
Szene. In der Arena spielen, singen und tanzen die Darsteller.
Waren die Szenenbauten bisher in antiken klassizistischen Formen
gehalten, so versuchte man 1927, zu einer Zeit also, da alle Welt
vom Realismus wieder abzuricken begann, zum ersten Mal eine
realistische Szenenwand zu bauen, eine mittelalterliche Stadtmauer
mit Tirmen und Toren, indes der AuffUhrungsstil jenseits jeder All-
tagswirklichkeit stand.

Die Winzerspiele in Vevey gehéren zu den bedeutendsten
schweizerischen Volksspielen. Sie haben das Freilichttheater in
der Heimat und Fremde wesentlich geférdert. Théophile Gautier,
der eine Erneverung der franzdsischen Bilhne aus dem nationalen
Freilichtheater erwartete und einen ,Cirque olympique’ forderte,
fand in den Viviser Winzerspielen die Erfillung seiner kihnsten
Trdume.

Aus Genf stammen zwei Ménner, die fir die europaische
Theatergeschichte von Bedeutung geworden sind: der Bihnenbild-

91



ner Adolphe Appia und der Tondichter und Rhytmiklehrer Emile
Jaques-Dalcroze.

Appia ist der Bahnbrecher der modernen szenischen Raum-
gestalfung. Hungrig nach einem grossen Erlebnis betritt der Zwan-
zigjahrige das Theater. Grenzenlos enttduscht verldsst er es. An
Stelle der mit tausend Einzelheiten bunt bemalten Kulissen, die
vom elektrischen Licht grell und gleichméssig ausgeleuchtet wer-
den, bildet er zunachst «ein Spielterrain, auf dem wirkliche Men-
schen in wirklichem Raume sich bewegen, auf dem kein gemal-
tes Dekorationsteil sich befinden darf, nur kérperliche Gegenstéande
an Felsen, Baum und Higel oder Mauer, Tor und Vorhang: alles
in raumerfillendes, farbenbringendes Licht getaucht». Seine ersten
Entwirfe, seit 1892, gelten den Bihnenlandschaften fir die Opern
Richard Wagners, fir den «Ring», «Tristan», «Parsifal». Appia er-
horcht den der Musik véllig entsprechenden monumentalen Raum
und kommt damit zu jenen immer abstrakteren Raumvorstellungen,
die man spéater als Stilblhne bezeichnete. Der Parsifal-Wald
von 1896 nimmt das Motiv des Gralstempels auf und wird zum
Saulenwald. Fir das Drama, zum Beispiel «Faust I», versucht er
ohne Ankléange an reale Architekturen Raumformen zu finden, die
sich aus dem Klangbild der Verse heraus in seiner Phantasie bilden.
Forderungen und Erfahrungen hat Appia in seiner 1895 franzosisch
und 1899 deutsch erschienenen Schrift «Die Musik und die Insze-
nierung» niedergelegt.

Emile Jaques kam 1865 in Wien zur Welt. Da der Vater
aus Sainte-Croix im Waadtland stammte, figte er seinem Namen
spater ,Dalcroze’ hinzu. Mit acht Jahren ist er in Genf. Sein ab-
solutes Tongehor fihrt ihn zundchst als Schiler, und spéter, nach
Ausbildungsjahren in Wien, Paris und Algier als Lehrer ans Gen-
fer Konservatorium. Seine erste Sorge galt der Gehérbildung.
Darum fiUhrte er die an franzésischen und belgischen Musikschulen
Ublichen Solfége-Kurse ein. Die Beobachtung, wie die Schiler
musikalische Tonfolgen unwillkirlich mit kérperlichen Bewegungen
begleiten, fihrt ihn dazu, Musiknoten nicht nur in Téne, sondern
auch in Gebérde und Tanz umzuwandeln. Jede Musiknote wird
damit zugleich zum Zeichen einer Tanzbewegung. Kinderlieder:
deren Meister Jaques ist, entwickeln sich zu kleinen dramatischen
Szenen. Das Konservatorium hatte fiir diese Versuche kein Ver

92



stdndnis. Ein erfolgreiches Gastspiel in Berlin bringt Jaques mit
den Leitern der Gartenstadt Hellerau bei Dresden zusammen, mit
Wolf und Harald Dohrn. Sie bauen dem Fremden ein Haus; 46
Schiler ziehen von Genf mit an die ,Rhythmische Bildungsanstalt’
Hellerau. Die Grundséatze dieser rhythmischen Erziehung lauten: das
Ohr muss geschult werden, die Musik rasch und sicher aufzunehmen;
das Muskel- und Nervensystem muss erzogen werden, dass es die
Musik augenblicklich in rhythmische Bewegungen verwandelt.
Grundlage der Tanzschrift ist die Viertelsnote, die als Schritt dar-
gestellt wird. Die Gliedmassen mussen sich aber auch unabhan-
gig voneinander bewegen kénnen, wie die Hande und Fisse beim
Klavierspiel und zwar hinsichtlich der Kraft (zum Beispiel die Han-
de leise und die Fisse laut) und unabhangig hinsichtlich der Schnel-
ligkeit. Diese Schulung soll den Darsteller befdhigen, Musik nicht
nur auf Insfrumenten, sondern sozusagen auch auf dem Kérper zu
spielen. Die rhythmische Gymnastik fihrt zum modernen Tanz,
der sich von der Tradition der Spitzentechnik lossagt und an seine
Stelle eine naturhafte Kérperbewegung setzt. Die spatere Phase
der Tanzentwicklung wird nicht nur auf die alte Ballettechnik, son-
dern auch auf die Musik verzichten und den Tanz zum reinen Be-
wegungskunstwerk werden lassen. Er strebt zur Pantomime und
damit zum Theater.

Auch die Bewegungsstudien Jaques’ fihren zum Theater. An-
fénglich hatte er eine Reihe von Opern und Operetten im Gblichen
Stil geschrieben. In Hellerau aber schien die Welt sich vollends
zu wandeln und zu weiten. Heinrich Tessenow errichtete die Bil-
dungsanstalt. lhr Mittelbau war das Festspielhaus. Sein Saal ist
49 m lang, 16 m breit und 12 m hoch, die Akustik ausgezeichnet.
Fir die Gestaltung der Szene und der Beleuchtung wurde Adolphe
Appia herangezogen. Der Zuschauerraum, der amphitheatralisch
dufsteigt, und das Bihnenpodium stehen unter dem gleichen Dach.
Das Orchester ist tief versenkt. Kein Proszeniumbogen und kein
Vorhang frennt die beiden Welfen. Sie sind zu einer vollkomme-
Nen Einheit verschmolzen. Das barocke Logentheater ist lber-
Wunden, das erste moderne Festspielhaus verwirklicht. Schénheits-
durstige Menschen aller Zonen haben den Raum und seine Licht-
Wirkungen begeistert gepriesen. Ja, sie sehen darin geradezu
Sine neue Welt emporsteigen. Karl Storck nennt die Bildungsan-

93



stalt von Jaques-Dalcroze «eine Schule, die in der Welt nicht ihres-
gleichen hat. Jinglinge und Mé&dchen aller Nationen kommen
hieher, um das Lebenselement des Rhythmus in sich auszubilden
und es dann hinauszutragen in die Welt. Léngst denkt niemand
mehr an kleine ortliche Festspiele. Schon jetzt wissen wir alle,
dass die Hellerauer Schulfeste kinstlerische Darbietungen bringen
werden, wie sie in dieser Art an keinem zweiten Ort geboten wer-
den kénnen. Und wenn erst einige Jahre dahingegangen sein wer-
den, wenn erst die ansdssige Jugend in der Lehre des Rhythmus
gross geworden sein wird, wenn sich aus den Einwohnern der
Gartenstadt Chére und Orchester gebildet haben werden, so wird
hier ein Festspielort sein, wie wir ihn noch niemals erkannt haben».
Jaques schrieb fur Hellerau sein Tanzspiel «Echo et Narcisse »
(1912). Echo schleicht sich, von Liebessehnsucht getrieben, zum
schlafenden Narziss. Der erwachende Jingling eilt unbekiimmert
davon. Die liebeskranke Echo stirbt vor Gram. «lch werde es
nie vergessen», schreibt Karl Storck, «wie die Madchengestalt
oben vor der grauen Wand stand, in schlichtester Gebéarde in sich
zusammen sank und nun von Stufe zu Stufe die Welt ringsum sich
verdunkelte, bis es Nacht war, die Nacht des Todes».

Da es um ,Fesispiele’ geht, suchen die Kritiker nach dem My-
thos. Sie finden ihn in der Helleraver Auffihrung des «Orpheus»
von Gluck. «Der grosse Inhalt aller germanischen Kunst ist dieser
Kampf zwischen der Welt des Lichts und der Finsternis, die Seele
unserer deutschen Mythologie. lhn zum Leben erweckt, ihn zu
einer schlechthin hinreissend Uberzeugenden Darstellung gebracht
zu haben, bleibt ein unvergessliches Verdienst von Jaques-Dal-
Dalcroze». Ein Jahr darauf folgt dem germanischen Mythos ein
christliches Mysterium, die «Verkindigung» von Paul Claudel, das
auf einem Spielplatz aus Vorhangen und Lichtkegeln véllig unrea-
listisch ,zelebriert’ wird.

Die Hellerauer Spielerfahrungen bringen fir Jaques die strickte
Absage an den iblichen Theaterbetrieb und die Verkiindung einer
neuen Gemeinschaftsbihne, wie Rousseau und Gottfried Keller sie
schon gefordert hatten. In einer Rede an seine Schiler erklarte
er: «lch bin kein Freund des Theaters, dieses Schauspiels, das oft
ohne Ueberzeugung blasierten Zuschauern dargeboten wird, von
Schauspielern, die in der faglichen und deshalb nicht selten all-

924



taglichen Ausibung ihrer Kunst sich so spezialisieren missen, dass
gar oft die Kunst zur Liige werden mag. Nein! Ich will das er-
habene Feier-Schauspiel der Alten wieder aufleben lassen, wo ein
grosser Teil des Volkes einmal im Jahre ein geistiges und kinstle-
risches Fest gab, bei dem Zuschauer und Spieler dieselbe kinst-
lerische Erregung teilten. Einmal im Jahre, wenn unsere Kurse be-
endet sind, werden meine Schiler, die dann meine Mitarbeiter ge-
worden sind, ihre ganze Kraft mit der meinigen vereinen und einem
auserlesenen Kreise von Zuschauern eine Vision von Schénheit und
Harmonie zu bieten versuchen. Mit ihnen werden sich die kleinen
Kinder von Hellerau vereinigen, die nach und nach ohne Ermidung
die Musik und die Plastik kennen gelernt haben. Wir werden in
freudigen Aufschwiingen mit dem Lichte jauchzen und in der Ah-
nung menschlicher Schmerzen mit dem Dunkel erschauern, und so
werden wir trachten, den grossen Rhythmus des Lebens darzustel-
Ien».

Aber die Visionen von Schénheit und Harmonie verwandelten
sich alsbald in die Schrecken des ersten Weltkrieges. Jaques ver-
liess seine Wirkungsstatte in Hellerau. Aus dem Festspielhaus, das
so grosse Hoffnungen geweckt hatte, ist inzwischen léngst eine
Landeswohlfahrtsschule’ geworden . . .

Jaques kehrte nach Genf zurick. In der Schweiz wurde das
mythische Theater’ Helleraus auf die landesiblichen Formen des
geschichtlichen Festspiels («La féte de juin», Genf 1914) und das
kinderttmliche Tanzspiel zuriickgefihrt, das seine ureigenste Form
und Erfindung ist. Es ist ,getanzte Musik’. Darsteller sind in der
Regel Kinder, die Hilfsmittel geschulte Solosénger, ausgebildete
Orchestermusiker, Laien-Singchére Jugendlicher und Erwachsener.
Jaques erfindet die Handlung und die Texte der Lieder, schreibt
die Musik, studiert die Spiele ein, die Uber die landesublichen
Formen des Laientheaters hinausweisen und sich dem Typus
Professionellen Theaters nadhern. Die Spiele sind die festlichen
AuffGhrungen der Rhythmikschule.

In «Le Jeu du Feuillu» (1900, wiederautgefiihrt 1942) erwarten
die Kinder den Frithling. Der Maikénig wahlt seine Kénigin. In
Liedern und Ténzen wird dem Paar gehuldigt. «Les premiers sou-
Venirs» (1918) ist ein ,poéme en images’ von Jacques Cheneviére,
Musik und Spielleitung von Jaques. Aus Liedern und Reigentén-

95



zen erblUht das Erlebnis der Jugend bis zum Erwachen der ersten
Liebe. «Le peitit roi qui pleure» (1932) ist eine «Féerie entantine
musicale et rythmique», ein Marchenspiel. Es war einmal ein Ko6-
nig. Der war stets traurig und weinte immerzu. Wie er von sei-
nem Leid geheilt wird, zeigen 190 singende und tanzende Kinder.
«Le joli jeu des saisons» (1934 im Grand Théétre in Genf) nennt
sich ,Suite de rondes, poémes et chansons et de divertissements
rythmiques’. Es ist ein Jahreszeitenspiel, das Bilder der kindlichen
Erlebniswelt musiziert, singt und tanzt. Berge, Strahlen, schatten-
spendende Bdume werden besungen, Blumen und Schwalben tan-
zen, altes Brauchtum geistert verniedlicht durch die Szenen: der
Pére Chalande bringt den Kindern Gaben und als Schonstes den in
arger Zeit mutlos gewordenen Eltern das Bewusstsein, dass auch
dem hértesten Winter ein Frihling folgt. Das ist der ganze Jaques-
Dalcroze: keine geistsprihende Dialoge, keine donnernde Ti-
raden sich befehdender Helden, keine seelenkranke oder ungebér-
dige Charaktere, iiberhaupt kein Ansatz zum Drama. Alles ist ein
frohes Spiel der Phantasie, das singt und lacht, tanzt und musiziert.
Kinder und Fabelwesen wirbeln durcheinander, unbeschwert, hei-
ter, paradiesisch.

«Féte de la jeunesse et de la joie» enistand 1923 zu einem
festlichen Anlass der «Lyre de Carouge», wurde aber spater oft
wiederholt und trégt durch die Mitwirkung erwachsener Laienspie-
ler am stérksten die Zige des Volksspiels. Der Chor ist wie in
den Fesispielen Jaques’ vor der Bihne aufgestellt, die «Plastik-
gruppe» des Genfer Jaques-Dalcroze-Instituts darf nicht fehlen.
Mihsam schleppt sich der Mensch durch den Alltag. Lieder und
Ténze preisen die Freude. Mit der Erstirmung der ,Liebesburg’
endet der erste Teil. Der zweite beginnt mit einem Hymnus an
die Jugend. Beriihmt wurde das getanzte Spiel der Wellen. Alp-
und Erntsegen werden gepriesen. Der dritte Teil bringt Bilder der
Bundesfeier und fihrt zuriick zur freudvollen Arbeit. Wie ein ba-
rockes Drama werden die verschiedensten Stotfgruppen durch die
Musik, die aus unerschépflichem Born aufquillt, zusammengefasst
und zur Form gebandigt.

Jaques, der ganz aus der Musik und aus der Tanzbewegund
heraus schopft, ist auch zum Meister der welschen Festspiele ge-
worden. Im «Poéme alpestre» zur Genfer Landesausstellung 1896/

96



im «Festival vaudois» 1903, im «Féte de Juin» Genf 1914 kommt
er ohne das gesprochene Wort aus. Geschichiliche Erkenntnisse
werden nie mit der pathetischen Schwere und geschichtlichen Treue
dargestellt, wie in der alamannischen Schweiz. Aus allen Szenen
spirt der Singmeister das Chanson heraus. Der Tanzmeister sieht
nur die rhythmisch bewegten Gruppen. Phantasiegestalten aller
Art mischen sich unter die geschichtlichen Personlichkeiten und
Volkschaften und steigern die Schauspiele iber alle Realititen des
Alltags hinaus immer wieder in ein phantastisches Traumreich. Ja-
ques Spielkunst ist ebensoweit entfernt von der Wucht der mytho-
logischen Musikdramen Richard Wagners wie vom Rausch der glut-
und blutvollen Opern Giuseppe Verdis. Seine Biihnengebilde
kennen somit weder den Tiefgang des Mythos noch die zu Men-
schenschicksalen geballte Theaterhandlung. Aus heiterer Musizier-
laune und aus ewiger Jugend zaubert er vor uns hin ein liebens-
wirdiges Reich der Phantasie.

InThéédtre du Jorat in Méziéres besitzt die wel-
sche Schweiz ihre bedeutendste Volksspielbihne, die durch Gast-
spiele in BrUssel und Paris und durch die Musik Arthur Honeggers
in zwei Weltteilen bekannt wurde. Das Waadtland beging 1903
die Jahrhundertfeier seiner Befreiung. Zum offiziellen Festspiel,
das Emile Jaques-Dalcroze fiir Sanger und Pantomimen ausgedacht
hatte, stromten zweitausendfinthundert Spieler aus dem ganzen
Kanton zusammen. Jeder Akt wurde von einem andern Distrikt
Vorbereitet, jede Gruppe von einer andern Gemeinde gestellt.
Das ganze Volk war aufgeboten. In dieser erregenden Atmos-
Phire wollten die Landleute von Méziéres nicht zuriickstehen. Sie
schlagen ihrem Pfarrherrn Emile Béranger einen Festzug vor. Er
aber rat ihnen zu einem Spiel. Edouard Rod, ein Birger von Mé-
Zigres, der als Romancier in Paris lebt, sagt ab. Da kommt die ret-
tende Idee. In Morges hat der junge waadtlindische Dramatiker
René Morax sein Volksstick «La nuit des Quatre-Temps» aufge-
fihrt, Der Dichter wird nach Mézieres gerufen und verspricht, die
Vorgeschlagene Episode aus der Befreiung des Waadtlandes im
Spiel «La dime« (Die Zehntensteuer) darzustellen. Es ist die Ge-
Schichte des Pfarrers Jean-Rodolphe Martin von Méziéres, den die
Berner Vogte zur Strafe fir seine freiheitlichen Ideen einsperren.
Er wird aber befreit und kehrt als Held ins Dorf zuriick. Nach an-

97



tikem Vorbild gliedern singende Chére die Folge der sieben Bil-
der, die Alexandre Denéréaz vertont hatte. Die Tramhalle wird in
ein Festhitten-Theater umgewandelt. Der Bruder des Dichters, Jean
Morax und sein Kollege Aloys Hugonnet werden zur Schaffung
der Dekorationen und Kostiime berufen. Sachversténdige und
Volk entdecken ihren Dichter und jubeln ihm zu. Vevey stellt ihm
1905 eine neue Aufgabe, die grosste, die das Waadtland einem
Dramatiker anzuvertrauen hat, die Dichtung des Winzerspiels, das
nur alle Vierteljahrhunderte einmal aufgefihrt wird. Gustav Doret
schreibt die Musik, die die ganze AuffUhrung in die goldene Wol-
ke von Chor- und Orchesterklangen hiillt. Gesungen und getanzt
wird in der Arena. Das Volk sitzt auf den an drei Seiten anstei-
genden Tribinen. Die Szenenwand ist eine antikische Architektur
mit drei Toren. Die klassische Theaterkunst der Alten ist wiederer-
standen in einem grossartigen Dankfest an die unerschopfliche
Fruchtbarkeit der Mutter Erde.

Aus dem Festhittenspiel zu Méziéres und dem Freilichtspiel zu
Vevey sieht René Morax visionar sein «waadtlandisches Bayreuth»
auvfsteigen. In seiner Schrift «Un théaifre a la campagne» wirbt er
for sein Volkstheater. Er wendet sich, wie Rousseau und Gottfried
Keller lange vorher, gegen den stadtischen Alltagsbihnenbetrieb.
Das Schweizer Volkstheater verlange nicht nach dem Drama als
einem Wortkunstwerk, sondern nach der schillernden Farbenpracht
grosser Theateraufflhrungen. Das Schaubedirfnis habe das Frei-
lichttheater und das Festspiel ins Leben gerufen, aber das Drama
getotet. So sieht er seine Aufgabe darin, die widerstrebenden
Elemente neu zu verbinden in der Schaffung eines volkstiimlichen
Spiels und eines volksmassigen Theaterbaus. Das Théatre du Jo-
rat entsteht. Es wird auf einem fir finfzehn Jahre gemieteten
Baugrund errichtet. Theaterfreunde der ganzen Schweiz haben An-
teilscheine zu finfundzwanzig Franken gezeichnet, die Eidgenossen-
schaft steuerte zweitausend Franken bei. An Stelle des héfischen
Logen- und Rangtheaters tritt der amphitheatralisch ansteigende
Zuschauerraum. Acht Tiren fihren ins fensterlose Innere. Vierzid
Bankreihen geben Raum fiir elfhundert Sitze. Jede Sitzreihe isf
25 cm Uber der vordern erhoht, die Sicht auf die Bilhne damit von
jedem Platz aus gewahrleistet. Die Einheit zwischen Zuschauer
raum und BUhne wird hergestellt durch eine neun stufige Treppe:

98



die aus dem Orchesterraum auf die Vorbihne herauffGhrt. Die
Szenenwand weist drei ,Tore’ auf. Zwischen den seitlichen Ein-
gaéngen offnet sich das breite Mittelportal auf die damals grosste
Bihne der Schweiz. Zu manchen Inszenierungen ist die gesamte
Proszeniumswand zu einer einheitlichen Dekoration architektonisch
zusammengefasst worden. An Stelle des naturalistisch-psycholo-
gischen Dramas tritt — nach einem einzigen halbgeglickten Ver-
such mit der «Henrietten — das Stilstick, an Stelle des Orchesters
der Chor, der Uiber die Orchestertreppe oder aus den Seitenpor-
talen auf die Buhne schreitet. Dreifach bedeutungsvoll ist die Lei-
stung: ein neuer Theaterbau, ein neues Drama, eine neuartige —
uralte — Verwendung der Musik als singender Chor. Am 7. Mai
1908 wird die BUhne eréffnet mit der «<Henrietten, die ab-
wechselnd mit dem Festspiel von 1903, «La Dime», gespielt wird.
Aus der Festspielblhne von Méziéres ist das Volksspieltheater des
Jorat geworden.

Die HeimatbUhnen spielen Berner- oder Baslerstiicke und die
Dramatischen Vereine mindere Theaterware der Berufsbihnen. Das
Théatre du Jorat aber, das in der Regel alle zwei Jahre seine Tore
6ftnet, hat einen umfassenderen Spielplan aufzuweisen als irgend
eine VolksbUhne der Eidgenossenschaft, obwohl, mit zwei Ausnah-
men, nur die Werke eines einzigen Dramatikers aufgefUhrt werden.

Die erste Gruppe im Spielplan bilden die welschen Heimat-
spiele, die bald zeitgendssische Schicksale in ungeschminkter Wirk-
lichkeitstreue spiegeln und bald Erzdhlungen aus langstvergange-
nen Tagen vor dem Goldgrund der Legende sich abheben lassen.
Als der Holzbau des Theaters entstand, vertrat Morax noch die
Meinung, das Volksspiel kénne sich nur entwickeln, wenn man an
Stelle der dialogisierten Geschichte der Festspiele das realistische
Gegenwarisdrama setze. Ein Beweis fiir diesen Saiz sollte «H e n-
riette» sein.

Henriette hat sich mit dem jungen Bauern Emil verlobt. Da
kommt eines Tages ihre Schwester Hortense aus der Stadt ins Dorf
Zu Besuch und verdreht dem Brdutigam den Kopf. Sie erwartet
von ihm ein Kind. Henriette verzichtet schweren Herzens auf ihren
Ungetreuen Geliebten und bittet ihn, ihre Schwester durch Heirat
Vor Schande zu bewahren. Emil aber lehnt das brutal ab. Der
Vater verflucht seine Tochter. Hortense aber macht ihn zum Mit-

99



schuldigen, indem sie ihm seine Trunksucht vorwirft. Das Verhang-
nis bricht auf die kleine Familie herab. Der Vater, der das Opfer
unvorsichtiger Birgschaften geworden ist, verliert Haus und Hof
und verlasst mit Henriette die Heimat. Morax hat ein Waadtlan-
der Lebensschicksal in diustern Farben gemalt in der Meinung, da-
mit ein naturalistisches Volksstick zu schaffen, nicht ohne die Ne-
benabsicht, seine Mitmenschen vor Trunksucht und Liederlichkeit
zu warnen. Die naturgetreuen Dekorationen und die auf lebens-
echte Téne erpichte Inszenierungskunst des Berufsregisseurs Paul
Tapie, der ein Schiler André Antoines, des Meisters des franzosi-
schen Naturalismus ist, unterstreichen das Vorhaben. Aber es fehlt
an psychologischer Vertieflung der Vorgénge und eindringlicher
Charakterisierung der Rollen. Figuren und Handlung sind einfach
und gradlinig bezeichnet. Lyrische Partien und die Szene, in der
dem trunken heimkehrenden Vater drei Geister Verstorbener
entgegentreten, seine Frau, seine Mutter, seine Grossmutter, durch-
brechen den Stil des naturalistischen Volksstiicks. Die Chére so-
dann, die zwischen den sieben Bildern singend aufireten, zeigen
deutlich, dass der angestrebte Naturalismus fir Morax nur eine
Stufe zum reinen Stilstick bedeutet. Sie tragen bauerliche Ko-
stbme der Landschaft. Von beiden Seiten treten sie auf die Bih-
ne und gruppieren sich malerisch auf den Orchesterireppen. Das
Blau der Kattunrécke, das blendende Weiss der Aermel und das
Gelb der Strohhiite wirken hell und freundlich. Wenn die Hand-
lung sich verdistert, tritt der Chor in dunklen Gewéndern auf, vom
Orange bis zum dumpfen Rot reicht nun die Farbenskala. Die
Chére bilden fortan eines der bezeichnendsten Mittel der waadt-
landischen Volksbilhne. Morax hat das naturalistische Theater
Uberwunden im gleichen Atemzuge, in dem er es schaffen wollte
und ehe die Berner ihr erstes Heimatschutzstick in Szene setzen.

Ein zweites Mal hat Morax Menschen seiner Waadtlander Hei-
mat wirklichkeitstreu darzustellen versucht in «La terre et
I"'eau» (1933), aber diemal deutet schon der Titel auf die sym-
bolische Bedeutung des Geschehens. Die Erde ist der sichere
Grund der Bauern von Lavaux am Hang des Seegestades, das
schwankende Element der Verlockung und Leidenschaft aber ist
das Wasser. Zwischen den Vater, der unverrickbar mit seinef
Scholle verwurzelt ist und den Sohn, den es in die Fremde zieh

100



tritt die Savoyardin Salome. Sie ist Ubers Wasser gekommen, sie
bricht in den festummauerten Bezirk des Weinbergs ein und ent-
zindet die Leidenschaft beider Ménner. Der Streit entbrennt. Bald
neigt sie sich verfUhrerisch zum Einen, bald zum Andern. Wird
der Sohn sie erringen? Wird der Vater sie freien? Sie wird beide
verlassen, Sie kehrt zuriick auf ihr Schiff, zu ihrem Geliebten, auf das
Wasser, in die Freiheit, die ihr Element und ihre Leidenschaft ist.

Das dritte Waadtlander Volksspiel, «La Belle de Mou-
don» (1931) ist eine heitere musikalische Komédie aus der Bie-
dermeierzeit und damit Alltag und Gegenwart durch Stoff und Stil
schon weit entrickt. Der Patriziersohn Albert Praroman liebt Isa-
belle, die Tochter des Cafetiers. Zur Strafe dafir wird er ins Aus-
land geschickt. Aber Isabelle folgt ihm. Sie wird Sangerin, fallt
in Paris bei ihrem Début durch, trifft den Geliebten wieder und
heiratet ihn. Auf der Heimfahrt begegnet sie dem Impresario wie-
der, der sie nach Paris mitgenommen hatte. Sie lasst den Ge-
mahl stehen und geht nach Venedig. Diesmal hat sie Erfolg. Va-
ter Praroman ist indessen ins Unglick geraten. Sein Haus wird
versteigert und die Tochter kommt gerade recht, es zu erwerben.
Mit dem Auszug der grossten Klatschbase des Stadichens, die an
allem Unglick schuld ist und mit dem Wiedersehen mit dem Gat-
ten schliesst das Stick, eine ergéizliche und vielfaltige Schilde-
rung des Kleinstadtlebens. Die Musik hatte Arthur Honegger ge-
schrieben, a capella-Chére, kunstvolle Sologesénge und einige
Sticke fur Blechmusik und zwei Klaviere.

In ein legendédres Mittelalter entrickt ist die « Aliénor»
(1910 und 1926), wohl das erfolgreichste Werk der Jorat-Bihne.
Robert von Romont zieht ins heilige Land, um gegen die Saraze-
nen zu kémpfen. Er gerdt in Gefangenschaft. Da macht sich Frau
Aliénor als Spielmann verkleidet auf, bezwingt durch ihre sissen
Lieder das Herz des Emirs und darf als Geschenk einen Gefange-
nen befreien. Sie wahlt ihren Gatten und zieht mit ihm heim.
Seine Landsleute halten ihn, wie weiland Odysseus, fir einen
Bettler. Im Zweikampf erschliagt er den ungetreuen Bruder, der
ihm ein schlechter Verwalter seiner Giter und dem Volke ein Ty-
rann war. VYom Volk umjubelt ziehen Aliénor und Robert in die
Stadt. Die Lieder Aliénors Uberglinzen die Legende, die antiki-
schen Chére gliedern die Handlung, ohne jemals in sie einzugrei-

101



fen. Die Klange Dorets, die nur einmal von drei Trompeten und
Paucken unterstitzt werden, sind langst Gemeingut des Volkes
geworden.

Die zweite Gruppe im Spielplan von Méziéres umfasst zwei
Werke des Welttheaters, eine Tragédie Shakespeares und eine
Oper Glucks. René Morax Ubersetzte «Romeo und Julia»
ins Franzdsische und hat seiner Uebertragung sowohl als auch der
Art der Inszenierung die landschaftlich gepréagten Zige des Waadt-
landes verliehen. Trotzdem wird nichts fortgelassen, nichts dazu-
getan. Diese Ehrfurcht vor dem grossen Dichter macht Morax alle
Ehre. Durch die Szenen klingt stimmungsteigernd die Musik Frank
Martins. Die archaisierende Klangfarbe erreicht er durch die Aus-
wahl der Instrumente Fléte, Violine, Clarinette, Englisch Basshorn,
Viola da Gamba und Bassgeige. Dazu ftritt der Chor. Spielleiter
ist ein Waadtlander, der am Theater Vieux-Colombier in Paris wir-
kende Jean Mercier. Die Shakespeare-AuffGhrungen unserer stad-
tischen BUhnen von damals bemihten sich, den Vorbildern der
ausléndischen Hauptstadte nahe zu kommen. Das Théatre du Jorat
aber Ubertragt sie in die andersgeartete waadtlandische Welt und
gibt damit, ohne an das Wort des Dichters zu rihren, ein Bei-
spiel, wie Werke der Wellliteratur durch behutsame Einschweize-
rung for unser Volk nichts verlieren, aber manches gewinnen.

Als zweites Werk der Weltbihne wurde 1911 die Oper « Or -
pheus» von Christoph Willibald Gluck aufgefiihrt, die antike
Sage des bezaubernden Séngers, der seine durch den Tod ver-
lorene Gattin in der Unterwelt sucht und sie unter der Bedingung
zurickfOhren darf, dass er auf dem Weg an die Oberwelt sich nicht
nach ihr umsieht. Orpheus aber schaut auf das Flehen Euridices
— der antiken Eval — trotzdem nach ihr um. In der alten
Sage muss sie in die Unterwelt zuriick, bei Gluck lassen die Gotter
sich erweichen und die Geliebte mit dem Sénger auf die Erde
zurickkehren. Die Auffihrung in Méziéres war, wie die dama-
lige Presse einhellig bestatigt, «ein Triumph, der auch Freunden
der klassischen Musik unerwartet kam». Der Erfolg liegt im We-
sentlichen auf vier Tatsachen begrindet. Erstens wurden die Cho-
re vom Volk von Méziéres mit einer Klangfille gesungen, wie man
sie sonst nur in Oratorien zu héren gewohnt ist; die hundertjahrige
Erprobung des schweizerischen Chorgesangs kommt einer ausge-

102



sprochenen Choroper Uberraschend zugute. Zweitens stehen die
Chére nicht teilnahmslos und im stefs gleichgrellen Licht auf der
Bihne. Sie erscheinen auf der Vorbihne, werden kunstgerecht
bewegt und gruppiert, sie treten ins Halbdunkel, um erst dann ins
Licht der Szene zurickzufluten, wenn die Handlung sie bendtigt.
Drittens hatte man bisher den «Orpheus» in Periicke, Barockkostim
und in Dekorationen im Stil Louis XV gegeben, die Motive der
Antike spielerisch verniedlicht, nun {ritt an Stelle der Pseudo-An-
tike das klassische griechische Kostim und die klassische griechi-
sche Landschaft in ihrer ganzen Grosse. Viertens hatte man héfi-
sche Menuette und Chaconnen getanzt; nun macht man sich die
moderne Tanzkunst von Emile Jaques-Dalcroze zunutze. Mit einem
Wort: ein Laie auf dem Gebiet der Oper rdumt mit dem iiblichen
Opern-Schlendrian auf und stellt den «Orpheus» mit den Mitteln
moderner Regiekunst und dem gesunden Instinkt des unverdor-
benen Volkstheatermannes dar. Das Zircher Stadttheater Uber-
nahm den «Orpheus» in der Form der Jorat-Inszenierung und in
der berbhmten Auffihrung durch Jaques-Dalcroze in Hellerau wirkt
sie aufruttelnd bis ins Reich. Und wieder einmal sind von einer
Volksbihne starke kinsterlische Anregungen auf die Berufsbihnen
Ubergegangen.

Das Orpheus-Thema, in dem ein Mensch in eine andere Welt
einbricht, scheint Morax ausserordentlich beschéftigt zu haben.
In zwei Legendenspielen — die die dritte Gruppe im Spiel-
plan von Méziéres ausmachen — hat er die antike Sage ins
Christliche und Heimatliche umgeformt. Keines der Spiele ist ins
reformierte Waadtland, beide sind ins altglaubige Walliser Berg-
land gesetzt, dessen Sagen der Dichter in langen Aufenthalten
eifrig erforscht hatte. An Stelle der Unterwelt tritt beide Male der
Gletscher, wo die Toten der Auferstehung harren. Nach christli-
cher Anschauung ist der Himmel ,oben’, iiber den Sternen zu
suchen. Das Fegefeuer findet sich fir den Walliser Bauern und
Hirten also sinngeméss auf den Gletschern zwischen Himmel und
Brde. In«La nuit des Quatre-Temps», 1901 in Mor-
Qes und ein Jahr nach dem «Orpheus» 1912 in Méziéres gespielt,
steigt der Mann in der Quatembernacht, in der die Toten auf dem
Grat sichtbar werden, auf den Gletscher, um seine dahingeschie-
dene Geliebte Monika zu fragen, ob sie ihm treu war im Leben.

103



Sie gesteht ihre Untreue und Karl stdsst sie von sich. Aber die
Harte reut ihn, sobald die Erscheinung der Geliebten verschwun-
den ist. Er will die Verstossene einholen und stirzt dabei auf dem
Gletscher zutode. Waéhrend die «Quatembernacht», die schon
1902 in Lausanne und in Zirich — hier in der Uebersetzung Jakob
Bossharts — aufgefUhrt wurde, vom «Orpheus» zunéchst nur das
Eindringen ins Reich der Toten (ibernimmt, stellt «kLa servante
d'Evoléne» seine vollkommene christliche Parallele dar. An-
tonin liegt in den letzten Zigen. Seine Eltern beschwéren den
Tod, den Sohn zu schonen. Katarina nimmt das Opfer auf sich
und verspricht, dem Tod zu folgen, wann immer er erscheint. Und
er tritt an die Hochzeitstafel und fUhrt die Jungvermahlte auf den
Cletscher, wo die Armen Seelen den Tag des Gerichts erwarten.
Die Dorfleute suchen Katarina. Der heilige Theodul weist ihnen
den Weg. Antonin will das Opfer der Geliebten nicht annehmen.
Im Anblick des Liebenden, der mit dem Tode um die Geliebte
ringt, ergreift den Heiligen das Mitleid. Er ruft zu Gott um Hilfe.
Der Allméchtige erbarmt sich und schenkt Katarina dem Leben
und der Liebe wieder.

Die Legendenspiele, die aus dem Volksstick ins Reich des
Volksglaubens emporblihen, bilden die Briicke zur vierten Gruppe;,
zu den biblischen Mysterien. Volk und Kritik haben sie manch-
mal als fremdartig und ungehérig empfunden. Dazu kam, dass fir
den «David» und die «Judith» Arthur Honegger eine modern und
manchmal atonal klingende Musik geschrieben hatte, die mit ihren
neuartigen Toénen und ihrer ungewohnten Instrumentation das Volk
mehr verwirrte als anzog. Tatsachlich ist aber Morax mit seinen
biblischen Spielen seinem Genius nicht untreu geworden. Im Ge-
genteil. Der Drang nach dem Mysterium ist die Grundkraft seines
Schaffens. Sein Ausspruch «ll n'y a pas de vrai thééatre sans reli-
gion» bezeugt es. Der Hang zum Mystischen bricht sich schon in
einem ersten Einakter «La biiche de Noél» Bahn (1902 in Lausanne,
1903 unter dem Titel «Der Julblock» am Stadttheater in Bern ge-
spielt), in dem der Ritter sein Leben gibt fir seine Enkel und sie
damit rettet. Wenn das Théatre du Jorat 1914 nach einer Tell-
Auffihrung schloss und erst sieben Jahre spater mit dem «David»
wieder eréffnet wurde, so kiindigt sich in dieser Tatsache allein
schon geradezu symbolhaft der Anbruch einer neuen Zeit und

104



Théatre du Jorat in Méziéres. 1923. «Davel» von René Morax.
Bihnenbilder zum 4. und 5. Akt von Jean Morax und Aloys Hugonnet,



Mysterienspiele in der welschen Schweiz. Oben: «L'offrande» von J.J. Gaillard:
vor der Stadtkirche in Yverdon 1942. Unten: «Nicolas de Flue» von Denis de
Rougemont in Neuenburg 1941. Spielleitung: Jean Kiehl.



eines neuen Theaterwillens an, der im frlheren Wirken indes be-
reits vorgebildet ist. Morax hat dem neuzeitlichen stilisierten
Volksspiel schon vor dem Kriege den Weg bereitet. Er ist einer
der ersten gewesen, der mit dem materialistischen und pessimisti-
schen Naturalismus endgiltig brach. Sein «David» erscheint auf
der Bihne ein Jahr nach der denkwirdigen «Jedermann»-Auftiih-
rung vor dem Salzburger Dom, drei Jahre vor der Erneuerung der
Geistlichen Spiele in Luzern und Einsiedeln. Auch sein neustes
Werk ist wiederum ein Mysterium und schon der Titel scheint an-
zudeuten, wie sehr walliser Landschaft und biblisches Gleichnis
zv einem kennzeichnenden Spiel verschmolzen sind in «Job le
vigneron», der 1943 in Méziéres auvfgefUhrt werden soll.

In«David» und in «Judith» setzt Morax mit peinlicher
Sorgfalt den biblischen Text in die Form des biUhnenwirksamen
Zwiegesprachs. Die Darstellung seelischer Konflikte und drama-
tischer Spannungen wird offenbar nicht angestrebt. Die Musik Ar-
thur Honeggers — Sologesénge, Chére der Himmlischen und Irdi-
schen, Streicher und Blechblaser — zaubert den Horern mit ihren
Kldngen den ganzen Orient ins Ohr. Und der Maler Alexandre
Cingria hillt ihn in das phantastische Marchengewand eines Uber-
schwenglichen Barock. In drei Szenen des «David» gehért eine
hoch emporfihrende breite Treppe, die ins Orchester hinunter
fortgesetzt wird, zum eindricklichsten Hilfsmittel fir die Aufmaérsche
und Gruppierungen. Hier entfaltet sich der Einzug der Bundeslade
in Jerusalem mit dem tanzenden David und den tanzenden Mad-
chen. Golden, silbern und weiss glénzen die Kleider. In der
Pestszene liegen Uber die graublaven Stufen verstreut die Toten,
indes ganz zuoberst rechts mit weitausgebreiteten Fliigeln und
geflammtem Schwert der Pestengel erscheint; dahinter die Stadt
in braunen und grauen Ténen. Zum dritten Mal baut die Treppe
sich auf fir die Krénung Salomons und den Tod Davids. Wolken
schweben vom Himmel herab und Engel erscheinen. Morax ftritft
grossartig den Stil des festlichen Volksspieles. Er liebt die Farben-
fille, stimmungsférdernde und hinreissende Chor- und Instrumen-
lalsatze. Ja, im Ueberschwang der Entfaltung orientalischer Pracht
droht mehr als einmal das Mysterium im Rausch der Farben und
Klinge unterzugehen.

Die finfte Gruppe umschliesst schweizerische Staatsspiele. Alle
drei sind Befreiungsdramen. Im engsten Kreis, in Méziéres, voll-

105



zieht sich das Festspiel «La Dime» von 1903. Im erweiterten
Kreis der Waadtlander Heimat steht der «Davel» (1923) und im
eidgendssischen Kreis der « Tell» (1914 und 1935). Mit ,Wol-
ken', ,Ddmmerung’, ,Sturm’' und ,Morgenrot’ sind die vier Akie des
«Tell» Uberschrieben. Im ersten Akt begegnet Tell zuerst dem
flichtigen Paar von Altsellen, dann wird er Zeuge des Schicksals
Abderhaldens, dem der Vogt die Ochsen nahm. Im zweiten Ak
kommt Tell mit dem flichtigen Erni heim nach Birglen, wo die
beiden Walter First treffen. Der dritte Akt bringt den Dreiman-
nerbund, den Apfelschuss und Tells Sprung aus dem Schiff, den
eine alte Hirtin als Augenzeugin erzahlt: Tell erschiesst den Vogt
nicht in der hohlen Gasse, sondern Aug in Aug vom Ufer aus.
Darauf erscheint er auf der Biilhne und versucht seine Tat zu recht-
fertigen. Mit einem Hornruf, der erwidert wird, gibt er den Mit-
verschworenen ein Zeichen. Der vierte Akt bringt die Ritliver-
sammlung, die Tell von aller Schuld lossagt und Tells Triumph in
seiner Heimat. Pariser Schauspieler gaben die Hauptrollen. Kri-
tiker beméngeln das kaum ertragliche Pathos und die schéntue-
rische Pose, mit denen Jean Hervé vom Odéon in Paris den Tell
darstellte. Trotz dem Missgritf, gerade den Tell und andere wich-
tige Rollen von Fremden darstellen zu lassen, bleibt die Tatsache
dieser Auffihrungen bedeutsam. Kurz vor dem Ausbruch des
ersten und zweiten Weltkrieges hat Morax mit seinem «Tell» aus
der welschen in die alamanische Schweiz eine Bricke geschlagen,
die die beiden fremdsprachigen Stdmme Uber alle aufbrechenden
Schwierigkeiten hinweg fest verband im Zeichen der gemeinsa-
men Staafsidee, die in der Geschichte der Urschweizer Befrei-
ungstat zum Ausdruck kommt.

Ein Freundeskreis hat das Thééatre du Jorat geschaffen. René
Morax ist sein Haupt. Biihnenbilder und Kostimentwirfe stammen
in der Regel von Renés Bruder Jean und von Aloys Hugonnet.
Sie erstreben gegeniber der naturalistischen Vieldinge-Malerei
grosse Linien, weite Flichen und zurickhaltende farbige Gestal-
tung. Einige Male wird Alexandre Cingria aus Genf zugezogen,
der mit seinen phantastischen Dekorationen in wahren Farben-
orgien schwelgt und manchmal geradezu Gberbordet. Es gehért
zum Grundsatz der Jorat-Bihne, dass die Musik in antikischen
Chéren die Auftritte gliedert und manchmal auf die Szene tber-

106



greift. Das Sololied wird gepflegt, seltener werden instrumentale
Sticke eingestreut. Die einprédgsamsten Chére, die Gustave Doret
schrieb, sind fast alle ins Volk gedrungen. Er schuf die Musik zu
«Henriette», «Aliénor», «La nuit des Quatre-Temps», «Tell», «Da-
vel», «La terre et I'eaun, «La servante d'Evoléne». Dreimal ist Ar-
thur Honegger vertreten: mit «David», «Judith», «Belle de Mou-
don», einmal Frank Martin: mit «Romeo und Julia». Die Spie-
ler sind in der Regel Laien, was in der Ordnung ist, da die Sticke
durchwegs mit einfachen Typen und schlichten Handlungen ge-
baut sind. Fir anspruchsvollere Rollen werden trotzdem gelegent-
lich Berufsschauspieler herangezogen, die sich indes fir national
sehr betonte Gestalten nicht bewéhren, wahrend sie sonst viele
Male sich kaum wahrnehmbar in die Spielgemeinschaft einfligen.
So spielten Romeo und Julia Georges Spanelly und Camille Four-
nier. Oft wirkt Marguerite Cavadaski vom Lausanner Stadttheater
mit, als Salome und als Katarina. Fir die Spielleitung zog Morax
fast immer einen Sachversténdigen zu, seit einigen Jahren ist es
der Direktor des Stadttheaters in Lausanne, Jacques Béranger, der
Sohn jenes Pfarrherrn, der den Dichter nach Méziéres berufen hatte.
Der vielseitigen Begabung des Dichters René Morax verdankt das
Welschland seine eigentliche NationalbUhne und die Eidgenos-
senschaft eine der originellsten und bedeutungsvollsten Volks-
bUhnen unseres Landes.

Die religiésen Volksspiele.

Das Volksspiel findet seine héchste Erfillung im Mysterium.
Dass der Mensch mit allen Fasern in dieser Erde wurzelt, mit sei-
nem Haupte aber bis an die Sterne reicht, ist das Urerlebnis, das
zum religidsen Volksspiel fihrt. Aus dem Zusammenprall mensch-
licher Wesen entstehen Volksstiick und Drama. Aus dem Wider-
streit diesseitiger und jenseitiger Krafte entstehen die Spannungen
und Konflikte des Mysterienspiels.

Stofflich ist das Mysterienspiel die umfassendste Gattung des
Dramas. Es beschrankt sich nicht darauf, Menschen und Allzu-
menschliches darzustellen, sondern schliesst Gott, All, Erde in den
gleichen Kreis. Ueber- und unterirdische Krafte konnen als reale
Wesen handelnd ins Spiel eingreifen wie im Mittelalter und Barock
Engel und Teufel. In rationalistischen Theaterepochen — des Hel-
lenismus, der Renaissance, der Aufklarung — streitet man darUber,

107



ob Goit, Engel und Teufel auf der Bihne verkérpert werden
dirfen. Die Passion szenisch darzustellen ist dann heftig verpont.
Sie zu singen oder gar zu malen aber findet man merkwiirdiger-
weise in schdnster Ordnung. In metaphysischen Epochen dage-
gen, in denen irreale Krafte als real empfunden werden — im
klassischen Griechenland, im Mittelalter, im Barock — empfindet
man es als selbstverstandlich, dass auch nicht irdische Wesen
gleichberechtigt aut die Bihne treten.

Eine neue metaphysische Theaterepoche kiindigt sich schon
vor dem ersten Weltkrieg an. Im Werk Adolphe Appias wird sie
schon seit den neunziger Jahren sichtbar. Unmittelbar nach dem
Krieg aber tritt sie Uberraschend in Erscheinung.

Die Mysterien in der reformierten Schweiz.

Die Jorat-Bihne in Méziéres strebte auf drei Wegen zum
Mysterium: iber den antiken Orpheus-Kult, Uber die Bibel, Uber
das Volksstick. Mit seinem Werk und seiner Personlichkeit setzte
René Morax einem vierhundert Jahre nachwirkenden dramatischen
Bildersturm ein Ende und figte damit die welsche Schweiz in die
neue Epoche schweizerischen und européischen Theaters. Uralte
Quellen mystischer Spielkunst sind neu aufgebrochen und begin-
nen das geistige Leben zu befruchten.

In Neuenburg bildeten 1933 Jean Kiehl und Emer du Pas-
quier, angeregt durch Gastspiele Jean Copeaus, eine Volksspiel-
truppe, die sie nach dem Heiligen des Griindungstages La C o m-
pagnie de la Saint-Grégoire nannten. Man versuch-
te es zundchst mit mancherlei Spielen aus allen européischen Li-
teraturen, mit «Le Grand Voyage» des Englénders Robert Cedric
Sherriff, mit «Sur la Grand’ Route» des Russen Anton Tschechow,
mit einer 1694 in Paris gespiellen Commedia dell’ arte «La Fausse
Coquette» des Italieners Brugiere de Barante, mit zwei Dramen des
Franzosen Alfred de Musset «A quoi révent les jeunes filles» und
«On ne badine pas avec '’Amour». Daneben aber stehen religiose
Volksspiele.

«Le Mystére d'Abraham» des eigenwilligen und hochbegabten
Fernand Chavanne war schon 1916 enistanden und in
der Kirche zu Pully bei Lausanne aufgefiihrt worden. Im Todes-
jahr des Dichters, 1936, spielt es die Compagnie de la Saint-Gré-
goire in den Kathedralen zu Neuenburg, Lausanne, Genf, Zirich.

108



Die Prifungen und Verheissungen Abrahams sind bibelgetreu dar-
gestelll. Am Ende seiner Tage lasst ihn der Engel Gottes in die
Zukunft blicken: auf die Kénige, die aus seinem Stamm hervor-
gehen und auf das Heilige Paar mit dem Christusknaben. Auf
jegliches Dekor ist verzichtet. Die Kostime heben die Gestal-
ten in satten Farben aus den démmrigen Domen. Die Spieler
ziehen prozessionsweise ein. Sie stehen statuengleich im Halb-
kreis und treten nur aus der Reihe, wenn ihr Stichwort fallt. Die
Darsteller sind in erster Linie Sprecher des Mysterientextes. Nur
einmal gerdt die ganze Schar in Bewegung. Wenn Maria und
Josef das Kind zeigen, féllt alles in die Knie: «Le seul éffet dra-
matique , mais il est saisissant dans sa simplicité» bemerkt Charles
Ferdinand Ramuz, der seinem toten Freunde ein kurzes Vorwort ins
Spielprogramm schrieb. Zwei Mal erscheint der «Jedermann» von
Hugo von Hofmannsthal; 1936 wird er in Neuenburg, Biel, Yver-
don, Fryburg und Vaumarcus (hier vor dreitausend Zuschauern)
gespielt; 1942 aber ist ein Schiff die Bihne. Das schwankende
Element des Wassers wird zum Sinnbild des Lebens, der bestirnte
Himmel zum Symbol der Ewigkeit.

In den Kreis dieser Spielgesellschaft gehért der Neuenburger
Charly Clerc, Professor an der Eidgendssischen Technischen
Hochschule in Zirich. Er schrieb ein halbes Dutzend geistreicher Ko-
moédien und Ubersetzte fir die Sankt-Gregor-Truppe den «Verrat
von Novarra» von Céasar von Arx. Clerc war urspriinglich Theologe.
In seinen Mysterien kehrt er auf besondere Weise zur Bibel zuriick.
Am Anfang steht das Neuenburger Reformationsspiel «1530 — L'ldo-
ldtrie 6tée et abolien, das zur Vierhundertjahrfeier im Staditheater
dufgefihrt wurde und die engen Wénde beinahe sprengte. Es
schildert in drei Akten den Zusammenbruch der mittelalterlichen
Und die schmerzvolle Geburt einer neuen Welt. Drastisch und
handgreiflich sind die sozialen, wirtschaftlichen und politischen
Schwierigkeiten in lebensvollen Typen gezeichnet. Manuelscher
Geist spritht aus der Erregung iber Zehnten, Messe und Miss-
stdnde. Die Frauen suchen Trost bei der alten Kirche. Die Ju-
9end stirmt Gotteshduser und Altare und Farel versucht mitten
durch die Trimmer dem neuen Geiste den Weg zu bahnen. Mit
diesem Spiel hat Clerc seinen Mysterien den Grund gelegt, den
Unverriickbaren Grund des evangelischen Glaubens. «La vieillesse

109



des Rois Mages», das eigenartigste schweizerische Dreikdnigsspiel,
wurde fir eine Auffilhrung in der Kathedrale von Lausanne ge-
schrieben. Es kehrt mit den Magiern von der Krippe in die Hei-
mat zurick und zeigt, inwieweit das Erlebnis der Begegnung mit
Gott das kinftige Schicksal bestimmt. «Le jeune homme triste»
dieses Einakters ist der Jiingling, dem Christus riet: ,Geh, verkaufe
alles, was du hast und gib es den Armen’. Er begegnet dem
skeptischen Freund, der ihn vom rechten Weg lockt und der Freun-
din, die ihn den geraden Weg wandeln heisst. Aber fraurig geht
er davon, zur Freude der Spétter und zum Schmerz der Glaubi-
gen, die ihre Hoffnung nicht aufgeben. Spotter und Glaubige
sind die Menschenchére, die das Schicksal des Jinglings mit ihren
Gedanken begleiten. «Le Palais invisible» ist ein Spiel um ein
Wort Jesu an den ungldubigen Thomas: ,Selig, die nicht sehen
und doch glauben’. Eine soziale Frage ist ins Licht der Ewigkeit
gerickt. Der Konig heisst den Architektien einen neuen Palast
bauen. Thomas aber baut Arbeiterwohnungen und errichtet
seinem Herrn damit wider Willen einen unsichtbaren Palast im
Himmel. Ein Narr vertritt die Stimme des Chors. «Au travers du
Feu» stellt den biblischen Job mitten in unsere Zeit. Bomben reis-
sen nicht nur die Hauser, sondern auch die Seelen auf und fih-
ren sie gelduvtert in die Ewigkeit. «Invitation au festin» ist ein
Festspiel zur Zweitausendjahrfeier Genfs, bestimmt fir eine Auf-
fihrung vor der Peterskathedrale. Der Neuenburger Charly Clerc
lehnt die Bibelsticke des Mittelalters ebenso ab wie die der
Waadtléander Chavanne und Morax, welche in Zwiegesprache fas-
sen und ins Rampenlicht stellen, was die glaubige Seele nur in-
nerlich schauen sollte. Die Propheten, die Apostel, Christus auf
der Bihne sprechen und handeln zu lassen, weckt sein Entsetzen.
Wer religiose Spiele fir die heutigen Christen schreiben wolle:
miUsse sich von den literarischen Ueberlieferungen véllig frei ma-
chen. So beginnen seine Spielgestalten erst da zu sprechen, wo
die Heilige Schrift aufhdrt. Seine Mysterien sind «an den Rand
der Bibel» geschrieben. Sie schopfen aus, was zwischen den Zei-
len steht. Sie fassen die Visionen in Worte, die den Dichter be-
gnaden, wenn er die Schrift andéchtig liest. Ganz dieser Auffas
sung entspricht es, wenn Clerc von den deutschen Mysterien
unserer Zeit gerade das «Apostelspiel» von Max Mell libertrug

110



das die Neuenburger zusammen mit seinem «Der verlorene Sohn»
im Herbst 1940 auffOhrien. Weder der Abschied, das Lotterleben
noch die Heimkehr in die Arme des Vaters sind gezeigt. Das
Spiel ist in die Gegenwart gestellt und setzt Uberall da ein, wo
die Bibel schweigt. Gestalten gewinnen Leben, die die Bibel
nicht kennt oder nur kurz andeutet, wie die Mutter und der éltere
Bruder. Das erste Bild: die Mutter bittet Gott nicht mehr, er
mége den verlornen Sohn heimfihren; sie bittet ihn nur noch,
seine Seele mége zu Gott und sich selber heimfinden. Stimmen
der Hohe und der Tiefe kdmpfen in der Seele der Mutter um den
Sohn. Sie verraten ihr, er sei ins tiefste Elend verstossen. Sie
sind die Geister der Ahnen, der toten Braut, der Engel, der Da-
monen:

«Und wisstet ihr, wie eure toten Kinder

Jetzt aufgenommen in die Engelsreigen,

Beschenkt von Uberreicher Segenshand . . .

Wenn ihr nur wisstet, dass sie neigen

Sich nieder voller Liebe auf das Land,

Wo eure Herzen sich verlassen glauben . . . »
Das zweite Bild: Der Sohn dient als Knecht bei einem groben
Bauern. Ein Hausierer erzadhlt ihm von der Heimat. Die Mutter
sei vor Gram gestorben. «Ich habe meine Mutter getétet. Wo
gehe ich jetzt hin?» Stimmen der Tiefe: Bring dich um! Sfimmen
der Hohe: Geh heim. Und er machte sich auf den Weg. Das
dritte Bild: Die Knechte und Magde sehen den Vater mit jeman-
dem sprechen. Sie héren eine Stimme: «Ich bin nicht wert . . .»
Der Aeltere kommt in Verlegenheit. Die Stimmen der Héhe kdmp-
ten um seine verhértete Seele. Und er reicht nach innerem Kampfe
dem heimkehrenden Bruder die Hand. Der Vater spricht jubelnd
ein Gebet: «O Herr und Vater, mein einziges Sehnen und Hoffen
war es, dass hier wo ich bin, alle, die du mir gegeben hast, um
Mmich seien, die Lebenden und die Toten, dass sie alle eins sind,
die Toten und die Lebenden, ich in ihnen, Du ins uns». Die Chdre
sind ein wesentliches Element dieses Theaters. Bald sind es unsere
Zeitgenossen, die Guten und Bésen, die das Schicksal der Bibli-
Schen kommentieren; bald sind es Stimmen der Héhe und Tiefe,
Engel und Teufel und Geister Verstorbener, die ins Schicksal der
Lebenden eingreifen. Welt und Ueberwelt, Diesseits und Jenseits

111



sind in den Mysterien Clercs nicht ohne psycholgische Finessen in-
einander verschmolzen. Irdische und Ueberirdische treten wieder
wie reale Gestalten in den gleichen Schicksalskreis, erleichtern das
Verstéandnis fior das metaphysische Theater des Mittelalters und
die baroken Spiele von Gretser und Bidermann und fihren zu-
gleich — im Chor vieler Mitstrebenden — iiber alle Schranken
unserer hohl gewordenen und hausbackenen Theaterei weit hin-
aus ins Reich des Geistes und des Glaubens.

Die anspruchsvollste Leistung der Compagnie de la Saint-Gré-
goire war die Auffihrung des «Nicolas de Flue» von Denis de
Rougemont mit der Musik von Arthur Honegger. Das Werk
war als Gastgeschenk des Neuenburger Volkes an die Zircher Lan-
desausstellung gedacht. Der Ausbruch des Krieges hat die Auf-
fGhrung des bereits vorbereiteten Werkes verunmdglicht. Zu Pfing-
sten 1941 wurde es endlich dargestellt. Bruder Klaus wirkt heute
unzweifelhaft im tiefsten Sinne als aktuellste Gestalt der Eidge-
nossenschaft. Er hat in seiner Zeit, in der Geldgier und Aben-
teuerlust den Bund zu zerstoren drohten, die Schweiz vor einem
Birgerkrieg bewahrt und sie zum andern Mal begriindet. Durch
das Werk des Kalvinisten Denis de Rougemont Gbernimmt die pro-
testantische Schweiz den heiligen Einsiedler auch als ihren Schutz-
patron wie die welschen Eidgenossen durch den «Tell» von Mo-
rax sich erneut zur ur-schweizerischen Staatsidee bekennen. Die
Musik Honeggers frégt Kenntnis und Geltung Bruder Klausens Gber
unsere Grenzen hinaus. So kénnte der Friedensmittler vom Ranft
durch die Kunst der Bihne zum stillen Friedensmahner im blutig
verstrittenen Europa werden. Kein zeitgendssisches Bruderklau-
senspiel wagte den Einsiedler so stark aus dem religiosen Seelen-
grund heraus darzustellen wie die «Dramatische Legende» von
Rougemont, die trotz mancher dramaturgischer Méangel als eines
der wertvollsten schweizerischen Mysterien unserer Zeit angespro-
chen werden muss. Das Spiel wurde fiir die Bihne in der Fest-
halle der LA geschrieben, die Gber Treppen zu drei Plattformen
ansteigt und rechts und links von der mittleren Plattform zwei Sei-
tenbUhnen aufweist. Dekorationen waren nicht vorgesehen. Das
Spiel sollte nach dem Vorbild des Eidgendssischen Wetispiels
durch die Fihrung der Gruppen und die raumbildende Kraft des
Lichtes Gestalt annehmen, wozu es freilich eines mit besonderem

112



Luzern. Der Schwyzer «Jedemaa» vor der Hofkirche, 1942.
Auffihrung der Bekrénungsbruderschaft.



) O]

b ek

Einsiedeln. «Das grosse Welttheater» von Calderon, 1935 vor der Stiftskirche
Schlussbild: das Gericht. Spielleitung: Oskar Eberle.



Gefiihl fiir architektonische Gliederung begabten Spielleiters be-
durft hitte. Der erste Akt zeigt den Abschied Bruder Klausens
von seiner Familie. In Visionen, die auf den beiden Seitenbihnen
sichtbar werden, ist angedeutet, warum Bruder Klaus Kriegs-
dienst und Richteramt autgab. Er hatte als Feldhauptmann das
Heer verlassen, weil er enigegen der eidlichen Verpflichtung im
Sempacherbrief gezwungen werden sollte, in ein Kloster einzu-
brechen. Das Richteramt gab er auf, weil seine Mitrichter mate-
rieller Vorteile willen sich zu ungerechtem Urteil verleiten liessen.
Die Chére begleiten den Wanderer in die Einsamkeit des Rantft.
D&monen stellen sich ihm in den Weg. Himmlische Stimmen prei-
sen die Weltflucht des Gottsuchers. Im zweiten Akt werben die
Gesandien der Eidgenossenschaft und der fremden Machte um
die Gunst des einflussreichen Einsiedlers. Klaus warnt vor den
Folgen des heraufzichenden Burgunderkrieges. Ruhm und Gold
werden die Eidgenossenschaft entzweien und den Frieden ge-
téhrden. Aber die Miachte der Welt héren nicht auf den Ein-
siedler, sondern auf den Astrologen von Bern, der die Streitsiich-
tigen in den Kampf treibt. Der dritte Akt bringt die Tagsatzung
von Stans. Die Brider vom tollen Leben und die Gesandten der
fremden Méchte sind zugegen und werden zu Zeugen eidgends-
sischer Zwietracht. In der hochsten Not steigt Pfarrer Heimo zu
Bruder Klaus hinauf. Aber auf dem Wege nach Stans bricht er
Zusammen. Er diktiert die Botschaft und Heimo bringt sie den
Tﬂgsaizungsgesandien, die eben im Begrift sind, Stans zu verlas-
sen. Das Wunder geschieht. Die verstrittenen Eidgenossen neh-
Men die Vorschlage Bruder Klausens an. Der Burgerkrieg ist ge-
bannt. Die Glocken lduten Frieden. — Drei geistige Réume wer-
den sichtbar: die Chére des Volkes, die am Schicksal Bruder Klau-
Sens und am Schicksal der streitenden Eidgenossen und werben-
den Maichte Anfeil nehmen; die Spielgestalten um Bruder Klaus:
die Familie, die Gesandien der Orte, die Gesandien der Well-
Méchte; der Chor der Himmlischen, aus dem die weissgewandeten
Greise einmal geheimnisvoll heraustreten und die gelegentlich als
Versucher sichtbar werdenden Démonen. Die Handlung geht die-
en Gestalten entsprechend nicht den Weg des wirklichkeitstrach-
figen Volksstiicks, sondern strebt in strenger Stilisierung nach mo-
Numental geschauten Visionen. Der Prosatext und die oftmals

113



realistische Art der Gesprachsfihrung freilich trat dabei oft in ei-
nen schmerzlichen Gegensatz zum singhaften Klang der Rezitation.
Auch die Spielleute vermochten diese Visionen nicht véllig glaub-
haft und monumental darzustellen. Die Chére bewegten sich oft
unbegrindet und stromten bald auf die eine, bald auf die an-
dere Seite der grossen Buhne. Die Kostime von Marcel North, der
auch die Ubrigen Auffihrungen der Sanki-Gregor-Truppe ausge-
stattet hatte, wirken durch ihre vielen und auffallenden Applika-
tionen kunstgewerblich und unruhig. — Fint Chére aus den drei
Stadten Neuenburg, Le Locle und La Chaux-de-Fonds wirkten mit
der Harmoniemusik «Les Armes Réunies» und der Compagnie de
la Saint-Grégoire eintrachtig zusammen und brachten das gross-
artige Tonwerk Arthur Honeggers eindrucksvoll zum Klingen. Die
Weihe des Raums indes konnte durch die hassliche dreischiffige
Festhiitte mit ihren grauen Plachen und den sichtbar aufgehangten
Beleuchtungstribinen nicht erzaubert werden. Jedes Freilichtspiel
vor einer Architekturszene ist diesem unwirdigen Festhitienbe-
helf tausendfach Uberlegen.

Das zeigt mit aller Klarheit das «Opferspiel» von Yverdon
im Oktober 1942. Zum ersten Mal versucht ein Protestant, der
Pastor J.-J. Gaillard, das Spiel aus dem Gottesdienst heraus zu
entwickeln. Elemente des Kultus und des Spiels sind so behut-
sam miteinander verschmolzen, dass aus dem ersten Versuch eine
neue Spielform sich ergab. Das biblische Spiel «L'offrande» wur-
de vor der Stadtkirche dargestellt. Ein einfaches Brettergeriist
hebt die Darsteller Uber die dreitausendképfige Zuschauergemein-
de heraus, die rundum in dichten Kreisen versammelt ist. Die
Aelteren sitzen auf Bianken, die Jungen stehen. Es ist eine milde
Oktobernacht. Glocken klingen Uber den Pestalozziplatz und
Uber die Stadt. Fanfaren. Die Kirchenfassade leuchtet auf. Auf
der Kanzel steht Pastor Gaillard selber und liest die Bibel, indes
in einem langen Zug das Volk auf die Bihne schreitet, das Volk
in seinem Alltagsgewand, mit seinen Alltagssorgen und Alltags-
sunden. Es tanzt zu den Kldngen der Handorgel um die Freuden
der Tafel, um die Lust der Liebe, um das goldene Kalb in Ge-
genwart der Engel, die diesem Bihnentreiben entsetzt zusehen
missen, bis eine helle Trompete gellt und den Krieg ankindigh
der durch die Sindenschuld aller Vélker heraufbeschoren wurde:

114



Im Schein der Fackeln und im dumpfen Dréhnen der Orgel nahen
die Fliichtlinge. Von den Lippen der Unschuld stromt das Lied
vom Erbarmen. Vor dem Kirchenportal sprechen sie das ,Unser
Vater'. Das Spiel wird Gottesdienst. Aus dem Portal schreiten
neun himmlische Gestalten, der gefligelte Erzengel mit dem
Schwert, vier Engel und vier Tugenden. Und nun folgt die Auf-
forderung an die Gemeinde, ihr Opfer dem Ewigen darzubrin-
gen. Das Kreuz erstrahlt. Die Glaubigen tragen ihr Opfer auf
die Bihne und legen es den Darstellern des Elends in die Hande.
Eine halbe Stunde lang dauert der eindrucksvolle Zug der Opfern-
den. Die Kritik muss verstummen vor dieser Opferhandlung des
Volkes von Yverdon. Aus dem Spiel sind der Ernst und die Ho-
heit eines Gottesdienstes geworden. Die Engel waren kostimiert
und bewegten sich in feierlichem Schreiten und grossen Gebéarden.
Das Volk spielte im Alltagskleid einfach und stumm. Bibelworte
oder Orgelklénge begleiteten seine Handlungen. Fir die Schu-
lung und Uebung der Darsteller hatte man sich am andern Ufer des
Neuenburger Sees Jean Kiehl, den Leiter der Sankt-Gregor-Truppe,
geholt.

Kiehl hat sich, wie alle schweizerischen Volksbiihnen-Trdumer
und Spielleiter, oft Uber seine Ziele gedussert. Er denkt aus den
Méglichkeiten Neuenburgs heraus. Ein ,Théatre des Lacs’ schwebt
ihm vor, in dem Neuenburg, Biel, Fryburg, der Berner Jura alle
Kréfte zusammennehmen, um grosse Volksspiele im Sinne der Grie-
chen oder der mittelalterlichen Christen zu schaffen, denen das
Theater zum Fest des ganzen Volkes wurde. Im Spielplan dieses
Theaters lehnt er das psychologische Gesellschaftsstick ab, denn
es ist ,peut-étre le plus pauvre de I'art dramatique’. Er setzt sich
for ein Theater der hohen Dichtung ein. Da die Seegegend arm
ist und sich nicht jede Stadt ein eigenes Volkstheater grossen
Stils leisten kann, soll eine zerlegbare Festspielbihne geschaffen
Werden, die man in jedem geschlossenen oder Freilichiraum auf-
tichten kann. Der Zuschauerraum soll 1400 Sitze, die Biihne eine
Breite von 17 und eine Tiefe von 12 Metern erhalten. Nur im
Sommer soll sie abwechselnd in einer der Stadte aufgeschlagen
wWerden. Grosse Volksspiele sind an geschichiliche Statten oder
religidse Kulte gebunden. Ein Zirkus kann wandern, denn seine
Spésse gehéren aller Welt. Regionale Bihnen aber wachsen aus

115



ihrem Volkstum, nicht nur in ihren Dramen, sondern auch in ihrem
szenischen Gestaltungswillen.

So werden die Zige des Mysterienspiels in der welschen
Schweiz sichtbar: Chavanne und Morax bereiten mit ihren bibli-
schen Spielen den Weg. Die Ehrfurcht vor dem Wort ist weg-
leitend. Méziéres aber steigert das Wort durch die Ausstattungs-
kinste Alexandre Cingrias zu prunkvollen Schausticken. Charly
Clerc schreibt seine Spiele, die giiltige literarische Kunstwerke sind,
,an den Rand der Bibel'. Rougemont stésst ins Reich schweizeri-
scher Mystik vor. Gaillard aber spricht von der Kanzel Worte der
Bibel und seine Gemeinde agiert dazu im Kreis ihres Alltags Sun-
den und Néte der Zeit und ihre Ueberwindung im Opfer.

Im Dorf und in der kleinen Stadt, wo das Volk weder mit frem-
dem Blut noch mit fremdem Geist allzusehr durchsetzt ist und der
geistige und leibliche Blutkreis sich zu erhalten vermag, wo der
Nachbar den Nachbarn in der Gasse noch grisst und Birger und
Gléaubige noch eine Gemeinde bilden, findet das Mysterium in
Zeiten erhohten religiosen Gefihls Nahrboden und Wachstums-
moglichkeiten. Verzweifelt aber ist die Lage in der grossen Stadt.
Zwar finden sich Uberall Ansadtze zum religiésen Spiel. Aber sie
werden Uber die engen Lebenskreise einer Gesellschaft oder einer
Pfarrei hinaus kaum sichtbar und wo sie durch stadtische Propa-
gandamittel bekannt werden, erleben wir Mysterien mit allen er-
denklichen Mitteln der stadtischen Zivilisation dargestellt, wie etwa
in Bern. Berufsschauspieler des Staditheaters und Tanzgruppen
nehmen das herrliche Minster als Kulisse und Vorwand zu irgend
einem sommerlichen Theater-Unternehmen und das Stadtvolk lasst
sich blenden von den seltsamen Reizen einer Freilicht-AuttUhrung.
Dass man Hofmannsthals humanistisch gestimmtes «Welttheater»
darstellte, mag noch angehen, dass der katholische «Jedermann»
aber mehrere Male vor dem reformierten Minster erschien, ergab
allemal einen schmerzlichen Missklang zwischen dem Predigtwort
der Kanzel und dem Dichterwort der Auffilhrung. Aber man wag-
te sich noch weiter und stellte die fir sakrale AuffGhrungen hochst
problematische Kunst des Ténzers und Pantfomimen in «Der ewige
Reigen» (1938) und «Der Ténzer unserer Lieben Frau» (1939) vor
das Miinsterportal und fande doch, wenn man um sich sdhe, Werke
wie Robert Faesis «Opferspiel» oder Chavannes und Clercs Myste-

116



rien, die aus evangelischem Glauben wachsen und mit dem refor-
mierten Minster in geistigem Einklang stiinden. Aber auch an-
dere Kréfte sind am Werk. Dasind Emmy Sauerbecks 1940
und 1941 in der franzésischen Kirche aufgefihrien Advents- und
Weihnachtsspiele mit alter und never Musik. Da ist die «Trilogie
du Repentirn — Maria Magdalena, Judas, Petrus — der unter dem
Namen Alville schreibenden Berner Patrizierin Alix von Wat-
tenwyl, blendende szenische Visionen biblischer Geschehnisse,
zu deren Darstellung es ausserordentlicher Mittel an Sangern, Tén-
zern, Sprech- und Singchéren, Orchestern und Szenenbildern be-
dirfte. Da ist das «Friedensspiel» von Helmut Schilling,
das fur eine Auffilhrung vor dem Munster gedacht ist und an das
im Berner Staditheater gespielte «Minster» von Friedrich Don-
auer erinnert. Jahrhunderte bauen am Gotteshaus. Vier Bauzei-
ten sind in die Jahre 1350 — 1550 — 1750 — 1950 gesetzt. In
vier Mal anderer Gestalt erscheinen der Steinmetz, der am Werk
des Friedens baut und der satanische Wanderer, der die Vollen-
dung des Baues immer wieder zu verhindern versucht. Wenn
aber jeder unermidlich an sich selber baut, wird der Dom des
Friedens eines Tages doch vollendet, das ist die trostliche Weis-
heit dieses Friedensspiels.

Basel ist die Stadt der Totentdnze. Mitten durch die glanz-
volle Zeit der Konzile schritt der schwarze Tod. In den Toten-
tanz-Bilderfolgen der Predigerkirche und im Klingental, in den
Holzschnittreihen Hans Holbeins und in den zahireichen Nach-
zeichnungen dieser Visionen des Todes leben die distern Tage
kinstlerisch verklart fort. Weltkriegs- und Grippejahre haben die
Erinnerung daran wieder wachgerufen. Dreimal versucht Carl
Albrecht Bernoulli das Erlebnis in neuen Totentanzspielen
zu meistern. «Der Stellvertreters» wurfie 1920 vom Quodlibet und
1939 von Eva Bernoulli an der LA aufgefihrt. Der junge Arzt ist
todkrank. Noch einmal trifft er die beiden Frauen, die er und die
ihn am meisten liebten. Sein Stellvertreter, der ihn heimholt, ist
der Tod. Vornehme Gasistatte, psychologisch fundierter Dialog
der feinen Gesellschaft, Mundart und Prosa und der Tod als Gentle-
man ergeben eine Kammerspielkunst, die¢ Kenner schaizen, die
indes kaum ins Volk ausstrahlt. Aber dann greift ein Maler das
Motiv vom Tode auf, Burkhard Mangold, und heisst Bernoulli einen

117



andern Totentanz schreiben: fir das Freilicht, fir das Stadtvolk,
for ein Podium vor dem Miinster. Der Tod ftritt aus den Bildern
auf die BUhne und schreitet in immer neuer Gestalt durch ein
vielféltig gegliedertes Mysterium. Verse und Reime klingen,
Hochdeutsch und Mundart. Die Epochen der Welt und die Epo-
chen des Todes sind zwischen unvergéngliche Begriffe gestellt:
Mauerwart und Stromwart verkérpern im Vorspiel Stadt und Strom,
das Dauernde und das Vergéngliche, das Mannliche und das Weib-
liche, Sein und Werden. Finf Bilder. Die heidnische Zeit. ,Zwei
Nymphen, schilfgrin wie Rheinwellen, und zwei Gesellen, dumpf-
rot wie der Sandstein des Minsters’ finden sich zum Tanze, bis
der junge Tod zwischen die Paare tritt. Der Tod im Mittelalter.
Der Stromwart verbindet mit seinen Versen Kulte und Epochen.

,Von der Muttergottes, die den Dolch erlitten,

FOhrt der geheime Zusammenhang

Hinab zu den Méchten, die sdugen und fittern,

Zu den erdigen, strengen, gitigen Mittern'.
Kaiser und Bischof preisen die Stadt. Goldene Heilige erbitten
for sie bei Gott einen leichten Tod. Aber der schwarze Tod witet,
bis ihn die Natur selber Uberwindet. Der lustige Tod ist der Tén-
zer der Prediger- und Klingental-Bilder. Jurist und Ratsherr, Kaut-
mann und Wucherin, Jiingling und M&dchen und viele Andere
sprechen die alten Vierzeiler und schreiten mit dem Tod, der im
Tanzen spricht:

Mit mir ist noch lustig Fasnacht machen.

Ich lehre euch die Kunst, zur Trauer zu lachen’.

Dann erscheint der Tod als Feldherr und schliesslich steht er in der
Gegenwart, die durch Philister und Professor gekennzeichnet ist.
Im Nachspiel baut sich die Stufe der Lebenstreppe auf: Pamphil
Gengenbachs Zehn-Alter-Spiel von 1515 klingt vernehmlich in die
Gegenwart herein. Wieder erscheint, wie am Anfang, der Junge
Tod, holt sich alle Alter von der Lebenstreppe und tanzt mit ihnen
aus der Zeit in die Ewigkeit. Nun klingts nah und vertraut in
Basler Mundart und Prosa. Am Schluss steht der Tod allein zu-
oberst auf der Treppe und breitet die Arme weit aus Uber die
Stadt. Der leizte Sonnenstrahl fallt auf ihn und erlischt. Hans
Minch hatte die Musik geschrieben, Burkhard Mangold die Ko-
stme entworfen, die Spielleute gesammelt und gedrillt. Kéthe

118



Woulff setzte ihre Tanzgruppe belebend ins Spiel, vor allem den
Tod, den mit vollkommener Grazie Mariette von Meyenburg tanz-
te. In zwei Sommern, 1926 und 1927 wurde vor dem Minster ge-
spielt. Eine Anregung fiir die spielbegeisterte Basler Jugend sollte
es sein, fir Dichter, Musiker und Mimen, das Begonnene weiter-
zutragen und auszubauen. Als Bernoulli seinen dritten Totentanz
schrieb, «Der Tod zu Basel», da war es eine Riuckkehr zum Kam-
merspiel, zur Mundart, zum stillen Zwiegespréch. Ein hoher Herr
ist in der Stadt abgestiegen. Vertreter aller Sténde bereiten ihm
ein Salmenmahl. Zum Schlag der Trommel fUhrt der Geheimnis-
volle alle zum Tanz. Aber diesmal holt er sie nicht mit. Der Tod
ist nicht als Wirger, sondern als Mahner erschienen, die wenigen
geschenkien Erdentage in wiirdiger Gemeinschaft zu leben. Wie-
der sind die Spieler des Quodlibet autgeboten, unter der Leitung
des Theatermannes Ludwig Gibiser. In den ,Kammerspielen Ber-
noulli’ betreut die Tochter des Dichters mit ihren Sprech- und Schau-
spielschilern das Erbe des Vaters.

Hermann Schneider bleibt dem Kammerspiel, der Mund-
art, dem Realismus, dem Totentanz freu. Alle seine Spiele kreisen
um das Mysterium des Todes. «Die silbrigi Glogge im Rhy», die
nur ausserordentliche Menschen lauten héren und die in Wahrheit
tief innen im Herzen des Menschen klingt, ist charakteristisch fir
den Spielwillen Schneiders. Sie Ubernehmen keine historische Re-
quisiten der alten Totentdnze. Der Tod ist mitten unter uns. Er
geistert im Park und narrt seinen Wachter («Dr Bamert» 1924). Er
fGhrt das sterbende Kind iiber die Estrichtreppe empor ins Licht
(«E Spiel vom liebe Gott» 1926). Er lauert im Rhein («Die silbrigi
Glogge im Rhy») und lauert im Meer («Schiff ohne Hafen»). Er holt
den kraftstrotzenden Fahrmann aus der verrauchten Pinte am Rhein
(«Rhygassballade» 1939). Er zertrimmert mit Bomben die Stadt
(«Christgeburtsspiel» 1938). Im «E klai Walttheater» geht es um
den Sinn des Lebens. Aus dem Volke heraus treten die Spieler
aufs Podium: Kaufmann, Arbeitsloser, Bauer, Flieger, Alte Frau,
Junges Madchen, Pfarrer. Der Richier Ubernimmt die Rolle des
Spielleiters. Die Sorge um das nackte Dasein treibt alle zur Ver-
zweiflung. Sie suchen die Rettung irgendwo Uber sich. «Uffe
welle, vom Bode ewig, uffe, wome e gwaltige Otem bikunnt,
und wo d'Walt uf eimol e gross, offe Gsicht het. — Und wemme

119



das emol gseh het, die riesigi Wytti, wo numme no 's Grossi wich-
tig isch, wo numme 's Grossi wirggt und Kraft het . . .» Aber, die
Erlésung ist nicht in irgend einem Jenseits zu finden, sondern nur
im eigenen Herzen. Das junge Méadchen findet den Weg zverst,
er liegt in der Liebe zum N&chsten, im Denken und Sorgen fir den
Andern. Fir den Néchsten leben, das ist Sinn und Erfillung des
Lebens. Es entspricht dem humanistischen Weltbilde des Dich-
ters und der Stadt Basel, dass das Erlebnis vom Tode und vom
Sinn des Lebens in den Alltag und aus dem Alltag ins Menschen-
herz eingeschlossen wird. Trotzdem — etwas Unausgesprochenes
wetterleuchtet in diese Spiele, sobald sie wie das «Welttheater»
und «Die silbrigi Glogge im Rhy» in den Kreuzgang des Min-
sters gestellt werden. Solange dieses Unausgesprochene aber
keine Sprache erhélt, bleibt das Erlebnis «ins stille Kémmerlein»
des Herzens gebannt und wird vielleicht gerade dadurch zum
glltigen Ausdruck evangelischer Glaubigkeit.

Auch in Zirich fehlt es nicht an Kréften, die zum Mysterium
streben, wohl aber an einer einheitlichen Grundstimmung der
Stadt, die die Bildung einer Tradition und damit einer Entwicklung
ermoglichte. Drei Ansétze sind sichtbar. Zum Ersten. Ro-
bert Faesis «Opferspiel» wurde 1925 durch Oskar Walterlin
mit schweizerischen Schauspielern im Rahmen der Zircher Fest-
spiele im Stadttheater aufgefihrt und geriet damit in den Bann des
Gesellschaftstheaters. Der Kern liegt in der Traumszene, in der
der schwarze First kraft seiner magischen Kiinste die sechs Bir-
ger von Calais die selbstischen Beweggrinde zu ihrem Opfer-
gang aussprechen lasst. Zircher Seelenkunde und Erinnerungen
an die Beichte treffen sich im geheimnisvollen Traumreich, aus dem
das humanistisch gestimmte Mysterium wéchst. Zum Andern. Dem
Zircher Edwin Wieser geht es nicht um Seelendurchleuch-
tung. In seinen noch nicht gespielten Sprechstiicken reisst er die
Zeitgenossen vor die grosse Entscheidung der Zeit: Christ oder
Antichrist? Sein Eifer fir das Evangelium stellt die Frage nach dem
irdischen Reich der Machthaber und dem christlichen Reich der
Seele. In «Das Reich ist nicht von dieser Welt» (1938) tragt der
Maéchtige die Ziige Napoleons. «Der Auferstandene Gott» (1940)
zeigt den Endkampf aller widerchristlichen Machte, verkérpert im
,auferstandenen Gott’, gegen das Welireich der Seelen, dessen

120



Kénig Christus ist. Das Spiel ist in die moderne Guckkastenbih-
ne hinein gedacht, als Mysterium aber gehért es auf die monu-
mentale Architekturszene. So schwankt das Werk zwischen psy-
chologisierendem Drama und typisierendem Stilstick und leidet
empfindlich unter dem Mangel an architektonischer Struktur. Trotz-
dem ist der Wurf bedeutsam, weil Wieser aus gldubiger Seele her-
aus das grosste Mysterienthema unserer Zeit zu gestalten versucht.
Zum Dritten. Die Laienspielgruppen der Pfarreien, die katholischen
und die reformierten, leben unsichtbar in den Katakomben der
Diaspora. Die evangelischen Laienspiele stellen
die einfachsten Formen des Volksspiels dar. Sie sind fur die Ju-
gend gedacht und wollen ihre Feste und Feiern in der Pfarrei for-
men helfen. Sie wollen aut alle ,Tauschungsmittel’ der Berufs- und
Vereinsbihnen, auf realistische Szene, Kostime und Masken ver-
zichten und vor allem Mittel der Verkiindigung des evangelischen
Bekenntnisses sein. Der Einfluss der Laienspielpflege des deut-
schen BiUhnenvolksbundes, der 1933 aufgehoben wurde, und der
Minchner Laienspiele wirkt nach in den theoretischen Erérterungen
dieser Kreise («Laienspiel» in ,Grundriss’, Zirich, September 1941),
in ihren Spielpldnen, die nicht viel Schweizerisches enthalten,
und ihren Mitarbeitern wie Otto Bruder, dessen abstrakte Theorien
sich mit der Wirklichkeitsfreude des Schweizers nur schwer in Ein-
klang bringen lassen. An der Landesausstellung frat das evange-
lische Laienspiel mit dem Werk «Es steht geschrieben» von Adolf
Maurer an die Oeffentlichkeit. Heinrich Fulda, der den
1Schweizerischen Laienspielring’ leitet, Gruppen berat und Kurse
durchfihrt, betreute die dreihundert Spieler, die im Kongresshaus
auftraten. Wie im Opferspiel von Yverdon wird eine Bibellesung
Zum Anlass, heutiges Geschehen darzustellen. Im Halbkreis hat
sich auf dem Podium die Spielgemeinde aufgestellt. lhre Chor-
Qesénge gliedern die Szenen und sind ,WeiterfUhrung der Spiel-
teile, die nicht stirker zum Ausdruck gebracht werden kénnen
als durch gemeinschaftliches Singen’. Aus der singenden Spiel-
9emeinde heraus treten die Sprecher. Arbeitslose lamentieren
Und bekommen zu héren, dass der Mensch nicht vom Brot allein
leb, 'Weltanschauungskramer’ versuchen, mit zeitgendssischen
Schlagworten die christlichen Seelen zu verwirren. Ein Autoun-
Qlick I4sst die Gemeinde nach dem Wunder rufen. Sie héren,

121



ein Wunder sei es, dass ihre Namen nicht nur im Zivilstandsregister,
sondern vor allem im Himmel angeschrieben seien. Die Heimat-
losen ziehen voriiber . . . ,Fliegeralarm . . Ldrm . . Aufregung . . .
Wie ein unabwendbares Fatum wird es hingenommen: ,Herr, wenn
deine Hand uns deckt, dann, Welt, fahr' hinl’ Das alles ist ein
stammelnder Beginn. Trotz des wohlgemeinten Verzichts auf alle
Kunstmittel der Bithne: nur Dichter und Spielmeister verméchten
das zindende Wort und Bild zu préagen.

Die Mysterien in der katholischen Schweiz.

In der katholischen Eidgenossenschaft ist die gottesdienstliche
Mysterienfeier, aus der vor tausend Jahren das européische Theater
sich entwickelte, noch heute in manchen Formen erhalten, in den
Sankt Niklaus-Brauchen am 6. Dezember, im Dreikénigssingen, in
der Palmprozession, im Emporziehen der Statue des Auferstande-
nen am Himmelfahristag, an Pfingsten in der Herabkunft des Hei-
ligen Geistes in Form einer Taube, die von sieben brennenden
Kerzen, den \Gaben des Heiligen Geistes, umgeben ist. Am ein-
driicklichsten aber wird noch heute in den katholischen Kirchen
der Urschweiz das Ostermysterium, die Auferstehung des Herrn,
gefeiert. InSchwy zist die Feier besonders schén. Im Chor der
Pfarrkirche steht vor dem Hochaltar als Grabstatte Christi das ,Hei-
lige Grab’, eine Architekturszene in klassizistischen Formen. Unter
der Altarplatte ruht als weisses Relief auf schwarzem Grunde ein
grabliegender Christus. Sechs Holzsdulen und ein tonnenartiges
Dach dariber bilden die Grabkapelle. Als Rickabschluss der
Kapelle hdangen an Stelle eines Altarbildes zwei Fligeltoren mit
goldenen Wolken und Strahlen, durchbrochen von buntfarbigen
Oellampen. Hinter diesem Lichter- und Wolkenkranz schwebt der
goldene Tabernakel mit dem Allerheiligsten. Rechts und links von
der Grabkapelle stehen in Nischen zwischen Saulen die holzge-
schnitzten Standbilder der frauernden Maria und Johannes. Die
Auferstehungsfeier, die sich hier alljahrlich am Karsamstag abends
abspielt, fragt rein gottesdienstlichen Charakier. Der Priester steigt
nach der Auferstehungsmette zum Altar empor, bringt das Aller-
heiligste herunter und es dem Volke zeigend, singt der Pfarrer
in deufscher Sprache «Christus ist erstanden» auf die uralte Melo-
die, auf die noch Johann Sebastian Bach eine Osterkantate baute:
Die Sénger singen das Lied im Jubel aller Orgelregister und Glok-

122



ken, indes ein glanzender Osterzug aus Priestern, Fahnen- und
Fackeltrdgern wie in einem Triumphzug des Auferstandenen weih-
rauchumwallt durch die Seitenschiffe der Kirche zieht. Indessen
éffnen sich die goldnen Wolkenportale der ‘Grabkapelle. Wenn
der Osterzug vollendet ist, zieht er durch die Grabkapelle hin-
durch zum Hochaltar, auf dessen Tabernakel in den Flammen ei-
ner goldnen Sonne der auferstandne Christus schwebt.

Aus der Osterfeier haben sich im Mittelalter und Barock zu-
erst Prozessionen und spéter Passions- und Osterspiele gebildet.
In Mendrisio haben sich die Kreuzwegprozession am Hohen
Donnerstag und die Grablegungsprozession am Karfreitag bis heu-
te erhalten. Hoher Donnerstag. Das elekirische Licht er-
lischt. Golden leuchten die Lichi-Briicken der Transparente Uber
den Gassen und die Apostelbilder an den Balkonen. Die Tuba
klingt. Pferdegetrappel wird hérbar. Und dann wéchst die Kreuz-
wegprozession wie ein Spuk aus ferner Vergangenheit aus dem
Dunkel heraus. Voran ein barockes von innen erleuchtetes Kreuz.
Greise in blauen Kutten tragen auf hohen Stangen Laternen in
Blumenformen. Andere halten auf der Hand Transparentlaternen,
auf denen Prophefen, Apostel und Heilige gemalt sind. Fakel-
tragende Knaben fiihren Pferde mit Fanfarenblasern voriiber. Krie-
ger hoch zu Ross mit Lanzen und den Feldzeichen einer romischen
Legion. Knaben mit Marterwerkzeugen des Herrn. Knechte mit
Leitern und der schwarzen Fahne mit der Inschrift ,Crucifige eum’.
Violette und rote Mantel rémischer Reiter flattern voriber und
dann wankt mitten unter einer Horde rémischer Kriegsknechte, im
roten Rock, schwer unter die Last des Kreuzes gebeugt, Christus
voriber. Wenn er fillt, eilt Veronika mit dem Schweisstuch her-
bei. Die drei Marien werden von Mannern dargestellt: wir er-
leben einen Kult, und kein Theafer. Sie tragen Krénlein auf den
Hé'upiern, sind tief verhiillt und erscheinen im Dunkel zu einer
®inzigen Gruppe verschmolzen. Die beiden Schécher sind anein-
andergebunden. Kriegsknechte fihren sie an einer Kette, die
Unaufhérlich durch den Ring rasselt. Andere Knechte tragen die
Kreuze der Schicher und die Wirfel. Annas und Kaiphas reiten
Voriber, Pilatus im blauen Mantel von Legiondren umgeben, und
endlich der golden gekrénte Kénig Herodes auf seinem Schimmel.
Sein riesiger rofer Mantel wird von sieben Pagen gefragen. Vier

123



Mendrisio. Kreuziragungsprozession am Hohen Donnerstag.
Holzschnitt von Aldo Patocchi.



berittene Mohren umgeben den Hohepriester mit der Gesetzestafel.
Josef von Arimathia und Nikodemus sind die einzigen Tapfern,
die ihrem Herrn zu folgen wagen. Den Beschluss macht die Bru-
derschaft vom heiligen Sakrament mit den roten Kutten. So wan-
dert der Zug geisterhaft unter leuchtenden Bégen hindurch, an
flackernden Transparenten vorbei, mitten durch die Volksmenge,
die sich an die Hauser dringt. Man kann sich keinen eindrick-
licheren Kreuzzug denken. Aus Mendrisio mit seinen engen Gas-
sen und alten Paldsten wird ein phantastisches Jerusalem, wie es
wirklichkeitsvoller keine lllusionenbihne der Welt darstellen kénnte.

Ganz anders und jeder Theaterwirklichkeit entrickt ist die Grab-
legungsprozession am Karfreitag. Alles ist ins Symbolische
erhoben und damit in die Form der liturgischen Prozession, die
durch die ungezéhlten mitgetragenen Transparentlaternen ein be-
sonderes Geprége erhélt. Die Rosenkranzbruderschaft kommt mit
ihren transparenten Kreuzen und Laternen voraus. Eine Harmo-
niemusik blast dumpfe Trauerméarsche. Im Gegensatz zur theater-
méssigen Prozession vom Hohen Donnerstag, der kein Geistlicher
im kirchlichen Ornat folgt, sind nun die braunen Kapuziner dabei.
Ein nacktes Kreuz mit umgehangtem weissem Tuch ragt iiber alle
Képfe hinaus. Knaben in weissen kirchlichen Chorhemden tragen
transparente Laternen und auf hohen Stangen aus Holz geschnitte-
ne Symbole der Kreuzigung: den Hahn, die Hand des Pilatus, die
sich in Unschuld wusch, die drei Nagel, die Geisseln, das Schweiss-
tuch der Veronika, den Essigschwamm, den Geldbeutel des Judas.
Kleine M&dchen tragen Sterne und bunte Féhnchen, Altardiner-
buben Schiffchen und Weihrauchfasser. Duftende Wolken schwe-
ben in dichten Schwaden empor. Die Priester tragen ihre schwar-
zen mit Silber bestickten Kultkleider, Velum und Levitenmaéntel.
Vier Méanner tragen auf den Schultern die Bahre mit dem toten
Christus. Ein schwarzer Baldachin wélbt sich dariber. Rémische
Krieger und Laternen tragende Knaben begleiten die Gruppe.
Kleine Médchen, als weisse Engelchen gekleidet, bringen die weit-
dusgebreitete heilige Leinwand, in die der Leib Christi im Gra-
be gehillt werden soll. Und dann wachst der feierliche Zug der
Prozession in zwei letzten Crescendi zur Héhe und zum Abschluss
®mpor. Vier Manner in kirchlichen Gewédndern tragen auf ihren
Schultern das Standbild der schmerzhaften Mutter. Reichste Sil-

125



berstickerei schmiickt ihre schwarze spanische Tracht. Sie trégt die
Konigskrone und sieben Schwerter durchstossen ihr Herz. Wuch-
tige Laternen umgeben die Gruppe, hinter der zum letzten Auf-
schwung eine riesige schwarze Fahne sich emporreckt. Nichts
mehr erinnert an den theaterméassigen Kreuzzug. Die heilige Ge-
schichte ist in die transparenten Laternen gemalt. Die kirchlichen
Statuen, die Geistlichkeit in ihren gottesdienstlichen Gewéndern,
die Passionsmusik, der Weihrauch, der alle Strassen umwolkt: das
ist ein Gottesdienst von einer barocken Pracht und Sinnenfallig-
keit, von einer urspringlichen Religiositdt und urtOmlichen From-
migkeit, wie wir sie vielleicht erst wieder in den spanischen Kar-
wochenprozessionen finden. Trotzdem diese beiden Prozessionen
manche theatermédssige Zige tragen — Theater im eigentlichen
Sinne sind sie nicht. Es sind kultische Zeremonien und damit fiir
die schweizerische Theatergeschichte bedeutsame Bindeglieder
zwischen dem offiziellen Ritus des Gottesdienstes und dem christ-
lichen Mysterium. Die Tatsache, dass in der Schweiz noch heute
alle Stufen und Typen von Dramen und Darstellungsformen der ge-
samten europaischen Theatergeschichte nachweisbar sind, machen
die eidgendssische Theatergeschichte auf engstem Raum zu einem
unendlich vielfdltigen Mosaik. Es ist darum eine der Aufgaben
schweizerischer Kulturwahrung, nicht nur die hohen Formen des
Dramas zu erstreben, sondern auch die archaischen Formen euro-
paischen Theaters unverfdlscht zu erhalten.

In den weltabgeschiedenen Talern des W allis ist die Ueber-
lieferung religidser Spiele nie unterbrochen worden. Sie sind der
Ausdruck eines unerschifterfen Glaubens. Der Hérer alaubt, was
der Spieler darstellt. Der Spieler glaubt, was der Dichter spricht.
Der Dichter glaubt, was seine Reliaion ihn lehrt. Spielende und
Schauende sind eine einzige, glaubige Gemeinde. Mdaen Mit-
telalter und Barock in Stilzlaen des Dramas und der AuffGhrung
fortleben — das Glaubensbekenntnis ist unwandelbar das gleiche,
seit Mauritius im vierten Jahrhundert dafiir sein Leben gab. Die
Gleichnisse der letzten und entscheidenden Dince des Christen-
menschen sind immer wieder in Wellaerichisspielen im deutsch-
sprechenden Oberwallis und in Mauritiusspielen im franzosisch-
sprechenden Unterwallis dargestellt worden.

Man hat Raron, das Dorf mit finfhundert Seelen, das Walli-
ser Oberammergau genannt, weil es sich in einem ehemaligen

126



Schuppen der Simplonbahn ein respektables Theater schuf und da-
rin eine stattliche Reihe geistlicher Dramen auffihrte. Die Be-
zeichnung ist nicht ganz zutretfend, denn der Spielplan dieser
BUhne ist viel mannigfaltiger. Raron besitzt eine jener typischen
Walliser Bihnen, die sich nie im Gewirr dilettantischer Spieltexte
verlief, sondern stets nach dem Héchsten griff, wenn sie es auch
kaum zureichend zu meistern verstand. Da begegnen uns «Ko-
nig Lear» (1913) und «Macbeth» (1916) von Shakespeare, «Das
goldene Vliess», (1917, an zwei Tagen!), «Weh dem der ligtl»
(1918), «Des Meeres und der Liebe Wellen» (1919), «Die Ahn-
fraun (1921) von Grillparzer, «Tell» (1920) von Schiller, «Die Ni-
belungen» (1918, an zwei Tagenl) von Hebbel; an schweizerischen
Werken «Hans Waldmann» (1915) von Josef Ignaz von Ah, «Aus
Rarons alten Tagen» (1919) von Rektor Raphael von Roten, «Qua-
tembernacht» (1922) von René Morax. Mag dieser Spielplan ein
Beweis sein fir den weltweiten Blick des Leiters dieser Dorfbihne,
ein Zeugnis fir die ausgesprochen ,katholische’, also ,ganzheitli-
che’ Erfassung des Lebens ist die Erganzung durch religiése Dra-
men, durch Bibelsticke, Heiligenspiele, Passion, Antichrist: «Be-
lisarn (1912) von Eduard von Schenk, «Mardochéus und Esther»
(1913) und «Hermenegild» (1914) von Alfons Steinberger,
« Santa Cacilia» (1915) von Clara Commer, « Griseldis » (1917)
von Frieda Halm, «Jedermann» (1925) von Hugo von Hofmanns-
thal, « Paradies und Brudermord » (1927) von Sebastian Wieser,
« Das Nachtmahl des Balthasar » (1927) von Calderon, « Passions-
spiel » (1928) von Richard von Kralik. Der Walliser Franz
Jost, der lange Jahre Professor an den Gymnasien zu Schwyz
und Brig war, schrieb «Der Held der Alpen» (Der heilige Bernhard),
«Mauritius», «Das Spiel von der Schépfung», die von Studenten-
bihnen aufgefiihrt wurden. Das Volkstheater in Raron spielte 1930
Sein Mysterium «Antichrist und Weligericht». Das Thema erinnert
an ein Weltgerichtsspiel in Kippel im 18. Jahrhundert. Prior Jo-
hann Siegen Uberliefert aus dem Volksmund eine Legende, die
Zeigt, mit welch mystischem Eifer sich der Walliser Bauer mit sei-
Ner Rolle zu verschmelzen trachtete. Der Darsteller habe mit
dem Leibhaftigen einen Vertrag geschlossen, damit er ihm den
Teufel glaubhaft verkdrpern helfe. Nach der letzten Auffihrung
habe der Teufel sein Opter geholt und sei mit ihm fir immer ver-

127



schwunden. Das Spiel von Franz Jost beginnt und endet im Him-
mel. Das Vorspiel, in dem Gott-Vater seinem Sohne befiehlt, als
Richter auf die Erde hinabzusteigen, bildet den Ansatz des Bogens,
der sich Uber die Antichrist- und Weltgerichtszenen der Ge-
heimen Offenbarung woélbt bis zum Nachspiel, in dem Gott
am Ende aller Tage als Paradies der Seligen eine neue Erde er-
schafft. Die Teufel treiben ihr Unwesen, Maria erscheint in den
Wolken, apokalyptische Reiter traben voriber, Engel schweben
herab: das sind die Spielgestalten und Spielkiinste des Mittelalters,
des Barock und aller Zeiten katholischer Spielfreude, die aus dem
Glauben aufbliiht. Wenn der Engel Gottes erscheint und den ar-
men Seelen, die auf den Gletschern ihre Sinden bussen, das bal-
dige Ende ihrer zeitlichen Strafen verkindet, dann donnert das
Weltgericht ins Walliser Tal hinab — welch feiner Zug, dass die
Abgeschiedenen, die aller Erdenschwere bar im Zwischenreich
des Gletschers auf die Erlésung harren, die ersten sind, die von
der Weltenwende erfahrenl Was wandert da alles Uber die Pés-
se, durch das Wallis, in die Welt: Ahasver, der letzte Papst, der
Kardinal, der Kreuzritter, Henoch, Elias. Der Antichrist verfolgt
sie alle und nimmt den Papst — im Wallis — gefangen. Oeheime
Offenbarung und Walliser Legende, Heimat und Welt, Zeit und
Ewigkeit klingen wie ein vielstimmiges Glockenspiel ineinander
und leuchten auf einer Kulissenbilihne, die mit allen Zaubereien
vielféltiger Malerkinste brilliert, in einer ,Biblia pauperum’, die
dem Volke, wie eh und immer, die letzten Dinge predigt.

Saint Maurice, das antike Agaunum, ist die Stadt des
Mauritius-Kults und der Mauritius-Spiele. Jedes Jahr, am 22. Sep-
tember, feiern Abtei und Stadt das Martyrium der Thebaischen
Legion. Die kostbaren Reliquiare des XI. und XIl. Jahrhunderts
werden in der Prozession durch die engen Gassen getragen. Die
Blutzeugen und ihr immer wiederkehrendes Fest haben schon man-
chen Dichter angeregt. Bekannt ist die Auffihrung des Spiels von
Gaspard Bérodi, dem Kanzler und Subprior des Stiftes, im Garten
der Abtei im Jahre 1620. 188 Geistliche, Ratsherren, Biirger und
Schiler wirkten mit und der Abt selber spielte den heiligen Mau-
ritius. Louis Poncet ist der Griinder der Bauernbihne von
Finhaut, fir die er originelle Walliser Volkssticke verfasste: «L'Ave-
lanche» (1933), «Les Rogations» (1936), «L'Auberge du Génépi»

128



(1937), «Séparation des races» (1939 nach der Erzdhlung von C. F.
Ramuz). Fir 1940 schrieb Pfarrer Poncet das Freilichtspiel «Pas-
sion des Martyrs d'Agaune», das in Vérolliez an der Stelle auf-
gefihrt wurde, wo die Heiligen ihr Leben fir den Glauben gelas-
sen hatten. Mauritius, Candidus und Exuperus, Offiziere der
Thebaischen Legion, sind Christen geworden. Sie erhalten den
Befehl, ihre Glaubensgenossen in Agaunum zu verfolgen. Sie wei-
gern sich, dem géttlichen Kaiser zu opfern und erleiden zur Strafe
samt ihrer Legion den Martertod. Die Hauptrollen wurden von
Berufsschauspielern des Stadttheaters und Radios Lausanne ge-
mimt, der Heilige Mauritius durch Paul du Pasquier, den Leiter
der Schlosspiele und der Marjolaine-Truppe in Lausanne. Er fihr-
te zugleich Regie. Die Dekorationen schuf der Walliser Maler
Paul Monnier. Der Chor des Colleége sang die liturgischen Lieder.
Die Auffihrung war der Hohepunkt der Landeswallfahrt des ka-
tholischen Waadtlander Volkes nach Saint Maurice. An der Spitze
der Glaubigen erschien kein Geringerer als Bischof Marius Besson.
Nach Einsiedeln hat damit auch Saint Maurice sein Wallfahristhea-
ter erhalten. Zwei Tatsachen dieser ersten Auffihrung sind beson-
ders iiberraschend, dass Berufsdarsteller in einem sakralen Volks-
Spiel mitwirken und dass die Auffihrung Teil einer Pilgerfahrt war,
die mit einem Festgottesdienst im Freien begann und in einer
Prozession an die Marterstitien ausklang. Die Auffihrung, der
sechstausend Glaubige beiwohnten, war also in eine kulfische Ze-
remonie eingeschlossen. Der Einbruch der Berufsmimen in den
Bezirk des sakralen Theaters mag zwar die kinstlerische Leistung
férdern, ist aber nicht ohne Gefahr fir den Geist der Darstellung.
Zu allen Zeiten hat der Mimus das Kultische zerstért. Wenn man
dem Mimus gar in Gestalt von Berufsschauspielern das Mysterien-
Spiel ausliefert, tragt es im Enistehen den Keim des Untergangs in
sich. Kultische Spiele bediifen, wenn sie echt und unverfalscht
Sich erhalten und entwickeln sollen, der gléubigen Gemeinde aus
Spielenden und Schauenden.

Auch im katholischen Fryburger-Land lebt die Ueber-
IiEI‘erung des religiésen Volksspiels aus dem Barock bis in unsere
Tage fort. Ihr Hauptférderer ist heute Josep h Bovet, der Ka-
Pellmeister des Chors der Fryburger Kathedrale und Verfasser
2ahlreicher Volks- und Festspiele. Zu den meisten geistlichen Spie-

129



len schrieb er Text und Musik: «L'offrande & Saint Jacques» wurde
1937 in der Kirche von Grandvillard im Greyerzer-Land, der «Saint
Martin du ciel» 1938 in Saint-Martin en Veveyse, das «Jeu com-
memoratit» 1939 fir die Kirche von Versoix in Genf, «Cloches en
liesse» 1941 fir die Kirche in Saint Imier geschrieben. Sein Weih-
nachtsspiel «L'Enfant-Dieu» erlebte mehrere AuffGhrungen. Das
eigenartigste seiner Werke ist «Le Mystére», das 1935 anlasslich
des Katholikentages vor der Kirche Saint-Jean in der Fryburger
Unterstadt, wie fast alle Spiele Bovets, vom Genfer Lehrer Jo Bae-
riswyl, inszeniert wurde. Es stellt in zwolf Bildern das Mysterium
der Eucharistie dar. Der Bauer Theophil hat sein schénstes Wies-
land umgeackert. Nun séht er Weizenkdrner in die Furchen, denn
seine Aehren sollen das Mehl zum Himmelsbrot liefern, das seine
Kinder am Tage der ersten Kommunion empfangen werden. Aus
dem Kirchlein zieht singend die Bitiprozession, dass die Saat ge-
deihen mége. Dazwischen hért man die Stimme des Herrn: «Bit-
tet, und ihr werdet empfangen . . . » Mit seinen Aposteln schrei-
tet Jesus — eine biblische Vision — durch das Aehrenfeld. Die
Morgenglocken kinden den Tag der Ernte. Theophil bringt das
Mehl ins Pfarrhaus, Kinder tragen es weiter zu den Schwestern der
Mageren Au, um daraus Hostien zu backen. Der Wagen der
Gnéadigen Herren von Fryburg bringt dem Pfarrherrn ein Fass
Wein. Der grosse Tag der ersten heiligen Kommunion ist da.
Auf einmal vermischen sich Illusion und Spiel, die Illlusion des
Mysterienspiels und die Realitat des katholischen Kultus: der Bi-
schof tragt aus der Kirche das Allerheiligste auf den Spielplatz
heraus. «Le Mystére» fiihrt das Sakramentsspiel, das im Spanien
Calderons in hoher Blite stand, in unsere Gegenwart zuriick. Kraft
und Fille des Spiels liegen nicht wie bei Calderon in der Grésse
dichterischer Visionen und im dramatischen Aufbau, sondern in der
revueartigen Entfaltung volkstiimlicher Bilder und vor allem in den
melodisch klingenden Chéren und Instrumentalsétzen, die in ver
schwenderischer Pracht ein klingendes Mysterium aufbauen. Trotz-
dem, das Entscheidende darf nicht Ubersehen werden: Spiel isf
Gleichnis. Die Eucharistie aber ist die héchste denkbare Realitét:
Wer Spiel und Kultus ineinander vermengt, sefzt den Kultus der
Gefahr aus, ihn als ,Theater’, somit als lllusion statt als Realitat zv
werten.

130



G enf ist die einzige protestantische Stadt der Schweiz, in der
das katholische Mysterienspiel durch die 1936 gegriindete Truppe
der Compagnons de Romandie zu Geltung und Anse-
hen kommt. Der Spielleiter Jo Baeriswyl, ein Schiiler von Emile Ja-
ques-Dalcroze, der Uberall in der welschen Schweiz Volks- und Fest-
spiele in Szene setizte, ist der Grinder der Truppe und der Maler
Alexandre Cingria der Schépfer ihrer phantastischen Szenenwelt.
Gespielt wird bald im Casino Saint Pierre, bald im Grand Théétre.
Bevorzugt wird das farben- und massenbunte Volksspiel. Im Spiel-
plan standen bisher die Spiele «La vie profonde de Saint-Frangois
d’Assise» (1936) und «Le Noél sur la place ou les enfances de Je-
sus» von Henri Ghéon, «Ou |'Etoile s'arréta . . .» von Felix Timmer-
manns (1937/38), «La dévotion & la Croix» von Calderon, Ubersetzt
von René Louis Piachaud (1939), dazu einige Schweizer Werke,
«La cité sur la montagne» von Gonzague de Reynold und «Le Jeu
du Feuillu» von Emile Jaques-Dalcroze, die beide 1942 autgefiihrt
und in anderm Zusammenhang gewirdigt wurden, sowie «La croix
d'Archamps», das letzte Werk von René Louis Piachaud, eine
Genfer Weihnachtsgeschichte der Revolutionszeit, in der das Kreuz
den Frevler erschlagt, der Hand daran legt.

Als der Uhrenfabrikant Adolf Schléfli aus Selz ach eines Tages
in Minchen weilte, hérte er von den Oberammergauer Passions-
spielen. Willig liess er sich vom Fremdenstrom ins Passionsdorf
hinauf fragen. Die Auffiihrung weckt in ihm den Entschluss, aus
seinem Heimatdorf eine Stitte schweizerischer Passionsspiele zu
schaffen. Ein junger Lehrer, Gottlieb Végeli-Ninlist, wird sein
eifrigster Helfer. Er wagt mit seinen Sangern gréssere Chorwerke,
1891 «Das Lied von der Glocke» von Andreas Romberg, 1892 das
Weihnachtsoratorium von C. Hering, das er mit lebenden Bil-
dern ausschmickt, 1893 die Passionsmusik von H. F. Miller in Fulda
mit achtzehn lebenden Bildern, zu denen Pfarrer Heinrich Weber in
Héngg gereimte Vorspriiche geschrieben hatte. Zwei Jahre spa-
ter wird die Passion durch Spriiche und lebende Bilder aus dem
alten Testament ergénzt. Das hoélzerne Spielhaus wird gebaut.
A. Libiszewsky aus Bischofszell malt Dekorationen mit Mackart-
schem Prunk. Am Vormittag spielt man von Adam und Eva bis
Zum Einzug Jesu in Jerusalem, am Nachmittag die Passion bis
Christi Himmelfahrt. Einige Bilder sind pantomimisch bewegt.

131



Diese mit instrumentalen und gesanglichen Stiicken untermalten
panoptikumsartigen Bilder halten sich in den Spielzeiten 1896,
1898, 1901, 1905, 1909 und 1913 — wo vor den Bihnen-
kuckkasten eine Vorbihne gelegt und zu beiden Seiten die
Hauser des Annas und Pilatus, nach Oberammergauer Vorbild,
errichtet werden. Nach zehnjahrigem Unterbruch geht die ,Pas-
sion’ 1923 nochmals in der alten Form in Szene. Dann gerat der
festgefigte Bau allmahlich in Bewegung. 1927 bringt zwei Neue-
rungen: der Engelberger Mdnch P. Plazidus Hartmann schreibt eine
,dramatische’ Passion, doch bleiben noch zahlreiche Reste der
friheren stummen Bilder Ubrig; die alte Passionsmusik wird durch
anspruchsvolle Bruchsticke aus Werken von J. W. Franck, Bach,
Mozart, Méhul, Wagner, Liszt ersetzt. Weitere ,Dramatisierungen’
bringt die Auffthrung von 1932, vor allem die Verhandlungen
des Hohen Rates und des Gerichts vor Pilatus. So bestand das
Selzacher Passionsspiel in seiner letzten aufgefihrien Form aus
einer Folge von Bildern. Bald sind sie stumm und unbewegt
und nach  klassischen Meistern’ gestellt — ein typisches Unterfan-
gen von Dilettanten, die nicht wissen, dass jede Kunst ihre eigenen
Gesefze hat — bald sind es lebhaft bewegte Pantomimen, zu de-
nen ein Chor, ein Solo oder ein Duett ertont, bald leuchten Trans-
parente auf, bald sind ein Teil der Spieler auf den Vorhang ge-
malt, indes nur die Halfte leibhaftig dasteht (Jakobsleiter), bald end-
lich figen sich ein paar eigentliche Gesprachsszenen ein. Spie-
lend |6st die Biihnentechnik alle Aufgaben, die man ihr stellt.
Gott der Herr spricht aus einer elekirisch erleuchteten Wolke, der
Heilige Geist schwebt als Taube an einer Schnur herab, der Engel,
der Abraham Einhalt gebietet, schwebt an einem Drahtseil, das
Manna regnet sichtbar aus dem Schnirboden herab, Josef wird
in die Tiefe der Zisterne, das heisst, der Unterbihne versenkt.
In der Musik klingt es bald fern und streng aus der Matth&uspas-
sion, dann wieder aus Liszts «Christus», opernhaft aufrauschend
aus Méhuls «Josef», fanfarenhaft aus dem «Parsifal», Die Kostime
der armen Fischer von Nazareth sind farbig nicht minder bunt als
die der Hohen Priester, die vor dem Haus des Pilatus in vollem
priesterlichem Ornate erscheinen. Die Spielleitung hat, wenn e$
nicht gerade ein stummes Bild zu stellen gab, fir heftige Bewegund
gesorgt. Pathetisch gestikulierend und deklamierend eilen die

132



Spieler mit grossen Schritten auf der Biihne herum, ganz ihren
heroischen Leidenschaften hingegeben. Sie verzehren sich imr
heiligen Eifer fir die gute Sache. Das Volk kommt in Strémen.
Bundes- und Regierungsréate loben Fleiss und Kunst. Die Presse
teilt Jahre lang die besten Zensuren aus. Erst 1932 fGhren die
kritischen Stimmen zu ernsthafteren Auseinandersetzungen. End-
lich sieht man ein, dass das Werk, das in vierzig Jahren sich sehr
langsam entwickelt hatte, bei allem frommen Eifer, der stets an-
erkannt wurde, zu einem theaterhistorischen Kuriosum geworden
war und fremd in einer géanzlich verwandelten Gegenwart stand.
So wagte man endlich einen fiir Selzach unerhért kihnen Schriti.
In einer gewaltigen und fir viele sicher schmerzlichen Willensan-
strengung sagte man sich von der ganzen lieb gewordenen Herr-
lichkeit los. Architekt Fritz Metzger entwarf den Plan zu einem
neven Passionspielhaus, das zum modernsten Volkstheater der
Schweiz werden kénnte. Casar von Arx schrieb ein neues Spiel.
Arthur Honegger steuert die Musik bei. Mit einem Schlag hat
man sich klangvolle Namen gesichert, mit einem Ruck steht man
in der Gegenwart. Aber — das Haus ist noch nicht gebaut. Dich-
tung und Musik sind noch nicht erklungen. Wohlgeristet indes
kann Selzach eine neue Spielzeit erwarten.

Nun sieht der Theaterhistoriker Oskar Eberle auf Luzern und
erblickt den Spielschreiber und Spielleiter Oskar Eberle wie ein
anderes Ich, und gedenkt freundlich seiner Kritiker, die das heikle
Unterfangen, die eigene Arbeit mitanzuschaven als willkommenen
Anlass fir die Ublichen Vorwirfe von Unsachlichkeit und noch
Schlimmerem ergreifen. Tut frohlich, wonach Euch geliistet! In-
des sieht der Theaterhistoriker den zweiundzwanzigjahrigen Stu-
denten der Theaterwissenschaft der Berliner Hochschule in die
schwarz ausgeschlagene Festhalle beim Luzerner Bahnhof treten,
wo der Salzburger P. Joseph Schéafer 1924 das Luzerner Pas-
sionsspiel und das Luzerner Osterspiel inszeniert hat
Wie viel aus den alten Luzerner Spielen des XVI. Jahrhunderts in
die etwas trockene Neufassung durch den Minchner Hermann
Dimmler Uberging, wére wissenswert. Die Frage ist aber vorldu-
fig nur schwer zu beantworten, da der erste Druck der alten Spiele
~ in Amerika erfolgte und noch nicht bis zu uns gelangte. Die
BUhne verleugnet das Oberammergauer Vorbild nicht. Zwischen

133

To



zwei Turmen wolbt sich ein riesiger Bogen mit einem violetten
Vorhang. Zu beiden Seiten schliessen sich Tore und Durchblicke
in die Stadt Jerusalem an. In der ganzen Szenenbreite zieht sich
eine Vorbihne hin. Wenn der Vorhang der Mittelbihne sich
6ffnet, blickt man auf eine ,Stilbihne’, die durch Treppen, Podeste,
Sdulen und Vorhdnge gebildet wird und mit dem realistisch ge-
malten BUhnenrahmen aus Tirmen und Toren nicht recht zusam-
mengeht. Die Luzerner sind als Spieler gewonnen. Nur Christus
wird, wie anno 1923 in Salzburg, durch Joseph Kaindl aus dem
Passionsdorf Thiersee dargestellt. Seine Tiroler Mundart klingt
vernehmlich aus den Sprichen. Wie im alten Luzerner Spiel gris-
sen Schildbub, Fahnrich und Herold die Gaste. Musik. Von rechts
und links nahen die Chére der Engel. Gabriel spricht den Pro-
log. Im Gegensatz zu Selzach ist die ganze Passion ,dramati-
siert': Palmsonntag, Abendmahl, Oelberg, Jesus vor dem Hohen
Rat, vor Pilatus, Kreuzweg, Kreuzigung und Kreuzabnahme. Lieder
leiten die Bilder ein und umklingen eindrucksvolle Szenen. Der
Passion, die vom 3.—15. April gespielt wurde, folgte vom 20.
bis 27. April das Osterspiel. Hier bleibt die Grundlage des alten
Textes eher fUhlbar. Wenn der Vorhang der Mittelbiihne sich
offnet, erblickt man einen machtigen gotischen Altar, dessen gold-
ne Turmchen wie Kerzen emporlodern. Zwischen seitlich hinauf-
fOhrenden Treppen bildet sich eine kleine Bihne, auf der die
zahlreichen Bilder des Osterspiels erscheinen. Im Geést des gold-
nen Alfars sitzt der Pater aeternus und schaut auf das Welige-
schehen herab. Schutzengel und Luzifer kimpfen um die mensch-
liche Seele in den Szenen: Adam und Eva, Verheissung, Kain und
Abel, Arche Noa, Turmbau zu Babel, Isaaks Opferung, Verkauf
Josephs, Erhéhung Josephs, Mariae Verkiindigung, Flucht nach
Aegypten, Johannes der Taufer, Versuchung Christi, Acht Selig-
keiten, Auferweckung des Lazarus, Einzug in Jerusalem, Oelberg,
Verurteilung, Kreuzigung, Auferstehung, Christus erscheint den
Frauen und den Jingern, Himmelfahrt. Dreiundzwanzig von den
fonfundfiinfzig Akten des alten Spiels sind sehr gekirzt und zu-
rechtgestutzt Gbernommen worden und wie in der Passion ist der
grosse Bildteppich des alten und neuen Testaments iberall mit
den Goldfédden der Musik klingend durchwoben. Es war ein er-
ster Versuch, die berbhmten Luzerner Spiele von einst zu erneu-

134



ern. Das Volk kam in Massen. Die alte Bekronungsbruderschaft,
deren Vermogensreste noch bestanden und deren Totengottes-
dienst noch alljahrlich in der Peterskapelle gefeiert wurde, bildete
sich von neuem — und schlief nach der ersten Begeisterung wie-
der ein. Und als Oskar Eberle, der inzwischen an der Universitat
Kénigsberg bei Josef Nadler mit der «Theatergeschichte der innern
Schweiz» promoviert hatte, an die Tiiren aller vier Luzerner Pfarr-
dmter klopfte und an die alte Verpflichtung der Bruderschaft er-
innerte, alle finf Jahre die Passion zu spielen, da gab es nur ein
bedauerndes Achselzucken. Ja — damals hatte Pater Schafer das
Volk zu begeistern gewusst, nun aber war niemand mehr da, dem
man die hohe Aufgabe anvertrauen kénnte. Der Anreger aber
wagte den Pfarrherren nicht zu sagen, dass er selber den Ver-
such wagen mochte. Da kam ihm Nationalrat und Landammann
Hans von Matt in Stans zu Hilfe und hiess den Unerfahrenen,
der sich nur durch ein paar Auffihrungen in Schwyz und Ké-
nigsberg ausweisen kénnte, ein Bruderklausenspiel schreiben.
In drei Monaten 1929 entstanden Text und Auffilhrung. Man spiel-
te im Stadttheater — ein Heiligenleben in der Form des mund-
artlichen Volksstiicks, ein Heiligenleben ohne Schminke, Kothurn
und Chorgesénge, in den urschweizerischen Alltag des XV. Jahr-
hunderts gestelll. Zum ersten Mal bestieg die erneuerte Bekrd-
nungsbruderschaft, die nach dieser Auffihrung sich dank der Be-
miUhungen von Prof. Dr. Hans Dommann und Stadipfarrer Josef
Alois Beck endgultig bildete, die Biihne. Im Sommer 1931 folgte
vor der Hoftkirche das Spiel vom verlornen Sohn des Luzerners
Hans Salat aus dem Jahre 1537, das in der Neufassung von Her-
mann Ferdinand Schell und in der phantastisch Ubersteigerten Klei-
derpracht My Ullmanns agiert wurde. An Weihnachten gab man
das Sankt Galler Weihnachtsspiel aus dem XIIl. Jahrhundert in der
Mundartfassung von Hans Reinhart, mit Musik von Johann Baptist
Hilber, streng stilisiert in Gesten, Sprache und Kostim. «Die Wer-
ber Gottes» wurde 1932 vor allen vier Luzerner Pfarrkirchen auf-
gefGhrt. Und dann kam das Passionsjahr 1934, in dem zum ersten
Mal die neue Fassung Oskar Eberles im inzwischen eben voll-
endeten Luzerner Kunsthaus gespielt wurde. Diesmal klingt nicht
der Text, sondern die Art der Inszenierung an die Luzerner Spiel-
Uberlieferung an. Wie einst auf dem Weinmarkt wird wieder auf

135



der Simultanbihne, hier in der Form der vorhanglosen Architektur-
szene gespielt. Zwischen zwei Tirmen, die die Beleuchtungskor-
per und Bildwerfer aufnehmen, liegt in der ganzen BUhnenbreite
die Konzerttreppe, die bis zum ,Horizont' emportGhrt und nur rechts
oben durch ein Podium fiir Pilatus und die Kreuzigung unterbro-
chen wird. Alle finf Akie der Passion spielen im gleichen Raum.
Veranderungen durch Versatzstiicke sind organisch ins Spiel einbe-
zogen. So ziehen zum Beispiel romische Legionédre ein die gan-
ze BUhne Uberspannendes Velum auf und riisten damit den Raum
for die Pilatusszene her, wéhrend das vorUbergehende Volk sich
uber die unerwarteten Vorbereitungen ausspricht. Die Musik tritt
fast ganz zuriick und mit ihr jene sentimentalisierende Atmosphére,
die in andern Passionsspielen Rihrung und Tréanen hervorruft. Sie
klingt nur an, wo die Handlung es erfordert, das Hosianna beim
Einzug in Jerusalem, Tempelgesdnge, Psalmen beim Abendmahl,
Chorlieder am Anfang und Ende. Es fihren Wort, vielféltig ge-
gliederte Pantomime und Licht. Diese drei Elemente schaffen in
vnunterbrochenem Fluss die Luzerner Passion. In der Ausstattung
werden nur gedampfte und gebrochene Farben verwendet, die
meisten Kostime sind einfarbig und ohne Schmuck, jede Gruppe
hat ihre eigene Farbenskala. Alle Kostiime wurden eigens einge-
farbt, um einen harmonischen Farbakkord zu erreichen. Erstrebt
wurde ein klarer, architekionischer Aufbau der Handlung. Zwi-
schen drei ;hellen Akten' — Einzug in Jerusalem und Vertreibung
aus dem Tempel, Verurteilung vor Pilatus, (bildhaft, bewegungs-
méssig, farbig Hoéhepunkt und Wendepunkt der Handlung) und
Auferstehung — stehen die beiden dunklen — Abendmahl und
Oelberg sowie Kreuzzug und Kreuzigung. Da es sich um kein
bauerlich-landliches, sondern um ein stadtisches Passionsspiel han-
delt, wurde versucht, die Passion aus psychologischen und zeit-
geschichtlichen Voraussetzungen auch fir den, dem die Heilige
Geschichte kein Mysterium, sondem nur ein Stick Weltgeschichte
bedeutet, glaubhaft zu entwickeln und zu begriinden, und zwar
ohne der Bibel irgendwo Gewalt anzutun. 1938 wurde die Luzer-
ner Passion im Rahmen der Internationalen Musikalischen Festwo-
chen vor der Hofkirche wiederholt. Hier kam ihr der Zauber des
Freilichts und die grossartige Architekturszene der doppeltiirmi-
gen Kirche und der Friedhothallen sehr zugute. Der Herbst 1934

136



brachte in der noch nicht eingeweihten neuen Sankt Karlskirche
Calderons «Mysterium der Messe», 1936 wieder im Kunsthaussaal,
vor einer dreitorigen, goldnen Szenenwand das Spiel des engli-
schen Lordkanzlers Thomas More, «Der heilige Kanzler» von Os-
kar Eberle und 1942 wiederum vor der Hofkirche, aber diesmal
auf der untern Plattform — im Rahmen der Festwochen — den
Schwyzer «Jedeman». Erneuerte alte Spieltexte (Sankt Galler Weih-
nachtsspiel, Salat, Cysat, Calderon, Hofmannsthal) stehen neben
Versuchen, uraltes christliches Spielgut, ohne sprachliche und dra-
maturgische Ankldnge hochdeutsch oder in der Mundart neu auf-
zuzeichnen (Bruder Klaus, Thomas More, Passion). Der Weg fihrt
vom mundartlichen Prosaspiel zum mundartlichen Stilstuck.

Einsiedeln besitzt die grossartigste Platzanlage fir sakrale
Spiele. Der barocke Klosterbau mit der eindrucksvoll hervor-
tretenden Kirche in der Mittelachse ist nicht nur eine faszinieren-
de BUhnendekoration, sondern dariiber hinaus ein tausendjshriges
Kloster, das wahrend Jahrhunderten der religiose Mittelpunkt der
Eidgenossenschaft war. Der Anbruch einer neuen Spielepoche ist
mannigfach geistig vorbereitet. Linus Birchlers kunstgeschichtliche
Erforschung des monumentalen Barockbaus filhrte 1917 zur Ent-
deckung der ausserordentlichen Akustik des Klosterplatzes. Sei-
ne Anregung, hier ein Jugendfestspiel Meinrad Lienerts aufzu-
fOhren, blieb ein schéner Traum. Rafael Hanes leider bis heute
ungedruckt gebliebene Einsiedler Theatergeschichte brachte —
durch Mitteilungen in Vortrigen und Aufsdtzen — die einzigar-
tige siebenhundertjéhrige Spieliberlieferung von Stift und Wald-
statt wieder lebhaft in Erinnerung. Als die Salzburger Festspiele
vor dem Dom und in der Kollegienkirche in aller Welt von sich
reden machten, regte sich auch in Einsiedeln der Wunsch, die alte
Spieliiberlieferung wieder aufzugreifen und weiterzufihren. Den
Abt selber, Dr. Ignatius Staub, der im Herbst 1923 gewahlt wurde,
bewegten solche Gedanken. Da kam im Spielleiter Paul Skotzki
im Frihjahr 1924 der erste Sendbote Salzburgs nach Einsiedeln
und schlug vor, vor der Stiftskirche den «Jedermann» aufzufihren.
Auch dieser Plan misslang. Schliesslich erschien auf einer Vor-
ir'!lgsreise der rheinische Schauspieler Peter Erkelenz, der fir die
Calderon-Gesellschaft in Berlin zwei Sakramentsspiele inszeniert
hatte und schlug dem Abt die Auffihrung des Welttheaters vor.

137



In Posthalter Franz Kélin fand Einsiedeln einen ausserordentlich ge-
wandten Organisator. Nun wirkten Stift, Waldstatt und der Fremde
allen Anfeindungen und Zweifeln zum Trotz eintrachtig zusammen.
Und das Unglaubliche gelang. Nach sechs Wochen, am 14. August
1924, wurde das «Welttheater» zum ersten Mal in Einsiedeln ge-
spielt. In fOnf Spielzeiten (1924, 1925, 1930, 1935, 1937) fanden Gber
hundert Auffihrungen statt. Dazwischen gab es gelegentlich kleine
geistliche Spiele’, ein Mal durch Berufsschauspieler das «Apostel-
spiel» von Max Mell, ein ander Mal durch die Einsiedler-Darsteller
«Das Minster» von Friedrich Donauver. Die Bestrebungen, ein Ein-
siedler Weltgerichtsspiel zu schatfen, haben noch zu keinem Ziel
gefiihrt.

«Das grosse Welttheatern des spanischen Dichters Don Pedro
Calderon de la Barca (1600—1681) beginnt mit der Erschaffung
der Welt und endet mit dem Weltgericht. Es ist nicht die Dar-
stellung des menschlichen Lebens zwischen Geburt und Tod, es
ist mehr, die Darstellung ndmlich der Menschheit von der Erschaf-
fung bis zum Untergang der Erde. Das Dasein des Menschen
vollzieht sich wie ein Schauspiel. Aber nicht nur von einer —
von zwei Seiten her schaut man auf die Bilhne: aus der himm-
lischen ,Loge’ schauen Gott und die Engel herab, aus dem irdi-
schen Parkeft herauf schauen die Menschen zu. Aus der Schar
der himmlischen und der irdischen Zuschauer l6st sich eine Stim-
me und Gestalt, aus dem Himmel der Meister, aus der Erde die
Frau Welt'. Die Welt bedeutet nicht nur Bihne, Kostimier und
Requisiteur. Im Mittelteil des Spiels, im eigentlichen ,Weltthea-
ter’, ist sie zugleich die Stimme des Publikums, das seine lieben
Mitmenschen kritisiert, sie ist, was der Chor im griechischen Thea-
ter war. Das sind die Eckpfeiler des Spiels: im Vorspiel des
Meisters die Erschaffung der Menschheit, im Nachspiel des Mei-
sters das lefzte Gericht. Darauf bauen sich nach der Mitte zu die
Zwischenspiele der Welt, das erste, in dem die Beseelten Kostiome
und Requisiten ihres Erdendaseins erhalten, das zweite, in dem
die Welt den Toten alle irdischen Habseligkeiten wieder nimmt.
Auf die Zwischenspiele der Welt — in denen im ersten die Men-
schen beseelt, aber noch nicht geboren und im zweiten tot, aber
noch nicht gerichtet sind — baut sich das Leben der Menschheit:
Sieben Vertreter — Kénig, Reicher, Schonheit, Weisheit, Bauer

138



Bettler, ungeborenes Kind — wallen von der Geburt — durchs
Leben — zum Tode. Was aber ist Sinn und Prifstein des Lebens
und Hohe des Spiels? Die Erfiillung des hochsten Gebotes Christi
[Liebe deinen Nachsten wie dich selbst’. Es ist zugleich die
grosse soziale Forderung unserer Zeit. Aber wer lebt denn nach
dem hochsten Gebot? Der Bettler wird abgewiesen von der
Schénheit und vom Reichen, vom Kénig und vom Landmann. Sie
alle erfillen das héchste Gebot Christi nicht. Nur die Weisheit
lebt nach dem Gebote des Herrn.

Der Bau des Spiels bestimmt seinen Darstellungsstil. Am wei-
testen weggeriickt vom alltdglichen Dasein sind Vor- und Nach-
spiel des Meisters: Schopfung und Gericht. lhre Darstellung ist
liturgisch, Formen und Farben des Kostims und Requisits sind sym-
bolisch. Gold und Silber sind die Farben des Himmels. Im
goldnen Gewand erscheint der Meister, in Weiss und Silber die
Engel. Der Meister ist die Verkdrperung der Dreifaltigkeit, sie
anzudeuten tragen drei Engel Standarten mit den Symbolen der
drei Personen in Gott. Die Welt erscheint in einem kupferglan-
zenden Mantfel. lhre Begleiter sind die Damonen der Erde. Ein
urweltliches Mittel kultischer Brauche wird wieder ins Spiel ein-
gefigt, die Maske. So umfasst das Einsiedler «Welttheater» in
der Tat wieder eine ganze Welt, die vom dreieinigen Gott des
Christentums reicht bis zur Ddmonie der Urvélker, vom Beginn
der Kultur bis zu ihrem Ende im Weltuntergang. In den Zwi-
schenspielen der Welt — der Ungeborenen und der Toten —
lockert sich der strenge Stil etwas auf. Die Damonen der Erde
nahen in gewaltigen Spriingen. Doch bleibt die Parallelitat des
Zeremoniells erhalten. Bis zu gelegentlicher Durchbrechung der
Symmetrie fihrt das Mittelstick des Welttheaters: Geburt, Leben
und Tod der Menschen. Die vollkommene Einfigung des barok-
ken Mysteriums in Raum und Geist eines Jahrhunderte alten Hei-
ligtums ergibt eine Harmonie aller Kiinste, die dieses Volksspiel,
Vielleicht als einziges in der Schweiz, Uber manche Unzuléng-
lichkeiten hinweg zu einem grossartigen sakralen Kunstwerk er-
heben, in dem der Atem eines christlichen Jahrtausends weht.

Das Einsiedler «Welttheater» steht zwischen Kloster und Dorf.
Das Kloster versinnbildet Gott und Ewigkeit, das Ziel der durch
thr Leben wallfahrenden Menschen. Das Dorf mit seinen wie

139



Spielzeugblécke hingeworfenen Hausern ist das Zeitliche, die
Welt, das Chaos, durch das hindurch eine Gasse sich windet und
zum Heiligtum der Ewigkeit emporfihrt. Und zwischen Kloster
und Dorf, zwischen Gott und Welt, zwischen dem ewigen Rich-
ter und den zeitlich richtenden Mitmenschen vollzieht sich im
Gleichnis des Spiels — unser aller Leben.

Gottesdienstliche Feiern mit dramatischen Ziigen und Myste-
rienspiele bestehen in der katholischen Schweiz in allen Jahrhun-
derten unmittelbar nebeneinander. Die Feiern (Karwochenpro-
zessionen in Mendrisio, Auferstehungsfeier in Schwyz, Martyrer-
Gedenkfeier Saint Maurice u. a.) sind die Quellen immer wieder-
kehrender Neugeburten des Spiels. In metaphysisch gestimmten
Epochen sind Spiele stets unmittelbar aus dem Kultus hervorge-
gangen, haben sich entwickelt, ihren Hohepunkt erreicht und sind
verblUht. Die Vermengung von Elementen der kultischen Feier
mit Elementen des Spiels muss unter allen Umstdnden vermieden
werden, da Kultus Realitat, Spiel aber Sinnbild ist.

Wir stehen seit dem ersten Weltkrieg in einer neuen — der
dritten — metaphysisch gerichteten Epoche unserer Theaterge-
schichte. Sie &ussert sich bei den Katholiken in der intensiveren
Weiterfihrung noch bestehender kultischer Feiern (Mendrisio) und
geistlicher Spiele (Selzach) und in der Wiederaufnahme mittel-
alterlicher Traditionen in Luzern und Raron, barocker Ueberliefe-
rungen in Fryburg und Einsiedeln; in der reformierten Schweiz
in einer auffallend vielféltigen Neuschaffung evangelischer Myste-
rien (Bernoulli, Schneider, Faesi, Wieser, Morax, Chavanne, Clerc,
Gaillard, Rougemont).

Formal gehért zum Mysterium die absolute Strenge der Form,
die an der Liturgie geschult ist. Sie wird erreicht durch den zucht-
vollen Vers, die gehobene Sprache — Mundart oder Hochdeutsch
— die stilisierte Art des Sprechens, die Neigung zum musikalischen
Ausdruck, die Stilisierung der Gestik, der Gruppenordnung und
Gruppenbewegung, der Lichtfihrung, der Raumgestaltung.

Mysterienspiele sind nicht ausgesprochen national, sondern
Ubernational, kénnen aber sehr wohl nationale Ziige tragen. Sie
werden aber nur dann Ubernationale Geltung erlangen, wenn Uber-
ragende Persénlichkeiten oder bedeutende Kultstatten sie in die
Weite wirken lassen. So fiihrt etwa Arthur Honegger das Myste-

140



rienspiel zu internationaler Geltung durch seine Musik zu «David»,
«Judith», «Nicolas de Flie»; anderseits bringt er uns den bedeu-
tendsten Mysteriendichter der Gegenwart, Paul Claudel, nahe
durch seine Musik zu «Jeann d'Arc au bucher» und den «Toten-
tanz», dessen Anregung der Dichter in Basel empfing.

Eine Ubernationale Aufgabe der Eidgenossenschaft aber dirf-
te es sein, das christliche Mysterienspiel beider Bekenntnisse —
wie manche andere geistige européische Tradition — aus unserer
Zeit hinOberzuretten in eine noch unbestimmte Zukunft.

144



	Wege zum Volkstheater. Das Vereinstheater

