
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 13 (1943)

Artikel: Wege zum schweizerischen Theater

Autor: Eberle, Oskar

Kapitel: 1: Wege zum Volkstheater. Das Jugendtheater

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. WEGE ZUM VOLKSTHEATER.

1. DAS JUGENDTHEATER.
Der älteste Jugendtheater-Text, ein kleines Nikiausspiel aus

dem Kloster Einsiedeln, stammt aus dem 12. Jahrhundert. Seit dem
16. Jahrhundert spielen die Schüler der Mittel- und gelegentlich
der Hochschulen zur Erweiterung und Vertietung der gelehrten
Kenntnisse. Seit dem ersten Weltkrieg bricht sich die Erkenntnis

Bahn, dass für Jugendliche eigene Werke geschaffen werden müssen,

die dem Fassungs- und Darsfellungsvermögen der verschiedenen

Altersstufen entsprechen. Jugendtheater gilt seitdem nicht
mehr nur als Mittel der Bildung, sondern in erster Linie als Mittel
menschlicher Erziehung.

Die Aufführungen, die städtische Bühnen und Vereinstheater
für Jugendliche zu veranstalten pflegen, fallen hier ausser Betracht,
da sie nicht den jugendlichen Spieler, sondern lediglich den jungen

Zuschauer aufrufen.

a. Das Kasperlitheater.
In den Kinderstuben ist der Kasperli nie ganz in Vergessenheit

geraten. Dafür sorgten die Spielwarengeschäfte, in denen er freilich

die unselige Rolle einer lieblosen Fabrikware zu spielen hatte,
bis aufgeschlossene Eltern und Lehrer sich der fröhlichen Hand-

Puppe wieder annahmen, an Stelle der verschleckten Zelluloid-
Kätzchen währschafte Holzköpfe setzten und die Kinder wieder
zum Spielen anleiteten. Die Kasperli-Figur besteht aus einem
Kopf, in den der Spieler den Zeigefinger steckt und einem
sackartigen Gewand, in dessen «Aermel» Daumen und Mittelfinger
schlüpfen. Die Kasperli-Figur ist so lebendig wie die menschliche
Hand mit drei sich bewegenden Fingern es zu sein vermag. Sie
'st ein Teil des Menschen, Ausdruck eines einfachen und gesunden

Menschenverstandes, der mit Welt und Dämonen fröhlich fertig

wird. Seine schlichte und urwüchsige Seele macht den Kasperli
2ur ersten Spielgestalf des kindlichen Theaters.

Im Bernbiet hat Lehrer Heinz Balmer als einer der ersten das
Kasperlitheater in den Dienst der Schule gestellt. Er berichtet,

33



über seine Erfahrungen in der Zeitschrift «Die Schulreform (Bern
1929, Heff 4): «Für das kindliche Verständnis ist das Puppenspiel
die denkbar einfachste und passendste Form, allen ausschweifenden

Träumen einer noch ungefügten Phantasie erste, feste Gestalt
zu verleihen. Dem Lehrer bietet sie Gelegenheit, einen Einblick
in Psyche und geistige Entwicklung des Kindes zu tun und diese

Entwicklung zu fördern. Es ist ein Erziehungsfaktor, eine Technik,
um im Sinn und Geiste des Arbeitsprinzips in der Schule zu
unterrichten, von eminenter Bedeutung. Spielt man Puppentheater, so
wird die ganze Klasse eine Spielgemeinschaft, eine Arbeitsgemeinschaft

von sozialethischer Bedeutung. Hier muss gelernt werden,
dem Ganzen zu dienen, sich einzufügen in das Wesen einer
Gesellschaft, das Kind erfühlt den Weg vom Egoismus zum Altruismus,
die Pflicht, dem Volksganzen zu dienen, es kommt zu einer neuen
Einstellung, findet einen Weg, den die Schule sonst so wenig
ebnet.» Dies gilt im gleichen Masse auch für eigentliche
Schulaufführungen.

Ueber den Stil des Kasperlitheaters äussert sich Balmer:
«Unbedingte Einfachheit in der äusseren Aufmachung, in der Bühnenwirkung

und in der Handlung. Bei den Stücken überwiegt das

Wort die Handlung. Alles Spiel ist humorvoll und lustig, der

Ausgang und der Grundton drollig. Hier müssen Improvisation,
witzige Augenblickseingebungen den Kontakt mit dem Publikum
herstellen. Verstärkt wird diese Eigenart durch die Mundart, in der

vorgetragen wird (Kasperli) und durch eine regelrechte Technik

des Humors, die sich mit der Zeit beim Kasperlistück herausgebildet

hat. Da haben wir um nur einiges zu nennen, das Vorspiel,
Zwischenspiel und Nachspiel des Kasperli, in dem er den Kontakt
mit dem Publikum herstellt. Dann werden eine grosse Zahl
regelmässig wiederkehrender Kunstgriffe angewendet. Die wirksamsten

Mittel sind das «Aus der Rolle fallen», die Unterhaltung mit dem

Zuschauer, das «Sich Versprechen», das Missverstehen, die ständige

Wiederholung desselben Ausdrucks, die ständige Wiederholung

desselben Vorgangs, äusserlich verwandte Vorstellungen
innerlich gewaltsam aneinandergereiht, die Anspielung auf örtliche
und zeitliche Verhältnisse usw. Kasperli ist der Hauptdarstelr
1er. Er ist eine ganz bestimmte Persönlichkeit von sprudelndem
Witz und derbem gesundem Humor. Er reizt zum Lachen und

34



stimmt uns heiter. Rührseligkeit, Ernst und Sentimentalität kennt
er nicht. Er karrikiert alles, ist immer oben auf. Trotzdem er oft
etwas grob wird, bleibt seine Grobheit stets untermischt mit Gütigkeit,

und niemals ist er gemein. Sein Herz ist warm und gut. Beis-
sender Spott und bittere Satire sind ihm fremd. Doch sagt er
offen seine Meinung, wo er Schlechtigkeit und Gemeinheit
wittert. Obschon er Materialist ist — er hat immer Hunger und Durst

— besitzt er doch seine Ideale. Er will Gerechtigkeit und kein
Muckertum. Seine einfache, gesunde Moralität und seine
handgreifliche Gerichtsbarkeit — er prügelt alle Niederträchtigen und
Bösen zu Boden — wirken befreiend auf uns. Kasperli ist kein
Faxenmüller und Blödian, er ist durchaus ein Charakter».

In Zürich wirkt neben andern der Puppenspieler Adalbert
Klingler. Er hat sich als Bub in einem Wirtshausgarten in den

Giuppin, den Kasperli des Bergamasker Handpuppentheaters
verliebt. Daheim steckt er den Finger in einen Lehmklumpen oder

Erdapfel und schlingt ein Nastuch um die Hand. Frauen, Mägde
und Kinder der Hinterhöfe sind seine ersten Zuschauer. Ein

Nachbarbub, der mit seinem Kasperlitheafer nichts anzufangen weiss,

verspricht ihm eine beschädigte Puppe, wenn er einer Fliege den

Kopf abbeisst. Und er beisst ihn ab. Er spuckt ihn aus und trägt
den gewonnenen Schatz heim. Vom ersten Zahltag an wird für

ein Kasperlitheafer gespart. An der Züga, der Gartenbau-Ausstellung

1933, tritt Klingler zum ersten Mal vor die Oeffentlichkeit und

begeistert Jung und Alt. Das Repertoir besteht aus vorhandenen
Texten, die für die Schweizer Verhältnisse umgearbeitet werden.
Manches Spiel wächst und dehnt sich im befeuernden Zwiegespräch

mit den zuschauenden Kindern, die sich als beste Mitarbeiter

erweisen, und den Stücken zur endgültigen Form verhelfen.
Mit den Spielen wächst die Zahl der Puppen. Nach eigenen und
fremden Entwürfen werden zahlreiche neue Köpfe geschnitzt und
bekleidet. Das Kinderparadies an der Landesausstellung bringt
die grösste Entfaltung. Welch eine Leistung, während sechs
Monaten in 550 Aufführungen in tausend Stimmen zu sprechen, als

Männlein und Weiblein, als Engel und Dämon, als Hexe und Teufel
und Getier. Die Frau wird zur unermüdlichen Helferin im Wechsel
der Puppen, in den szenischen Verwandlungen, im Herbeischaffen
der Requisiten, dem Abbrennen des bengalischen Feuers, den

35



Trompefenstössen, Blitzen und Donnern. — Das Aufgebot der
Truppen bringt völlig neue Aufgaben. Traugott Vogel schreibt das

mundartliche Kasperlispiel «De H. D.-Hansjoggel». Eine transportable

Bühne entsteht und erhält den Namen Schnabelweid. Adalbert

Klingler erzählt von seinen Gastspielen bei den Soldaten:
«Die Stunde nahte. Der Kantinensaal, der mehrere hundert Mann
fasste, war bis auf den letzten Platz besetzt. Nie in meinem
Leben habe ich mit solchem Ernst und derart starkem Bewusstsein

einer grossen Aufgabe die Puppen über die Hände gestülpt und
den Fingern zum Leben verholten, wie gerade damals, wo der
Hansjoggel zu «luuter gwachsne Manne» reden durfte. In der
Sprache Traugott Vogels war ihm das auch leicht gemacht, denn
der Soldatenjargon war darin sicher getroffen. Es war ein Spiel

um die Mutter Helvetia, ein Kampf mit den Mächten, die sie

bedrohen, eine Handlung, die des tiefen Ernstes nicht entbehrte und
doch alles in einen burlesken Ton hüllte. Ich mussfe mich wahrhaftig

besinnen, ob ich irgend einmal Männer, die täglich schwere

Arbeit verrichten, so befreit und herzlich lachen gehört hatte. Und
trotzdem waren die Zügel der Handlung derart gestrafft, dass eine

winzige Wendung am Schluss mit einem ernsten Gedanken das

Spiel enden liess. Nachdem der Hansjoggel den Spion, den
verkappten Teufel, mit dem Gewehrkolben erledigt und von der Mutter

Helvetia den «Chäschüechliorden» erhalten hatte, trat
unerwartet ein Sprecher vor das Kasperlihaus. «Hansjoggel, chumm
namal da fürel Ich glaube, du merksch nöd, wie gruusig ernst

d'Zyte sind. Du machsch nöd nu de Lööli, du bisch au eine.
Häsch ke Veranfwortigsgfühl, nu e frächi Röhre, aber kes HerzI

,Kes Herz, seisch he? Seil ders emal zeige? Wart i chumme use!'
Und da kam ich mit der überzogenen Puppe aus meinem sichern

Gebäude heraus und sollte vor allen das Herz des Hansjoggeis
entblössen und meine rechte Spielhand mit den drei Spielfingern
hinhalten. So wurde das Herz der Puppe sichtbar und der Sprecher

erklärte: .Luegedl Sys Herz isch e Hand! e Hand, wo drei

Finger uufstreckt, e Schwörhand. Und wenn si nöd schwört, gits
drus e Fuuscht. Was die Hand schwört und für was mer d'Fuuscht

bruuched, das müemer eu Soldate nöd säge. H. D. Hansjoggel,
du häsch 's Herz und d'Fuuscht ufern rechte Fläck. Die Schlag

wo du uusteilscht, sind d'Herzschläg vu euserem Volch'.»

36



4



b. Die Volksschulbühne.
Traugotf Vogel, der Spiele für das Kasperli- und Marionettentheater

schrieb, ist der Vorkämpfer für das Volksschultheater. In

ihm begegnen wir einer jener schöpferischen Kräfte, die nicht nur
Spiele schreiben, sondern auch ihre Schüler anzuleiten verstehen,

eigene Texte zu erfinden, die Bühne zu zimmern, Geräte und
Kostüme anzufertigen und sie schliesslich behutsam in ihre Rollen und

zum Zusammenspiel und damit in die Verzauberung des Spiels
führen. Vogel spielt aber nicht einfach in ungezähmtem Drange
mit seinen Schülern drauflos. Er gibt sich immer von neuem
Rechenschaft von seinem Tun. Er geht von der Erkenntnis aus, dass

unsere Sprach- und Sprecherziehung bisher im Wesentlichen
monologischer Art war. Im Aufsatz werden Geschichte, Natur- und

Heimatkunde monologisch dargestellt. Auch der Brief wendet sich

an einen nur gedachten Empfänger, der keine Einwürfe erhebt.
Da nun das Zeitalter des gedruckten Wortes in Buch und Zeitung
abgelöst wird vom Zeitalter des gesprochenen Wortes in Film

und Radio, wird die Erziehung zur dialogischen Aussprache
notwendig. Das Schultheater also ist im Sinne Traugott Vogels gar
kein «Theater» im üblichen Sinne, sondern eine Unterrichtsmethode,

die ein Hauptelement des Theafers, den Dialog, sich zunutze
macht. Darum darf die Volksschulbühne weder eine Nachahmung
des Berufs- noch des Vereinstheaters, weder seines Spielplans noch
seiner mimischen Darstellung sein. Er erstrebt auch nicht die
Vermittlung eines dramatischen Kunstwerkes, sondern fordert, dass

die Texte, mögen ihre Verfasser nun die Kinder selber oder die
Lehrer sein, dem Erlebnisbereich des Kindes entstammen und damit

ihrem Fassungs- und Gestaltungsvermögen entsprechen. Daraus

ergibt sich die Art der Darstellung: «Naturalistisches Spiel darf
weder in der Sprache noch in der szenischen oder schauspielerischen

Leistung vorausgesetzt werden. Wir wollen keine
Schauspieler, wir müssen Menschen erziehen.»

Schultheater erfüllt drei Aufgaben: erstens eine
psychologische, indem es die Seele des Kindes durch die Rolle, die es

spielt, zu ungeahnter, im üblichen Schulbefrieb kaum denkbarer

Entfaltung bringt; zweitens eine soziale, indem es die Kinder zu
einer Werkgemeinschaft zusammenführt, in der jedes zum Gelin-

38



gen des Ganzen, hier also der Aufführung, einen wesentlichen
Teil beiträgt und damit das Gefühl für die Gemeinschaftsleistung
weckt; drittens eine staatspolitische, indem es durch die dialogische

Schulung eine schlagkräftige Jugend bildet, die im Volksstaat
sich in Rede und Gegenrede zu behaupten vermag. Fügen wir
hinzu — da wir ja Wege zum schweizerischen Theater aufzuweisen

uns vorgenommen haben — dass in der Volksschule entscheidende

Grundlagen für das gesamte künftige schweizerische Theater,
für die Schaffenden und die Schauenden, gelegt werden können:
eine unbeabsichtigte Nebenfrucht dieser Bemühungen, für die wir
nicht dankbar genug sein können.

Was in zehn oder mehrjähriger Arbeit erdacht und gewirkt
wurde, trat an der Zürcher Landesausstellung zum ersten Mal
eindrücklich vor das Forum der schweizerischen Lehrerschaft und des

Volkes. Traugott Vogel berichtet darüber ausführlich im Jahrbuch
XIII. Auch die welsche Schweiz war in Zürich vertreten. Ihr Sprecher,

A. Jeanrenaud von Lausanne, sucht im Schultheater aber nicht

nur ein Unterrichtsmittel, sondern ausserdem die Kunst und übersieht

damit, dass Kunstwerke vom Kinde nicht erwartet werden
dürfen, auch dann nicht, wenn der Schulmeister das Szepter führt
und künstlerische Leistungen «ertrotzen» möchte. Die Aufführungen

welscher Schulbühnen waren Musterbeispiele für Jeanrenauds
Thesen. Emile Jaques-Dalcroze zeigte und erläuterte die Grundsätze

seiner rhytmischen Erziehung. Die Menge, die seine
hüpfenden Blumen- und Schmetterlingskinder begeistert beklatschte,
bekundete damit zugleich den Dank für den in aller Welt verehrten

Schöpfer moderner Tanzkunst.

Die Compagnons de Saint-Nicolas zeigen ein Bruder-Klausen-
Drama ihrer Spielmeisterin Vérène Pfenninger. Der Mangel an
geeigneten Texten für Elf- bis Fünfzehnjährige drückte ihr die Feder
in die Hand. So entstanden nacheinander ihre Dramen «Saint
Nicolas au tribunal» (1932), «Naissance de Lohengrin» (1934),
«Iphigenie» (1936), «Guillaune Teil» (1937, auch in Paris gespielt),
Nicolas de Flue» (1939 an der LA), «Pestalozzi» (1941). Auch
andere Werke wurden aufgeführt, so die «Antigone» von Sophokles
(1930). Die Reihe verrät einen bestimmten Stilwillen. Keine
naturalistische Töne trüben die überraschende Spielreihe. An zahl-
reichen Zusammenkünften werden Sophokles, Plautus, Molière,

39



Calderon, Shakespeare und durch die Bundesrätin Béatrice von
Steiger höchst persönlich sogar das Berner Heimatschutztheater
beschworen. Vérène Pfenningers Glaubenssatz lautet: «Theaterkunst

wirkt ausserordentlich erzieherisch, vorausgesetzt, dass die
Werke, die einstudiert werden, literarisch und musikalisch wertvoll
sind und zugleich der Entwicklungsstufe und Ausdrucksmöglichkeit
der Kinder entsprechen.»

Im Auffassungsunferschied vom Schultheater als Kunst oder
Erziehungsmittel scheiden sich vorläufig die Geister von Welsch
und Alamannisch..

c. Die Mitfelschulbühnen.
Seit unserm Bericht im zweiten Jahrbuch «Schule und Theater»

1929 hat sich kaum etwas geändert.
Alle katholischen Mittelschulen besitzen seit dem 16. Jahrhundert

bis heute ihre eigenen, technisch vorzüglich ausgestatteten
Bühnen mit einem Zuschauerraum, der bis fünfhundert Personen
fasst. Die Hauptspielzeit ist die Fastnacht, wo von den Schülern
in der Regel eine Oper oder ein Schauspiel und manchmal auch

beides zugleich aufgeführt wird. Die moderne Raumbühne hat

die veraltete Kulissenbühne verdrängt. Aufgeführt werden
Dramen von Sophokles, Shakespeare, Calderon, Molière, Schiller,

Hebbel, Grillparzer, Wildenbruch, Laube, Redwitz, Hofmannsthal,

Opern von Méhul, Boildieu, Cherubini, Lortzing, Weber, Auber,
Donizetti, Flotow, Beethoven, Mozart. Frauenrollen wurden im

Barock stets von Knaben gespielt. Seit der Aufklärung wurden
die Stücke bearbeitet: aus den Töchtern Lears werden Söhne, aus

der Regimentstochter wird ein Regimentsbursche. Seit der Ueber-

windung der Aufklärung und des Naturalismus wagt man es wieder

— bemerkenswertes Symptom eines Stilwandelsl — Frauenrollen

durch Knaben darstellen zu lassen. So spielte ein junger
Bursche an der LA im mundartlichen Einakter «Brueder Chlais nimd
Abschid» von Nikolaus Kathriner die Mutter — und die Illusion

war in der holzschnittartig prägnanten unsentimentalen Darstellung
überzeugend. Linus Birchler hat Seelenlage und Stil dieser
Jünglingsaufführungen (im Jahrbuch II, 1929) treffend gekennzeichnet:
«Aus der immanenten Heldenverehrung — auch der Heilige ist ein
Held — erklärt sich, dass das Schultheater der Gymnasien im we-

40



Volksschule Dicken im Toggenburg. Weihnachtsspiel, König.





sentlichen Heldenbühne ist, dass also Psychologie und Naturalismus
als wesensfremd abgelehnt werden». Aus dieser Haltung ergibt
sich die Forderung nach dem strengen Sprech- und Darstellungsstil
des Versspiels und die Ablehnung der naturalistischen Bühne eines
Ibsen und Hauptmann. Neben dieser psychologischen Grundlage
der Verwandlung des jungen Darstellers aus dem Alltag ins Heldische,

kommt als zweite das Bildungserlebnis. Die Schulbühne ist vor
allem eine Ergänzung des Deutsch- und Musikunterrichts: man will
klassisches Drama und Oper einmal am eigenen Leibe darstellend
erleben und den Mitschülern als Anschauungsunterricht vor Augen
führen.

Neben der Aufführung der anerkannten Dramen aber gibf es
da und dort, in Einsiedeln noch heute, ,marianische Akademien',
Vereinigungen von Schülern zur Pflege der Muttersprache, des

Vortrags, der Redekunst, des Theaterspiels. Hier stellt der Leiter
der .Akademie' von Zeit zu Zeit ein Thema, das ihre Mitglieder zu
dramatisieren und aufzuführen haben. Diese gemeinsamen
Schülerarbeiten am Theaterspiel kommen der von Traugott Vogel
geforderten Art des Schultheaters als Erziehungsmittel nahe. Hier
läge der Ansatz zu einer Erneuerung der Miftelschulbühnen.

Nach wie vor gehören Theaferaufführungen an den Mittelschulen

der reformierten Schweiz zu den Seltenheiten. Dass im Sommer

1942 in Zürich Schüler der Kantonsschule zusammen mit
Schülerinnen der höheren Töchterschule gemeinsam «Was ihr wollt»
spielten, dürfte wohl ein Sonderfall sein. Oeffers besteigen die
jungen Mädchen die Bühne. An den höheren Töchterschulen in

Basel, Zürich, Winterfhur hat sich allmählich eine beachtenswerte
Tradition gebildet. Indes man in Basel und Zürich meist bekannte
Werke der Literatur spielte, hat die Kantonsschule Winterfhur nur
Texte gewählt, für deren Darstellung sie sich gewachsen fühlte,

also einfache Laienspiele. So wurden u. a. gespielt:
«Hessisches Weihnachtsspiel», «Der verrostete Ritter» von Gustav Adolf
Treutier, «Wo die Liebe ist, da ist auch Gott» nach einer Tolstoi-
Legende von Franz Milcinski, «Der Narr mit der Hacke» von Eduard

Reinacher, «Die stumme Schönheit» von E. J. Schlegel, «Der
Pfozess des Ali Chodja» von P. Schaffner und «Das alte Urner
Spiel vom Teil». Die Kantonsschule Winterfhur hatte zuerst Jahre
'ang durch auswärtige Truppen wie der von Herbert Redlich für

41



die Schüler Theater spielen lassen. Seit 1934 aber besteigt das

Jungvolk selber die Bühne, die jeweils am Schulsilvester in der
Aula aufgeschlagen und weder öffentlich ausgekündef noch
besprochen wird. Zuschauer sind die Schüler, ihre Eltern und
Schulfreunde. Ueber die Absicht dieses Mitfelschultheaters berichtet
Prorektor Dr. Ernst Hirt: «Wir wollen Schul theater, das die
reichen Ausdrucksmöglichkeiten des jungen Menschen in Wort und
Gebärde löst und entwickelt und vermeiden jeden falschen Massstab.

Wir spielen also nicht Klassiker, sondern bevorzugen
Laienspiele. Innerhalb dieser grundsätzlichen Beschränkung sind die
Leistungen noch stets überraschend gut gewesen und haben reinen
Genuss zu schenken vermocht und dies, obwohl wir immer Klassen,

nicht ausgewählte Talente heranziehen». Spielplan und Spielart

verraten den starken Einfluss des Laienspiels, wie es in Deutschland

seinerzeit vom Bühnenvolksbund begründet und entwickelt
und auch in der Schweiz propagiert wurde. Der Weg zu
schweizerischen Texten ist im Spielplan indes bereits angebahnt. Hier
treffen sich auf der Mittelschulstufe die Auffassungen von Wesen
und Aufgaben des Schultheafers mit den Forderungen Traugott
Vogels für die Volksbühne. Winterthur besitzt damit — soweit
wir sehen — die erste nach neuzeitlichen Grundsätzen geleitete
Mittelschulbühne.

d. Die Hochschulbühnen.
Eine planmässige Förderung des Hochschultheaters besitzt die

Schweiz seit den Humanisten-Aufführungen im 16. Jahrhundert
nicht mehr. Erst in neuester Zeit sind zwei Ansätze dazu
festzustellen.

Die Universität Fry bürg, deren Neubauten im Sommer 1941

eingeweiht wurden, hat ihrer Aula magna die Form eines antiken
Theaters gegeben. So entstand ein auffallend schöner Raum mit

einer überraschenden Akustik, der Schulbehörden und Studenten

zum Theaterspielen ebenso herausfordern könnte wie zur Schaffung

eines theaterwissenschaftlichen Instituts, das hier ideale Probe-
und Spielräume fände.

In B a s e I spielt Dr. Karl Gotthilf Kachler seit 1936 mit den
Studenten Theater. Er hatte in Berlin die Schauspielschule besucht

und war drei Jahre lang an deutschen Bühnen tätig. Die grosse
Unzufriedenheit mit dem bestehenden Theater und der Drang nach

42



neuen Formen und Gestalten hiess ihn die Bühne mit der Schulbank

vertauschen. Da brachte die Feier des 60. Geburtstages des

Archäologen Prof. Dr. E. Pfuhl die Aufführung der Unterwelfssze-

nen der «Frösche» des Aristophanes in der Ursprache und in

Masken. Die grosse Ueberraschung waren die Masken, die
faszinierend lebendig wirkten. Basler Traditionen treiben neue Blüten.
Elemente der Antike wirken sich besonders anregend aus: der
römische Theaterbau in Äugst und die Masken, die vom Geist der
Basler Fastnacht erfüllt sind. So kündigt sich ein Stilwille an, der
sich dem naturalistischen Theater mit strengem Formgefühl
entgegenstellt, die Guckkastenbühne flieht, um in stets neuen Räumen

Formen monumentaler Theaterkunst aufzuspüren und zu entwickeln.

«Die Acharner» des Aristophanes, die 1937 in baseldeutscher

Uebersefzung gespielt wurden — Dikaiopolis sprach Basler
Schriftdeutsch, die übrigen Figuren in verschiedenen Mundarten aus der

Umgebung Basels — geissein die Kriegshetzer und ausgelassenen
Geniesser, die das demokratische Staatswesen Athens bedrohen
und rufen auf zu Besinnung, Mässigung und Verteidigung des

freien Bürgerstaates. Die Chöre erhalten die Form von Schnitzelbänken.

Die Masken Max Breitschmids sind ureigenste Basler

Schöpfungen. Die Frauenrollen werden, wie einst in Athen, von
Männern dargestellt, nur in den Chören dürfen Frauen mit dabei
sein. Die Musik beschränkt sich auf Motive, die die einzelnen

Figuren charakterisieren und einführen. An Stelle des antiken
Aulos tritt die klangverwandte Oboe.

Den zweifausendsten Geburtstag des Kaisers Augustus feierten
die Basler Studenten im Auftrag der Historischen und antiquarischen

Gesellschaft am 14. September 1938 im römischen Theater

zu Äugst durch die Aufführung des von Hans Vogt in Musik
gesetzten Carmen saeculare von Horaz und einiger Akte der
Tragikomödie «Amphitruo» von Plautus in lateinischer Sprache und
wiederum mit Masken. Das Thema vom Gotte, der als Amphitruo
vom Himmel steigt, einen Sohn zeugt und den wirklichen Amphitruo

durch alle Qualen der Eifersucht hetzt, wurde von Molière
und Kleist wieder aufgegriffen.

Zur Einweihung des neuen Kollegiengebäudes der Universität
spielten die Studenten im Hof des Kunstmuseums die «Elektra»

von Sophokles griechisch und in Masken.

43



Neben den Werken der Antike stehen eine Reihe schweizerischer

Spiele. Die Engelberger Osterteier von 1372 wurde 1942

anlässlich der Theaterausstellung in der Predigerkirche mit der
alten Musik eindrucksvoll dargestellt. In der «Gouchmatt» des Baslers

Pamphil Gengenbach werden die Weibernarren verspottet, in
«Lucretia und Brutus» des Zürchers Heinrich Bullinger und im «Teil»
des Zürchers Jakob Ruot zwei politische Spiele der Reformation
auf die Bühne gebracht, die für eine Wiedergeburt der
Eidgenossenschaft aus evangelischem Geiste werben. Wiederum werden

mit sprachgelehrtem Eifer die Urtexte gesprochen. Musik aus
der Entstehungszeif der Spiele wird möglichst klanggetreu
wiedergegeben. Der damals wie heute aktuelle Spielgehalt aber schlägt
die Brücke aus der Vergangenheit in die Gegenwart.

Das Ergebnis dieser Bemühungen heisst: durch den Fryburger
Theaterbau und die Basler Studentenspiele hat die Hochschule nach

Jahrhunderten wieder eine eigene gelehrte Bühne erhalten, die
in Fryburg durch die Raumgestaltung, in Basel durch Drama und
Maske von der Antike ausgehen. Erstrebt wird durch Kachler,
erstens: die Schaffung eines Spielraumes nach den Grundsätzen
eines freien demokratischen Volkes: darum der Hinweis auf das

antike Theater; zweitens: die Schaffung eines strengen Theaterstils:

darum die Versuche der Wiedereinführung der Maske und
die Anregung, sie im Berufstheater und Festspiel zu übernehmen;
drittens: die Erneuerung des alten schweizerischen Volkstheaters:
darum stilgerechte Aufführungen schweizerischer Werke des 16.

Jahrhunderts. Das Basler Studententheafer ist eine Versuchsbühne,
die aus der besondern Atmosphäre der alten Humanistenstadt,
ihrer gelehrten Ueberlieferung und ihrer Fastnacht, eine Wiedergeburt

des schweizerischen Theaters erstrebt.

2. DAS VEREINSTHEATER.
Die Vielzahl der theaterspielenden Vereine in der Schweiz lässt

sich zu drei Gruppen ordnen:

Die Dramatischen Vereine spielen in der Regel die
fröhlichen oder rührseligen und geistig unbeschwerten Stücke der
Berufsbühne nach. Wenn sie hoch hinaus wollen, wagen sie sich

an einen Klassiker, wenn sie sich als gute Schweizer auszuweisen

trachten, greifen sie zu einem vaterländischen Heldenspiel oder

44


	Wege zum Volkstheater. Das Jugendtheater

