
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 13 (1943)

Artikel: Wege zum schweizerischen Theater

Autor: Eberle, Oskar

Kapitel: Grundlagen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I. GRUNDLAGEN.

Niedergang und Erstarrung der alten Eidgenossenschatt blieben
den Besten der Zeit nicht verborgen. Man sann auf friedliche
Mittel der Erneuerung. Der Luzerner Patrizier Franz Urs Balthasar
hatte seine Vorschläge für eine einheitliche nationale Eziehung
der künftigen Staatsmänner schon 1744 zu Papier gebracht. Die
Schrift ging durch viele Hände. Aber erst 1758 erschien sie als

Buch. Der Titel drückt die ganze Sehnsucht der Zeit aus: « Patriotische

Träume eines Eidgenossen von einem Mittel, die veraltete
Eidgenossenschaft wieder zu verjüngen ». Ueberall regte sich der
Wunsch nach vaterländischer Wiedergeburt.

In Bern versucht Samuel Henzi im gleichen Jahre 1744 durch
eine Erweiterung des Regiments das verkalkte Blut aufzufrischen.
Er wird verbannt. Da sinnt er auf das Mittel, mit dem einst Nikiaus
Manuel das zerrüttete Kirchenwesen bekämpft hatte und schreibt
das erste Teilspiel der Zeit, « Das befreite Helvetien ». Bern stand

ganz im Banne Frankreichs. Mit was für andern als französischen
Mitteln hätte er, um auf Bern zu wirken, sein Freiheitsspiel schreiben

sollen? Die Bühne aber, die die Berner dem Freiheitsdurstigen

bauten, war das Schaffott.

Voltaire langweilt sich in Genf. Der illustre Gast wünscht in

der finstern Stadt Calvins ein Theater, ein französisches Theater in

Gent. Man beginnt nachzudenken. Rousseau macht sich zum
Wortführer. Wenn schon ein Theater, warum dann ein französisches?

Warum dann nicht « ein republikanisches », wie die alten
Griechen es haften, ein Volkstheater unter freiem Himmel? Das

schweizerische Theater wird Wunschfraum und Forderung.

Aber wie soll man diese Forderung in die Tat umsetzen? Seit

zweihundert Jahren gab es in den reformierten Orten ja kein Theater

mehr. Die Geistlichkeit hatte damals ein Verbot durchgesetzt,
sie wachte eifersüchtig darüber, dass es bestehen blieb. Man

muss Drama und Theater neu denken und neu schaffen. Man muss

sich ein Bild davon machen, es begründen und so gerüstet
erkämpfen gegen geistliche und weltliche Machthaber. Zwei Jahr-

6



hunderte lang wird der Begriff Schweizer Theafer durchdacht,
geformt, und Zug um Zug ins Werk gesetzt. Der Bau ist noch nicht
vollendet.

Die katholischen Eidgenossen hatten es leichter. Geistliche
und weltliche Obrigkeiten hatten es stets gefördert, als Glaubenslehre,

als Sittenspiegel, als Staafskunde. Das Theater ist hier so
alt wie die Eidgenossenschaft selber. Jede Generation schuf es

neu. Als der Ruf nach eidgenössischer Erneuerung erscholl, war
auch das neue Theafer da. Die neue Spielgemeinschaft der Bürger.

Das neue vaterländische Drama. Henzis « Das befreite Hel-
vetien » fand keine Bühne. Herrmanns « Das befreite Solothurn »

war in der gleichen französischen Kunstweise, aber deutsch,
geschrieben und wurde schon 1755 zu Solothurn gespielt. Die
Forderung nach einer neuen Bühne rauscht wie ein frischer Wind in

die Segel des ausgeleierten Barockfheaters. Alles gerät in Bewegung.

Schul- und Volksbühnen spielen vaterländische Dramen und
Wanderkomödianten eine schaurigschöne Opera-Pantomime vom
Teil. Sie wollen nicht nachstehen!

Die gleichen Gedanken, die uns noch heute bewegen und die
noch lange nicht zu Ende gedacht sind, bewegte jene Zeit der

Erneuerung und des Neubeginns. Man muss Spiele und Gedanken

jener Tage kennen lernen, denn auf diesem Fundament müssen

wir weiter bauen. Sehen wir also zu, wie das katholische
Barocktheater sich verwandelt zum schweizerischen Theafer und wie
in der reformierten Schweiz das Traumbild Gestalt gewinnt.

1. VERWANDLUNG.

Wie das katholische Barocktheater sich zum aufgeklärten
Schweizer Theater wandelt, sei an vier Beispielen in vier verschiedenen

geistigen Räumen gezeigt: in der ländlichen Stille eines

urschweizerischen Dorfes, in Stans; im Umkreis eines Wallfahrfs-

klosters, das die religiöse Mitte der katholischen Eidgenossenschaft
ist, in Einsiedeln; in der Kleinstadt, die durch den Sitz der
Gesandtschaft einer fremden Macht sich zum fürstlichen Glanz einer
Residenz erhebt: in Solothurn; in der Hauptstadt der altgläubigen
Orte: in Luzern.

7



S t a n s.

Wie in ländlichen Spielorten die alte Zeit fast unmerklich in die
neue sich verwandelt, zeigen zwei Bruderklausenspiele. Franz
Josef Achermanns Barockdrama spielen die Stanser Bürger 1725
im eben errichteten ersten geschlossenen Spielhaus im ehemaligen
Salzmagazin, im heutigen historischen Museum. Es stellt den
Heiligen dar, den weltflüchtigen, der auf Ehrenämter und Familienglück

verzichtet und in der Einsamkeit des Ranft sich ganz Gott
hingibt. Dagegen spielen die Stanser Bürger 1781 auf Anregung
ihrer Obrigkeit « Nikolaus von Flüe, Retter der helvetischen Staaten

» zur Dreijahrhundert-Feier des Tages von Stans zu Ehren des

« unvergesslichen Patrioten ». Nicht mehr der Heilige steht im

Mittelpunkt des Spiels, sondern der Friedensstifter und Staatsmann.

Der neue Geist entscheidet; denn das Spiel ist — auf dem
Lande — noch in den Formen des späten Barock geschrieben, der

an der vorbildlichen Bühne der Jesuiten zu Luzern zwei Menschenalter

vorher Mode war. Darum sieht ein Besucher der Stanser

Aufführung im Luzerner Wochenblatt etwas mitleidig auf das

Dorftheater, da man in Luzern doch bereits das neue, das klassizistische

Bruderklausenspiel Josef Ignaz Zimmermanns zur Feier des Tages

spielte. Im Stanser und Luzerner Bruderklausenspiel begegnen wir
also zugleich, formal befrachtet, einem barocken und klassizistischen

Festspiel, einer Spiel-Art, die in der katholischen Schweiz

seit Jahrhunderten lebte und keineswegs erst, wie immer wieder

behauptet wird, mit dem Sempacher Spiel von 1886 entstand. Das

Sempacher Jahrhundertspiel ist darum so berühmt geworden, weil
ein Dichter aus der theaterlosen, reformierten Eidgenossenschaft,
Heinrich Weber, den Text und ein namhafter Komponist, Gustav

Arnold, die Musik eigens geschaffen hatte und damit die
Aufmerksamkeif auf jene Theaterform lenkte, die stets als besonders
schweizerisch empfunden wurde, auf das Festspiel.

E i n s i e d e I n

besass im Zeitalter des Barock die grössten religiösen Festspiele
der Schweiz. Sie entstanden wie die Mysterienspiele des Mittelalters

aus einer Eweiterung des Gottesdienstes. Man zog an den

grossen Marienfesten in feierlicher Prozession aus der Wallfahrtskirche

auf den Brüel, wo eine Freilichtbühne aufgeschlagen war.
Hier stellte man zunächst 1675 nur Scenae mutae, «lebende Bil-

8



der » dar, indes ein Chor dazu Motetten sang. Fünf Jahre später
beginnen die Darsteller selber zu singen und schliesslich zu
sprechen. Das Spiel ist geboren und entfaltet sich sehr rasch zu
ungeheurer barocker Pracht. Dargestellt werden in diesen Festspielen

Stoffe der Bibel, der antiken, mittelalterlichen und neuzeitlichen

Geschichte. Besonders beliebt sind die Türkenspiele, die
Siege der Christen über die Türken verherrlichen. Urkräfte des

Theaters sind darin wirksam geworden: im Maskenzauber wird
Maria, die Herrin der Christenheit beschworen, den Türken-Dämon

zu verscheuchen. Dramatiker und Spielleiter sind Einsiedler Mönche,

Darsteller die Waldleute, die in der Rosenkranzbruderschaft

zu einer Spielgemeinde zusammengefasst sind. Am Anfang des

18. Jahrhunderts gibt es jährlich drei grosse Festspiele, seit 1736

bleibt nur die Rosenkranzkomödie am ersten Sonntag im Oktober
übrig. Hätte das Volk diese Spiele in seiner Hand gehabt, dann
hätten sie ohne Zweifel noch Jahrzehnte weiter gelebt. Die
gelehrten Mönche aber griffen das Gedankengut der Aufklärung auf

und begannen die Spiele nach den französischen Regeln zu
formen. Früher gaben sie ihren Spielen selbsterschaffene Gestalt;
jetzt beugen sie sich aus falschem Gelehrtenehrgeiz fremden
Formen. Die schöpferische Kraft ist erlahmt. Die Zahl der Personen,
die früher in die Hunderte ging — es war ein Gemeinschaftsthea-
terl — schrumpft 1758 auf sechs zusammen. Die Einheit des Ortes
und der Zeit wird beachtet. In feierlichen Alexandrinern schreitet
die Sprache. Die neue Form war gefunden. Aber ein neuer
Inhalt stellte sich nicht ein. Man hatte nichts mehr zu sagen. Hätten

die Einsiedler Untertanen ein Freiheifsspiel gewagt, es wäre
durch die Gnädigen Herren und Obern von Schwyz als Aufruhr
der Untertanen unterdrückt worden. Das Spielverbot des Abtes
Marian Müller bestätigt lediglich den Untergang, der durch das

Eindringen der rationalistischen Ideen schon besiegelt war. Das

Volk bäumte sich mit gesunderen Sinnen gegen das Verbot. Die
französische Revolution fegt die letzten Spielreste fort.

Die Mysterienspiele waren tot. Das Theater aber starb nicht.
Im Kloster wurde das Schultheater weifer gepflegt und die klassischen

Dramen und Opern aus den Spielplänen der Welt für die
Schulbühne zu « liebeleeren Stücken », wie man sie damals nannte,

Verarbeitet, zu Spielen, in denen keine Frau vorkommen durfte.

9



Im Dorf entstanden wie überall bürgerliche Spielgesellschaften. Die

schöpferischen Theaterkräfte wanderten aus, wie jener Ambros
Eberle, der in Schwyz um 1857 die Japanesen-Fastnachtsspiele und

vaterländischen Festspiele gründete. Es musste eine metaphysisch

gestimmte Theaterepoche anbrechen, bis die alten Wallfahrtsspiele
sich von neuem entfalten konnten: 1924 wurde erstmals Calderons

« Welttheater » vor der Stiftskirche gespielt.

Solothurn
war Sitz der französischen Gesandten in der Schweiz. Zu seiner
fürstlichen Hofhaltung gehörten Theateraufführungen der vornehmen

Gesellschaft, Gastspiele der französischen Truppen und prunkvolle

Feuerspiele anlässlich der französischen Königsfeste oder der
Bündniserneuerungen mit den Eidgenossen. Neben dem Ambas-
sadorenhof die Jesuitenschule. Ihre Schüler stiegen oft drei, vier
und fünf Mal im Jahre auf die Bühne, um zierliche lateinische
Stücke zu spielen. Aus dieser Schule und von dieser Bühne kommt
der Stiftskantor der Ursenkirche, Franz Jakob Hermann, der mitten
hinein in die untergehende Epoche den Keim der neuen senkt: der
Sohn eines Schreiners gründet 1750 die erste bürgerliche
Theatergesellschaft und schreibt für sie das erste vaterländische Spiel,
«Das grossmütige und befreite Solothurn», das 1755 aufgeführt
wird. Das Stück ist langatmig, aber seine Alexandriner sind wohl
gehobelt, es ist geschickt gezimmert und voller Ueberraschungen
und Spannungen. Dargestellt wird die Belagerung von Solothurn
durch Herzog Leopold. Hochwasser reisst die Aarebrücke fort.
Die feindlichen Ritter versinken in den Fluten. Die Solothurner
aber vergessen Hass und Krieg, retten die Feinde und senden sie

dem Herzog ins Lager zurück. So rettet ihre Grossmut die Stadt.
Es ist überraschend, dass das erste gespielte vaterländische Drama
der neuen Zeit keine Hellebardensiege verherrlicht, sondern die
schlichte Menschlichkeit einer guten eidgenössischen Tat preist.
Im gleichen Jahre, in dem Hermanns Drama gespielt wurde, trat
der Luzerner Josef Ignaz Zimmermann in den Jesuifenorden; 1766
kommt er als Lehrer nach Solothurn. Im Banne der fortschrittlichsten

Theaferstadt der Eidgenossenschaff wird er zum Erneuerer des
Schultheaters, das in der katholischen Schweiz in ununterbrochener
Folge seit dem 12. Jahrhundert bis in unsere Tage lebt.

Zimmermann stellt Deutsch an Stelle von Latein in die Mitte

10



des Unterrichts und führt seit dieser Zeit alle Schauspiele, die er
selber übersetzt oder bearbeitet in deutscher Sprache auf. Seine

Schüler verfechten in Streitgesprächen die Grundsätze der Dramatischen

Dichtkunst; die Fragen lauten nicht wie anderswo « Soll

und darf man spielen? » sondern lediglich: « Wie sollen Drama und

Spiel in neuem Geiste geformt werden?» So entsteht das erste

schweizerische Dramenlehrbuch, aus der Spielerfahrung geboren,
für die lebendige Bühne bestimmt.

Im Jahre 1773 wird der Jesuitenorden aufgehoben und Zimmermann

als Lehrer ans Luzerner Staats-Gymnasium berufen, das die
Jesuitenschule fortsetzt. In

Luzern
vollendet Zimmermann sein Werk. Auf der hochobrigkeitlichen
Bühne spielen seine Schüler seinen «Teil» 1777, sein Sempacher-
spiel « Petermann von Gundoldingen », seinen « Nikolaus von
Flüe » und « Erlachs Tod », sowie die vaterländischen Dramen seines

Kollegen Franz Regis Krauer, mit dem er von Jahr zu Jahr

abwechselnd die Aufführungen leitete.
Verblüffend ist die Entdeckung, dass drei namhafte Musiker

und weit über unsere Grenzen hinaus bekannte Tondichter drei

Entwicklungen der neuen Bühnenkunst auslösen: das Mundartdrama,

das Singspiel und die bürgerliche Spielgesellschaft, die zum
Berufstheater führt.

Dominik Xaver Stalder, 1725 — 1767, hatte in Italien Musik
studiert, war Musiklehrer in London, Hofkapellmeister des Prinzen

von Monaco und dann des Prinzen von Condé und seit 1762 als

Organist an der Hofkirche in Luzern, wo ihm nur noch fünf Lebensjahre

beschieden waren. Er schrieb neben andern Theatermusiken

die Noten und vielleicht auch den Text zu einem mundartlichen
Singspiel, dessen zwei Akte zwischen die drei Aufzüge des Trauerspiels

« Zaleuc », das die Bürger 1764 aufführten, eingeschoben
waren. Wir erleben hier, zwei Jahrhunderte nach der Entstehung
der Oper, zugleich die Geburt des Singspiels und des Mundarttheaters.

Im schweizerischen Barocktheater, das seine gelehrten
Pflegestätten an den Jesuitenschulen hafte, standen jeweils
zwischen den Akten der ernsten Dramen — ursprünglich nach
griechisch-humanistischem Vorbild — Chorlieder. Da im Barock alles
in Bewegung gerät, entwickeln sich die Lieder zu Singspielen, die

11



in einem neuen Stoff den Grundgedanken des Dramas noch einmal

abwandeln. So wurde etwa das Thema der Herrschsucht im

Drama an einem biblischen und in singspielartigen Chören, die
zwischen den Akten stehen, an einem antiken Stoff dargestellt. So

wird also zwischen die Akte der Ehebruchstragödie « Zaleuc » ein
mundartliches Singspiel eingeschoben. Sein Inhalt ist menschlich
betrachtet belanglos, theatergeschichtlich gesehen aber ausserordentlich.

Erster Akt: Hans trinkt gern, will sich bessern und be-
schliesst Einsiedler zu werden. Seine Söhne finden ihn im Wald,
versuchen aber umsonst, ihn von seinem Vorhaben abzubringen.
Zweiter Akt: Auch seine Frau vermag ihn nicht zu bekehren. Erst

als sein Saufbruder Roni mit der Flasche aufrückt, wirft er die
Kutte ab und kehrt heim.

Dreifach ist der Spott auf das veraltete Barocktheater im fröhlichen

Bewusstsein, wie herrlich weit man es gebracht:
Erstens: das Thema des religiösen Barockfheafers ist die

Weltflucht. An Schicksal und Gestalt Heiliger wird es hundertfach
dargestellt. Hier steht an Stelle des Heiligen die bürgerliche Possenfigur

und als Motiv der Weltflucht der Vorsatz, dem Trunk zu

entsagen. Thema und Gestalt des Barocktheaters also werden
schonungslos verspottet.

Zweitens: die Sprache des barocken Schuldramas war
lateinisch. Im Spottspiel schlägt sie nicht nur ins Hochdeutsche,
sondern ins äusserste Extrem der Volkssprache, in die Mundart um.
Die Sprache des Barockdramas ist dichterisch und lyrisch
beschwingt oder bei unvermögenden Skribenten unnatürlich
geschraubt. Hier ist die unverfälschte Natürlichkeit der Mundart mit
der unverkennbaren Absicht auf komische Wirkung eingesetzt.
Aber im Spott liegt auch hier eine tiefere Wahrheit.

Die Mundart erscheint ausserdem nicht im Drama, sondern im

Singspiel. Das Mundartlied ist älter als das Mundartspiel. Preislied

und Spottvers klingen aus dem Herzen des Volkes. Spottlieder

verbinden sich leicht zu Singreihen — (wie die barocken Chöre
oft genannt werden) und zu Singspielen.

Drittens: Schichtwechsel. Ehemalige Jesuitenschüler nehmen
das modische Gedankengut der Aufklärung auf und kehren sich

gegen ihre Lehrer. Der Bürger steht gegen die Erzieher des
aristokratischen Regiments. Der Hohn trifft um so tiefer, als mit hoch-

12



obrigkeitlicher Bewilligung auf der gleichen Böhne gespielt wurde,
auf der die Jesuiten ihre barocken Schulstücke zeigten.

Der zweite Luzerner Komponist Franz Leonz Meyer von Schau-

ensee, 1712—1789, löst das mundartliche Singspiel aus der
Verstrickung mit dem Drama heraus und entwickelt es zur selbständigen

Gattung der kleinen komischen Oper. Seine Werke, zu dener.

er die mundartlichen Texte selber verfasste, wurden in Luzern und

Engelberg für die von ihm mit dem Abt gegründete Konkordia-
Gesellschaft zur Pflege des vaterländischen Sinnes aufgeführt. An
der Zürcher Landesausstellung hat die Basler Hörspielgruppe die
liebenswürdige « Engelberger Talhochzeit» von 1786 der Vergessenheit

entrissen.

Das halbmundarfliche Spottspiel auf den Theaterbarock, der
« Isaak » des Rothenburger Pfarrers Franz Alois Schumacher, in

dem sogar der Liebe Gott als komische Figur auftrat und das

unvergleichlich viel derber daherpolterte als Stalders Singspiel,
kostete den Verfasser sein Amt. Also auch das erste Mundartdrama

entsteht aus der Gegnerschaft zur Spielkunst einer sterbenden

Epoche.
Der dritte Luzerner Komponist, der entscheidend in die Erneuerung

des Luzerner Theaters eingreift, ist Xaver Schnyder von
Wartensee, dessen Oper « Furtunat » im Herbst 1941 in Basel seine

Uraufführung erlebte. Wie er in seinen Erinnerungen erzählt, hatte

er als etwa Dreijähriger an einer Schulaufführung eine Melodie
gehört, die er nie mehr vergass. Viele Jahre später hörte er sie

wieder in einem Konzert zu Ehren der helvetischen Regierung.
Er verschaffte sich die Noten, liess die Stimmen ausschreiben,
bildete mit Luzerner Musikliebhabern und Bläsern einer französischen

Regimentskapelle ein Orchester und dirigierte als erstes Werk die
Haydn-Symphonie, deren Melodie er als Kind im Theater vernommen

hatte. Aus diesem Musikkreis entstand 1806 die Luzemer
« Theater- und Musikliebhaber - Gesellschaft ». Sie begann ihre

Bühnentätigkeit im alten Jesuiten-Theater ob der Sakristei, das 225

Sitzplätze aufwies. Gespielt wurde während des Winters an vielen

Sonntagen — welch ein Gegensatz zu den reformierten Orten,
Wo das Spielen am Sonntag bis tief ins 19. Jahrhundert hinein
verboten war. Den Spielplan füllten Werke von Kofzebue, Iff land,
Zschokke, Weissenthurn sowie Opern. Balthasar hatte von einer

13



Schule für Staatsmänner geträumt — Zimmermann und Krauer
machten ihre Jugendbühnen zu Schulen der Staatskunst. Aber die
Bürger spielen fröhlich die plattesten und landläufigsten Reisser

der Zeit. Kein Schweizer Dramatiker erhält das Wort. Nur die
Kinder-Operette « Das Dörfchen » von Thaddäus Müller, dem
Luzerner Stadfpfarrer, und eine anspruchslose Pantomime « Arlequins
Verlobung », die sich Vereinsmitglieder ausdachten, wagt sich vor
die Rampen. Dafür erscheint in vier Spielzeiten Schillers « Teil »

(1814, 1821, 1823 und 1824), mit dem 1839 die Liebhaber das

neue Stadttheater einweihen.
Es herrschte also, mit Ausnahme der « Teil » - Aufführungen,

der übliche Allerwelfsspielplan, der sich von dem der reisenden
Komödianten kaum unterschied. In der Tat wetteiferten die
Liebhaber mit den Wandertruppen, die seit Jahrzehnten alljährlich Lu-

zern besuchten. In dieser theaferbesessenen Stadt entsteht so

wenig wie in Solothurn ein Streit um die Bühne. Der Kampf um
die Schaffung eines Theaters war den reformierten Städten vorbehalten.

Ergebnis.
In der katholischen Schweiz vollzieht sich der Uebergang vom

Barocktheater zum Theater der Aufklärung kampflos, soweit es sich

um weltliches Theater handelt; das religiöse Spiel dagegen wird
auf Generationen hinaus zerstört.

1. Als letzte Blüte des Barocktheaters entwickelt sich um die
Wende des 18. zum 19. Jahrhundert eine heimatliche Operette,
deren Texte off mundartlich sind und damit um Jahrzehnte vorausweisen.

2. Als Ausdruck der neuen Zeit entstehen zu Solothurn und
Luzern die ersten bewusst schweizerischen Dramen, die im Gegensatz

zu den Buchdramen in der reformierten Schweiz auf die Bühne

kommen. Das Beispiel wirkt befeuernd auf die ländlichen Bühnen.

3. Als Reaktion gegen die gespreizte Unnatürlichkeit des
Barocktheaters entstehen zunächst mundartliche Spotfspiele, später
wirklichkeitsnahe, bäuerliche Mundartspiele.

4. Die neuen Spielgemeinschaften unterscheiden sich von den
alten durch ihre Führung. Früher waren Geistliche die Spielleiter

14



und die Organisation religiös (Rosenkranzbruderschaft Einsiedeln).
Nun gehen Initiative und Spielleitung in die Hand bürgerlicher
Theaterfreunde über, die straff geführte Vereine gründen. Nach

der Zeit der Adelsherrschaft tritt die Volksherrschaft wieder in ihr
Recht und damit kommen wie einst die alten Zünfte die Vereine

zu Geltung, Ansehen und Macht.

5. Neben den bürgerlichen Spielvereinen erhalten sich überall
im Land Wissen und Freude am Festspiel, das nicht Sache eines
einzelnen Vereins, sondern ganzer Dorf- und Stadtgemeinschaften
ist. Das Festspiel wächst immer von neuem aus den Fastnachtsumzügen

und -belustigungen heraus, also aus dem Bannkreis der
Narrenfreiheit. Es entwickelt sich zu Erinnerungsspielen der Freiheits-
schlachfen und Stadtgründungen und erreicht seinen Höhepunkt in

eidgenössischen Festspielen, die als ausgesprochendste Leistungen
schweizerischen Theafers angesehen werden müssen.

6. An allen katholischen Mittelschulen bleiben die Schulbühnen
erhalfen. Ihren Spielplan füllen in der Regel Oper und klassisches

Drama als Bildungsgut humanistischer Erziehung. Oft erstehen diesen

Bühnen eigene Schuldramatiker und Komponisten. Ein besonderes

Verdienst haben sie als Bewahrerinnen religiösen Spielgutes,
das sie aus dem Barock in die Zukunft hinüberretten. In den
städtischen Gymnasien wird allmählich weniger gespielt, ganz hört

die Spielfreude aber nie auf; in den ländlichen Mittelschulen
gehört das Theaterspielen zum festen Bestand der Bildung. Das

Schultheater ist die notwendige Ergänzung zum intellektuellen Unterricht,

die Schule des Herzens und der Kunst.

7. Das Berufstheater ist in den katholischen Städten in Form

immer wiederkehrender Wanderbühnen älter als in den reformierten,

weil sie keine Theaferverbote kannten. Trotzdem ist seine

Bedeutung geringer. Die Urkräfte der katholischen Lande

vermögen sich im Laienspiel des Volkes vollgültig zu entfalten. Hier
ist der Grundsatz der «L'art pour l'art» nie wirksam. Kunst steht

immer im Dienst einer höheren Idee. Das Formprinzip hat sich

stets einem geistigen Prinzip unterzuordnen. Darum auch ist eine
Berufsbühne nie leidenschaftlich gefordert, aber auch nie
leidenschaftlich abgelehnt worden. Wandertruppen kamen und gingen.
Das liberale Regiment hat sie eines Tages zum Verweilen eingela-

15



den und sie blieben. Spielplan und Leistung sind in der Regel
so herkömmlich und gesichtslos wie die Spielreihe der aufgeklärt-
bürgerlichen Theaterliebhabergesellschaften zu Beginn des 19.

Jahrhunderts.

8. Auch die Kenntnis früherer Theaterepochen ging in diesem
Räume nie verloren. Der Einsiedler Mönch Gall Morel hat schon
1861 das Geistliche Drama der Innerschweiz vom 12. bis 19.

Jahrhundert dargestellt. Und er war zugleich Theaferpraktiker, als

Dramaturg der Vermittler des klassischen Dramas an die Schulbühnen

und als Spielleiter ihr Erwecker. Luzern erhielt in Renward
Brandstetfer den Erforscher seiner mittelalterlichen Spielkunst.
Vielseitige Anregungen gehen von Freiburg aus, wo Josef Nadler seine

Schüler auf die ungehobenen Schätze des Barocktheaters
hinwies. Aus dieser doppelten Aufmunterung der lebendigen Ueber-
lieferung und der systematischen Erforschung entstand 1927 die
Gesellschaft für innerschweizerische Theaterkultur. Sie stellte sich vor
mit einer kleinen Theaterausstellung, mit Vorschlägen zur Erneuerung

des innerschweizerischen Theaters und mit der Aufführung
halbvergessenen Spielguts. Der Zürcher Johann Jakob Bodmer
erhielt hier wohl zum ersten Mal die Ehre der Aufführung eines
seiner von aller Welt verspotteten vaterländischen Spiele, « Sarne,
durch List eingenommen », das sich im Rampenlicht überraschend

zu behaupten vermochte. Es ist geschichtlich verständlich, dass

die erste theaferwissenschaftliche Gesellschaft der Schweiz aus den
Waldstäften wuchs. Aber es lag im freundschaftlichen Einvernehmen

mit allen guten Kräften der Eidgenossenschaff, dass man nicht

lange unter sich blieb. Schon drei Jahre später verwandelte sie

sich in die schweizerische Gesellschaft für Theaterkulfur.

16



2. WIEDERGEBURT.

Wie ganz anders ist das Verhältnis der reformierten Eidgenossen

zum Theater, als das ihrer katholischen Mitlandsleute. Dort
eine durch Jahrhunderte ununterbrochene Ueberlieferung, hier ein

plötzliches Ende. Ein verspäteter Bildersturm fegte am Ende des
Reformations-Jahrhunderts auch das Theater hinweg. Die Spiele
sind in Bern seit 1592, in Basel seit 1599 und in Zürich seit 1624

verboten. « Das allein schon muss den Zwinglianern die Augen
öffnen », eiferte der Zürcher Antistes Johann Jakob Breitinger,
« dass der blutgierige Orden der Jesuiten, mit dem die evangelische

Kirche nichts gemein haben will, die Komödie pflegt.»
Schliesslich treibt das Haupt der Zürcher Kirche den Teufel mit
Beizebub aus und verheisst seinen lieben Mitbürgern « die aller-
lieblichste ewig währende Comoedi in dem himmlischen Amphi-
theatro », wenn sie nur hier auf Erden vom Theaterspielen lassen.
Das Theater ist also sogar in den Augen seines verbissenen Gegners

geradezu die Glückseligkeit selber, die er seinen Zürchern
im Jenseits in Aussicht stellt. So blieben Theateraufführungen in
der reformierten Schweiz im 17. und 18. Jahrhundert eine
Ausnahme, die dann und wann einmal Schülern erlaubt wurde. In

Bern Hess man sie, da ein Theater nicht bestand, gelegentlich im

Münster spielen, in Sankt Gallen schrieb und spielte der
Schulmeister Josua Wetter im Stile des Andreas Gryphius seine «Hora-
tier und Curatier» und seinen «Karl von Burgund». Ein eigentliches

Jugend- und Volkstheater aber vom Ausmass und der
Bedeutung der Theater der Altgläubigen bestand nicht.

Entstehung der Stadttheater.
Die Bürger schmachteten zweihundert Jahre lang umsonst nach

den verbotenen süssen Früchten des Theaters und wagten, solange
die Kirchenherren das Regiment führten, keinen Gegenangriff.
Aber fremde Komödianten, die ihr Dasein erspielen mussten, wagten

ihn. Englische, französische, deutsche Truppen bitten an den
Toren um Einlass. Dann und wann, selten genug, wird ihnen ein
kurzes Gastspiel gegönnt. Leicht hatten sie es nicht.
Sonntagsspielverbote und Armenabgaben lasten auf den bescheidenen
Einnahmen, und Spielhäuser waren infolge des Theaterverbotes nicht
vorhanden. Ein Hundeleben für die Kunst!

17



Die gelegentlichen Spielbewilligungen der Gnädigen Herren
und Obern führten zu immer neuen heftigen Wortgefechten mit
den Hütern der Kirche. In Genf führen diese Kämpfe 1758 zu
einem Theaterstreit von europäischem Ausmass.

Voltaire lebte seit 1755 in der Nähe Genfs wie ein verbannter
Fürst. Er fand die Stadt langweilig und geistlos und beschloss,
sich und den Bürgern zur Kurzweil und den calvinistischen Theologen

zum Trotz ein Theater zu errichten. Er war weltberühmt
und wohlhabend. Er konnte sich den Spass leisten. Auf seiner

Besitzung, im Schloss Tournay, das er 1758 erworben hatte, liess

er eine Bühne errichten und trat in seinen eigenen Dramen als

Schauspieler auf, als Alvarès im «Alzire» und als Argire im «Tan-
crède ». Es ging wie gewünscht. Die Calvinisten wetterten und
die Carossen der vornehmen Genfer rollten durch die Tore hinaus

zu Voltaires Theater. Der Fisch zappelte fröhlich an der Angel.

Da liess Voltaire auf seine Kosten im Genfer Vorort Châtelaine,

aber auf savoyischem Boden, ein eigenes Theater bauen.
Französische Truppen erschienen. Abend für Abend füllte sich

der Saal. Die Pariser Stars Lekain und die berückende Clairon
wurden jubelnd gefeiert. Und nun wagten sich die Komödianten
bis in die Stadt, wo auf der Place neuve ein hölzernes Theater
stand, das zur Unterhaltung der Gäste aus Frankreich und Sardinien

errichtet wurde, die den Streit zwischen den alteingesessenen
Bürgern und den Zugewanderten Genfs schlichteten. Offenbar
sollte ein ständiges Theater in Genf erstehen. Jean Lerond d'Alem-
bert kam den Bestrebungen freundlich zu Hilfe. Er verfocht die
Idee auf Anregung Voltaires in seinem Artikel « Genf » in der
Enzyklopädie. Soforf antwortete der Genfer Bürger Jean Jacques
Rousseau in einer leidenschaftlichen Streitschrift « Lettre à d'Alem-
bert sur les spectacles ». Wie hitzig der Kampf geführt wurde,
zeigt die lohende Flamme, die in der Nacht vom 29. zum 30. Jänner

1768 aus dem Theater an der Place neuve emporschoss. Was
für ein Theater wurde in dieser Nacht niedergebrannt? Das erste
fremde Provinztheater in der Schweiz fiel in Asche.

Was Rousseau in seinem « Brief » gegen das Theater vorbringt,
wird in der Schweiz hundert Jahre lang, immer wieder, als Beweis

gegen die Wünschbarkeit und Notwendigkeit einer Schaubühne
vorgebracht. Fünf Gründe sprechen gegen die Einführung eines
französischen Berufstheaters in Genf:

18



Erstens: Theater verleitet zu Prunksucht, Hottart, Verschwendung

und Müssiggang. Mehr Ausgaben fordern mehr Einnahmen.

Der Preis der Arbeit muss gesteigert werden. Also verteuert sich

alles. Eine Truppe kann ohne Zuschüsse nicht bestehen. Folglich
müssen auch die Steuern erhöht werden. Kurz: ein Theater würde

ganz Genf aus den Angeln heben.

Zweifens: Komödianten sind unehrliche Leute. Also wirken sie

sittenverderbend auf die Bürger.
Drittens: das Theater bewirkt durch die Umwandlung der Sitten

und Bräuche einen Umsturz der politischen Verhältnisse.

« Schauspiele und Komödien in einer kleinen Republik, und
vornehmlich in Genf, sind eine Schwächung des Staates ».

Viertens: Selbst wenn man eine Truppe berufen wollte, wäre
sie sicher künstlerisch unzureichend. Für eine so kleine Stadt wie
Genf mit seinen nur vierzehntausend Einwohnern ist eine gute
Truppe gar nicht zu bekommen.

Fünftens: Und selbst, wenn man ein Theater zulassen wollte,
hätte man keine passende Stoffe für genferische Tragödien
und Komödien. Es gibt keine Dichter, die für das Genfer Theater
Stücke schreiben, denn der französische Spielplan entspricht nicht
der Genfer Mentalität.

Rousseaus Streitschrift wurde bereits 1761 von Jakob Wegelin,
einem Schüler Bodmers, ins Deutsche übersetzt und in Zürich
gedruckt. Sie wird zum Evangelium aller Theaterfeinde. Da und
dort hatten fremde Truppen gelegentlich spielen dürfen. Seit dem
Erscheinen des Büchleins « Herrn Rousseaus, Bürgers in Genf,
Patriotische Vorstellungen gegen die Einführung einer Schaubühne
in der Republik Genf » werden sie unbarmherzig abgewiesen.
Als 1780 Komödianten in Zürich wieder um Einlass baten und

einige Herren der Regierung sich nicht abgeneigt zeigten, ihnen

zu willfahren, da überreichte eine «Anzahl stiller Bürger des
Freistaates Zürich eine ehrfurchtsvolle Repraesentation betreffend das

Vorhaben einer Bande Komödianten in Zürich Schauspiele
aufzuführen ». Das Schreiben war an den Bürgermeister Heinrich Lan-
dolf gerichtet und schon der erste Satz rief Rousseau als

Kronzeugen gegen das Theater auf. « Schon 22 Jahre lang konnten
wir ohne Schauspiele sein und es mangelte uns ja nichts, es ist kein
Bedürfnis, weder des Volkes noch des Staates, nur des Müssig-

19



gangers Und unsere wohltätige Landesobrigkeit sollte dem
eitlen vornehmen Haufen zu gefallen eine Anstalt zum Müssiggang,
zu unnützer Ergötzung erlauben, davon ganz und gar
kein realer Nutzen zu erwarten!» Und dann wird die ganze
Theaterentwicklung vorausgesagt, wenn man den Theaterfreunden
willfahre: « Zu dem ist der Geist unseres Zeitalters so gefallen, dass,

wenn einmal wieder Komödie da gewesen, so würde man
Vergnügen daran finden, es würde zu einer Arf von Bedürfnis für die
Reicheren werden, es würde bald auf des Staats oder der Privaten

Unkosten ein Schauspielhaus errichtet, unterhalten, und alle
Jahre eine Bande berufen werden: denn hierauf gehen die Gönner

dieses Uebels um, dies ist ihr System, und sie warten mit Sehnsucht,

bis das Zeitalter und die Denkensart reift genug dazu ist

— und dann hebe deine Augen auf, bester Landesvaterl und
siehe mit allzuspätem Kummer, was aus deinen Kindern werden
wird ».

In Basel, in Bern, in Sankt Gallen, in Schaffhausen tobte der
gleiche Kampf wie in Genf und Zürich. Nur in den katholischen
Städten Luzern, Solothurn, Baden waren die Komödianten willkommene

Gäste. Das erste Kurtheater in Baden wurde 1673 im Erd-
geschoss des alten Schützenhauses errichtet. Luzern erhielt
bereits 1741 seine hochobrigkeitliche Bühne über der Sakristei der
Jesuitenkirche, auf der nicht nur die Schüler, sondern auch die
Bürger und fremde Truppen spielten; Solothurn baut sich 1746 sein
erstes Stadttheater, das noch heute, wenn auch oft erneuert,
besteht. In Sankt Gallen scheint die Nähe des Klosters mit seiner
blühenden Barockspielkunst die Schaffung eines Stadttheafers
gefördert zu haben. Tatsächlich besitzt Sankt Gallen neben Genf,
das stark unter dem Einfluss Frankreichs stand, die erste Berufsbühne

der reformierten Schweiz. Der Rat verweigerte der Bande
Direktor Löhleins 1801 den Eintritt in die Stadt. Da schlug er kurz
entschlossen seine Bretterbude eine Viertelstunde vor den Toren,
in Sankt Fiden auf und die Sankt Galler pilgerten in Scharen

zur Komödie. Am 2. September war die Première. Zwei Tage
später hatte die Regierung bereits ein neues Gesuch in der Hand,
das 62 Bürger mitunterzeichneten. Die Regierung lenkt ein und
überlässt der Truppe einen Schopf beim Klostertörlein. Das Kloster

war aufgehoben worden, hier standen Räume leer. Der Stadt-

20



rat erhebt Einspruch, die Regierung schützt die Komödianten. Mit
fieberhafter Eile baut Löhlein den Schopf aus eigenen Mitteln in
ein Theater um und beginnt am 14. Oktober 1802 seine erste
Spielzeit. In einem alten Klosterstall ist das erste Sankt Caller
Stadttheater errichtet und hier blieb es bis zum Neubau im Jahre
1857.

Wie in Sankt Gallen tobte in allen übrigen reformierten Städten

der Kampf um das Theater. Die Geistlichkeit verliert die Partie.

In Bern wird seit 1799 regelmässig im Hôtel de Musique
gespielt, Zürich beruft 1834 den Architekten einer Theaterstadt, Louis

Pfyffer aus Luzern zum Umbau der alten Barfüsserkirche, die als

Kornkammer diente, in ein Theater mit 800 Plätzen, Basel erhält
im gleichen Jahre sein Blömleintheater, das an Stelle des alten
Ballenhauses errichtet wird. Genf erhält an Stelle des abgebrannten

Theaters an der Place neuve 1783 einen Neubau, 1879 sein
Grand Théâtre; in Lausanne wird seit 1871 gespielt, das von Charles

Thevenaz umgebaute Haus wurde 1932 bezogen.
Die Aufklärung siegt. Der neue Staat wird. Der Liberalismus

herrscht und die Schweiz hat ein Berufstheater erhalten. Die

Glaubensgegensätze treten zurück: überall spielen fremde Komödianten

fremde Stücke.

Man hätte nun glauben sollen, der Liberalismus, der so stolz

war auf sein Werk, würde nun auch die andere Aufgabe in

Angriff nehmen: die allmähliche Umwandlung des fremden in ein
schweizerisches Theater. Der patriotische Rausch scheint verflogen,

die schöpferischen Kräfte erlahmt. Und als selbst ausländische

Direktoren sich geneigt zeigten, den Anspruch eifriger
Eidgenossen auf ein schweizerisches Theater anzuerkennen und wie
zum Beispiel Albert Kehm in Bern, der fremden eine einheimische

Truppe anzugliedern versprach: da fielen ihm jene liberalen

Hüter des Theaters in den Arm, die das Werk ihrer Väter mit
hundert Wenn und Aber von schweizerischen Einflüssen rein zu

erhalten versuchten.

Festspiel und Freilichttheater.
Da alle Welt Rousseau als Kronzeugen gegen das Theater

zitierte, übersah man zwei Jahrhunderte lang den wahren Sinn

seiner Streifschrift. Er hatte sie nicht « Lettres contre .»,
sondern « sur les spectacles » genannt und sein Uebersetzer fälschte

21



den Titel beflissentlich in « Patriotische Vorstellungen gegen
die Einführung einer Schaubühne ». Rousseaus Hauptbedenken

gegen die Möglichkeit eines Theafers in Genf war die Feststellung,

dass es an Dramatikern fehle, die genferische Tragödien und
Komödien zu schreiben in der Lage wären. Es bliebe somit nur
die Möglichkeit einer französischen Provinzbühne, also eines
ausländischen Theaters in Genf und das lehnt er entschieden ab.

Rousseau bekämpft das ausländische Berufstheater, das die
schweizerischen Städte in der Folge schufen. Gleichzeitig aber tritt er —
und das ist das Entscheidende — für ein schweizerisches
Volkstheater unter freiem Himmel ein. Seine Streitschrift endet mit
den Worten:

« Eine Republik braucht Schauspiele, denn hier sind sie geboren

und nur hier empfangen sie den letzten festlichen Glanz. Es

sollen aber nicht Schauspiele sein, die für eine kleine Anzahl von
Zuschauern in einer dunklen Höhle gehalten werden, wo der
Zuschauer zu vollständiger Passivität verdammt und nichts geboten
wird als Bilder der Knechtschaft und Ungleichheit der menschlichen

Stände. Es sollen öffentliche Feste sein. Unter freiem Himmel

und im Lichte der strahlenden Sonne soll sich ein freies Volk
versammeln und an seinen Festen sich seiner Freiheit bewusst
werden I» Rousseau fordert die Einführung olympischer Spiele nach

griechischem Vorbild mit Schauspiel und Volkstanz. « Patriotisches
Gefühl ist nur möglich in der Oeffentlichkeit und tieferes Naturgefühl

inmitten des Volkes und deswegen braucht eine Republik
Schauspiele.» In der «Nouvelle Héloise» 1761 macht Rousseau

Vorschläge für die Gestaltung des Spielplans: in Bern und Zürich
soll man die Geschichte der österreichischen Tyrannen darstellen
und Liebe zu Vaterland und Freiheit fördern; Corneilles Tragödien
sind uns fremd; die Komödien sollen nach dem Vorbild des
Aristophanes Laster und Fehler des Volkes geissein. Was Rousseau

fordert ist nichts anderes als die Wiederaufnahme der Ueberliefe-

rung des schweizerischen Volkstheaters, die er gar nicht kannte.

In der Helvetischen Gesellschaft, die 1761 gegründet wurde
und in der alle Erneuerungsbestrebungen der Eidgenossenschaff
besprochen und verfochten wurden, taucht auch die Frage nach

einem nationalen Theater auf. Isaak Iselin will in Baden ein Theater

errichten und einheimische Stücke aufführen. Johann Georg

22



Sulzer schreibt in seiner bahnbrechenden « Allgemeinen Theorie
der schönen Künste» 1771/4: «Unstreitig sind öffentliche Schauspiele,

vorzüglich aber die, die bei feierlichen Celegenheifen mit
einer ins Auge fallenden Veranstaltung oder Parade gegeben
werden, die vorzüglichsten Gelegenheiten, um aut ein ganzes
Volk den stärksten, folglich auch wirksamsten Eindruck zu machen.
Ein alltägliches Schauspiel, besonders das, was zu sichtbar das

Gepräge einer örtlichen Privatveranstaltung hat, verliert
einen grossen Teil seiner Wirkung, besonders wenn die Anzahl
der Zuschauer gering ist. Der Staat soll solche Schauspiele bei
besonders feierlichen öffenflichen politischen Festen veranstalten,
die durch die Erinnerung an Epochen der Freiheit, die bereits
vorhandene patriotische Gesinnung noch erhöhen. Der Stoff muss

notwendig national sein und eine genaue Beziehung zum besonderen

Zwecke des Festes haben. Der wesentliche Teil der Handlung

muss vor unsern Augen vorgehen und nicht bloss erzählt
werden». Sulzer fordert die Wiedereinführung des Chors, der
besonders wirksam wäre, wenn die Handlung eine öffentliche
Begebenheit oder öffentliche Personen darstelle.

Rousseau lehnte das ausländische Berufstheater ab und
erstrebte wie Sulzer ein nationales Volkstheater unter freiem Himmel.

Der nächste, der diese Forderung weiter trug, war kein

geringerer als Gottfried Keller. Indes seine Streit- und Zeitgenossen

sich am fremden Berufstheater erlabten oder darüber schimpften,

ward aus dem Saulus ein Paulus im Erlebnis der schlichten

Feier der Einweihung des Mythensteins als Denkmal für den « Sänger

Teils» (1860).
Vom Erlebnis am Mythensfein ergriffen, stellt Gottfried Keller

das fremde Berufstheater seiner Zeit dem künftigen Festspiel
gegenüber (« Am Mythenstein » wieder abgedruckt im
Theaterkultur-Jahrbuch X/Xl):

« Gerade das Schauspiel dürfte diejenige Kunst sein, in welcher

das Schweizer Volk mit der Zeit etwas eigenes und ursprüngliches

ermöglichen kann, da es die ,Mütter' dazu besitzt, nämlich

grosse und ächte Nationalfeste, an welchen Hunderttausende sich

beteiligen mit dem ausschliesslichen Gedanken des Vaterlandes ».

« Die alten Städtetheater können der künftigen Volksbühne
nichts abgeben, als ausrangierte Kleider, eine grundverfälschte

23



Deklamation und sonstige schlechte Sitten. Ueberdies bedarf sie

neuer Voraussetzungen und moralischer Grundlagen: Feierlichkeit,

Massigkeit, Selbstbeschränkung und Unterordnung unter die
allgemeinen Zwecke. Ein Theater, das Jahr aus, Jahr ein wöchentlich

siebenmal geöffnet ist, entbehrt jeder Feierlichkeit, das Festliche

ist zum gemeinen Zeifmord herab gesunken. Die Unmäs-

sigkeif hat ein eigenes Publikum geschaffen, welches einem Volke
gleicht, wie eine Katze einem Löwen, und, obgleich mit stumpfem
Eckel erfüllt, dennoch hungerhohl verschlingt, was ihm in unseliger
Hast täglich neu geboten wird. Von Selbstbeschränkung im Ge-
nuss und Unterordnung unter das Allgemeine ist vor und hinter
dem Vorhang keine Rede; alles schiesst auseinander und
durcheinander in ewigem Kriege, und eine Unzahl kleinlicher Zwecke
und Interessen, eine von Kindern geführte Kritik, vertritt die Stelle
einer einfach grossen Nationalästhetik. Schlagt die Bretter einmal

vor einer Versammlung von zehntausend ernsthaften Männern
auf, gleichmässig aus allen Ständen gemischt und von allen Gauen
eines Landes herbeigekommen, ihr werdet mit eurer Dramaturgie
bald zu Ende sein und von vorn anfangen müssen ».

Aus Kellers Festspiel-Vision seien nur einige Sätze herausgehoben:

« Grosse geschichtliche Erinnerungen, die Summe sittlicher

Erfahrung oder die gemeinsame Lebenshoffnung eines Volkes,

Momente tragischer Selbsterkenntnis nicht ausgeschlossen,
fänden Ausdruck und Gestalt in Wort- und Tondichtungen, die
aufs innigste ineinander verschmolzen und durcheinander bedingt
wären, ohne an Gedankenselbständigkeit zu verlieren.» — « Wären

die Farbenreihen der Gewänder nach bestimmten Gesetzen
berechnet, so gäbe es Augenblicke, wo Ton, Licht und Bewegung,
als Begleiter des erregtesten Wortes, eine Macht über das Gemüt

übten, die alle Blasiertheit überwinden und die verlorene
Naivität zurückführen würde, welche für das notwendige Pathos

und zu der Mühe des Lernens und Uebens unentbehrlich wäre;
denn ohne innere und äussere Achtung gedeiht nichts Klassisches.»

« Alle fünf Jahre — denn das eigentliche Völkerleben soll
haushälterisch sein mit seinen Schritten — dürften sich diese Feste
wiederholen. Drei Jahre befruchtender Ruhe, ein Jahr der Vorbereitung

des neuen Spiels und das letzte Jahr zur allseitigen
Einübung — so könnte das Land dabei bestehen und das Ding
aushalten.»

24



Inzwischen hatte die Voraussicht Kellers sich zu erfüllen begonnen.

Die Festspiele zu Sempach, Schwyz und Bern erregten die
Herzen der Patrioten. Der Berner Rektor Georg Finsler greift auf

Gedankengänge Rousseaus zurück in seiner Schrift « Das Berner

Festspiel und die attische Tragödie.» Bei den Griechen und
bei den Schweizern findet er das Volk als Träger des Dramas, die
Weihe des Tages, und den Mythos als Stoff. Max Widmann
erkennt im Festspiel die eigentümlichste Form des schweizerischen
Theaters, kennzeichnet die Spielform als « Freskomalerei der
Dramatik » und spürt den Gesetzen besonderer Festspielbauten nach.

Als letzten Zeugen für das Festspiel rufen wir Josef Nadler auf,
der 1924 als erster aus umfassender Kenntnis der schweizerischen
Theatergeschichte wieder aus der Gegenüberstellung der fremden
Berufsbühne zum einheimischen Volksfheater zu den gleichen
Ergebnissen gelangt wie Rousseau und Keller (Theaterkultur-Jahrbuch

III):

«Die grossen Erfolge der Spiele zu Einsiedeln und am Aarauer
Schützenfest, die Spiele in Truns, Stein und anderswo beweisen,
dass eine Schweizer Nationalbühne im vollen Werden ist, wenn
sie die alte Schweizer Ueberlieferung aufgreift und umbildet. Die
Schweiz braucht keine « schweizerische » Grosstadtbühne, sondern
eine schweizerische Festspielgemeinde. Das städtische Geschäftstheater

ist organisch unfähig, irgendwo und irgendwie Volksangelegenheit

zu werden. Das Geschäftstheafer ist wie die Strassen-
bahn und anderes eine notwendig gewordene Funktion des gross-
sfädtischen Lebensbetriebes. Wie aber kann ein Volk gezwungen
Werden, allabendlich von sieben oder acht Uhr an sich an dieser
°der jener Strassenkreuzung als Volk zu erleben? Der grosse
Gedanke vermag nur an zweien verwirklicht zu werden, die eine Einheit

sind: in der Werkverbundenheit einer Spielgemeinde, die
s'ch in gehobenen Festspielen selber handelnd erlebt. Und dieses

"ationale Erlebnis ist gebunden an die nationalen und religiösen
Kultstätfen. Die Gottheit wie das Schicksal des Volkes hatte zu al-
'®n Zeiten ihre bevorzugten und geweihten Orte. Das Schauspiel
'n seinen reinen Ursprüngen und Höhepunkten war immer natio-
na'e und zugleich religiöse Kulthandlung. Ist es das nicht, so ver-
lt1a9 es auch keine nationale Angelegenheit zu sein. Adoptiert
ITlan ein städtisches Geschäftstheater für diesen « Zweck », so hat

25



man eine Sache getätigt, aber kein nationales Bedürfnis gestillt.
Nur weil das doch für alle Völker gilt, wagen wir es, davon zu
reden. Ein Volk, das auf weitem Räume lebt und in wechselnden
Räumen gehandelt hat, wird immer bei sich selber sein, wenn es

bei rhythmisch wiederkehrenden festlichen Gelegenheiten seine
Bühne an den geheiligten Stätten des Landes aufschlägt, unter den
Denkmälern und den redenden Zeugen seiner grossen Stunden. —
Allein in den Festspielen, wie die Schweiz sie 1924 gesehen hat,

liegen die Ansätze zu einem grossen Volkstheater im altüberlie-;
ferten und höchsten Sinne. In Einsiedeln ist der religiöse, in Aarau,
Altdorf und Truns der nationale Kultgedanke zum Ausdruck
gekommen. Beide in einem zu vereinigen, wäre das letzte. Es

wohnen nur wenig Völker in Europa, denen dies letzte möglich
wäre.»

Schweizerische Schauspieler.
Als im Winter 1796/7 in Bern eine Gesellschaft von

«Staatsmännern, Gelehrten und gebildeten Kautieuten » ein schweizerisches

Theater forderte, verlangte man zum ersten Mal ausdrücklich
den schweizerischen Schauspieler, ein Theater, « welches allein
oder meistens aus schweizerischen Künstlern errichtet wird und nur
allein in den Städten der Schweiz abwechselnd spielt » und « nur
nationale Schauspiele aufführt, das heisst solche, welche aus der
Geschichte unseres Landes gezogen oder für die Schweizer
überhaupt passend und nützlich sind » (Der helvetische Volksfreund,
Chur 1797). Die Versammlung erwartete, «die helvetische Bühne

würde bald etwas Eigenes und Vollkommenes vor allen Bühnen
der benachbarten Länder voraus besitzen, indem sie besonders
unter der Aufsicht unserer Obrigkeiten und dazu verordneter Cen-

soren ein wohltätiges Mittel in den Händen des Staates würde,
Gemeinsinn, Vaterlandsliebe, ächten schweizerischen Nationalgeist
und Heldenmut zu ernähren und zu begünstigen.»

Im Sinne Rousseaus entschied sich die Helvetische Regierung
im Frühjahr 1799. Der Direktor einer französischen Truppe
hafte die Idee eines schweizerischen Nationaltheaters aufgegriffen
und das Helvetische Direktorium ersucht, vorläufig im Kanton
Léman ein théâtre national errichten zu dürfen. Minister Philipp
Albert Stapfer lehnt diese Pläne am 18. April zu seinem Bedauern

als verfrüht ab. Kaum vier Wochen später entbrennt in der deut-

26



sehen Schweiz im Grossen helvetischen Rat zu Luzern ein
Komödienstreit, als Theaterdirektor Ferdinand Illinger um Spielerlaubnis
bat. Nach langem Hin und Her wird « im gegenwärtigen
Zeitpunkt » die Eröffnung aller Theater in Helvetien verboten, wenn
man schon kein « Nationaltheater habe, mit welchem der Charakter

unseres Volkes könnte gebildet werden ».

Dialektschauspieler und Theaterschule.
Am 22. Dezember 1857 legt der in Bern als Dozent wirkende

Wiener Flüchtling Dr. Ludwig Eckart (1827 — 1871) dem Literarischen

Verein Bern seine « Ideen und Grundzüge eines schweizerischen

Nationalfheaters » vor (Die Schweiz 1858). Eckart erklärt
den Niedergang des europäischen Theaters mit der Tatsache, dass

es « nicht mehr Angelegenheit des Staates oder der Kirche oder
der Bürger» sei und erklärt — wie Rousseau hundert Jahre zuvor —
das Theater sei «das wahre Kunstinstitut des Republikanismus». Die
Schweiz sei der Boden, auf dem das Drama der Zukunft erstehe

und sich entwickeln werde; eine schweizerische Musterbühne würde

zum Markstein einer neuen klassischen Epoche der dramatischen

Dichtung. Von der Schaffung eines schweizerischen Natio-
naltheafers erwarfet Eckarf die Erziehung « heimischer Dichter und

Schauspieler, die des Dialektes mächtig die Schaffung des

Volksschauspiels ermöglichen. Um diesen Plan zu verwirklichen,
ist eine schweizerische Theaferschule notwendig, deren Art
Und Umfang in § 5 des « Programms eines schweizerischen
Nationalfheaters » umschrieben ist:

« Mit dem Nationaltheater wird eine Theaterschule für
angehende Schauspieler, Bühnendichter, Bühnenkomponisten und
Theaterdekorateure verbunden. An derselben werden Aesthetik, Lite-

raturgeschichte, Schauspielkunst, Weltgeschichte, Schweizerge-
schichte (beide Fächer besonders in kulturgeschichtlicher und bio-
Qraphischer Beziehung), Kostümkunde, Dekorationswesen, Ge-
Sangskunst und Kompositionslehre vorgetragen. Der Unterricht
s°ll durch die Mitglieder der künstlerischen Leitung des Theaters
6|,teilt oder doch überwacht werden. In der Schule, die nach
Bedürfnis provisorisch sofort eröffnet werden soll, können einheimische

und auswärtige Zöglinge treten; sie ist stets im Geiste des
Nationalfheaters zu leiten und soll dem Interesse desselben mög-

27



liehst dienen, wie dieses hinwieder der Schule zu praktischen
Studien dient.»

Auch Karl Spifteler erklärt in seinem temperamentvollen Aufsatz

«Das Theater in der Schweiz» (Unsere Zeit 1889), der noch
heute aktuell wirkt, er würde sich nicht wundern, wenn jemand
« die Gründung einer Schule für einheimische Schauspieler
befürwortete.»

Jakob Bührer forderte 1912 in einer Schrift « Die schweizerische

Theaterfrage und ein Vorschlag zu ihrer Lösung » wiederum die
Erziehung schweizerischer Schauspieler als Träger des schweizerischen

Theaters: « Es gibt so lange keine eigentliche schweizerische

Dramatik, als wir kein schweizerisches Berufstheafer haben.»
Der damalige Direktor des Berner Stadttheaters Albert Kehm
erklärte sich bereif, seinem Theater eine Mundarttruppe anzugliedern,

aus der sich ein schweizerisches Ensemble hätfe entwickeln
können, das Mundart und Bühnendeufsch beherrschte. Er ist

überzeugt, dass sich mit den im Ausland wirkenden schweizerischen
Bühnenkünstlern (19121) ein Ensemble bilden liesse und dass sie
sofort gern zurückkehrten, wenn sie in der Heimat Aufgaben
fänden. Der Plan scheiferte am Widerstand der Theaterkommission.
So gründete Bührer zunächst die Laientruppe der Freien Bühne
und zog mit seinem «Volk der Hirten» von Ort zu Ort, 1921

wurde sie in eine Genossenschaft umgewandelt. Ein dreiwöchiges
Gastspiel im Corso-Theater Zürich brachte Geld und Erfolg. Aber
die Truppe konnte sich nicht halten, weil sie eben aus Laienspielern

bestand, die tagsüber ihrem Beruf nachgingen. Diesen
ungewohnten Anforderungen waren sie nicht gewachsen. Dazu
kamen die fast unerschwinglichen Theatermieten in der Stadt, die die
Hälfte der Einnahmen verschlangen. So schied Bührer von seiner
Freien Bühne, die als Leientruppe und als einfacher Verein weiterlebt.

All seine Bemühungen blieben zunächst ohne Erfolg; weder
gelang es ihm, die Theaterschule noch das Berufsensemble ins
Leben zu rufen. Die Zeit war noch nicht gekommen.

Drama.
Inzwischen wandten sich immer neue schweizerische Schriftsteller

auch dem Drama zu. Ihr Ehrgeiz war es, von den fremden

Schauspielern im Land aufgefürht und von ihnen in die Weite
getragen zu werden. Die ausländischen Bühnenleiter aber lächelten

28



über die ungelenken Gehversuche der Eidgenossen. « Bei uns in
Berlin » mache man es anders. Bei den einheimischen
Theaterkommissionen war nach so fachmännischem Urteil auf keine
Unterstützung zu rechnen. Ein heftiges Ringen setzt ein, das bald nach

einem Liebeswerben und bald nach offener Fehde aussieht.

Kampfworte werden in Versammlungen und Zeitungen gewechselt.
Die Presse steht in der Regel auf der Seife der Fremden!

Carl Spitteier hatte 1889 festgestellt, dass während fünf Jahren

an den Zürcher Bühnen ein einziges Werk eines Schweizer
Autors aufgeführt worden sei. 1922 erklärte der damalige Leiter
des Zürcher Schauspielhauses, Franz Wenzler, er habe sechzig
Werke von schweizerischen Autoren gelesen, aber darunter nur
zwei spielbare gefunden: Hans Ganz « Der Lehrling » und Jakob
Bührer « Ein neues Teilenspiel », das aber nicht einmal die übliche
Mindestzahl von drei Aufführungen erlebte. Die städtischen Bühnen

brachten 1930/31 13 Uraufführungen schweizerischer Werke
an 60 Spielabenden, darunter allerdings ein Weihnachtsmärchen,
das allein 19 Mal gespielt werden konnte. Während der letzten
sechs Jahre wurde an unsern Stadttheatern eine ständig wachsende
Zahl schweizerischer Bühnenwerke gezeigt:

1935/36 29 Werke ca. 260 Aufführungen
1936/37 40 » 311 »

1937/38 38 » 351 »

1938/39 41 » 487 »

1939/40 33 » 563 »

1940/41 45 » 517 »

Die auffallend hohe Zahl der Aufführungen der 3 letzten Jahre
erklärt sich aus zwei ungewöhnlichen Erfolgsstücken. Alfred Gehris
«Sechste Etage» erlebt 1938/39: 104 Aufführungen, ein Jahr darauf

noch 8; Bolo Maeglins «Gilberte» 1939/40: 260 und ein Jahr
darauf noch 128.

Drei Gedanken drängen sich beim Betrachten dieser Zahlen auf:

Erstens: Gedrängt und gestossen von allen Seiten und wohl
fluch aus der Angst des Fremden, in der Schweiz seine Existenz zu
v®rlieren, haben die Leiter der städtischen Bühnen schweizerischen
Dramen Gasfrecht geschenkt. Die Schweizer Autoren sind in der
e,9enen Heimat Gäste fremder Bühnen. Müsste es nicht umge-

29



kehrt sein? Die Schweizer als Herren ihrer Bühne und die fremden

Dramatiker als freundlich geladene Gäste?

Zweitens: Gewiss, wenn Spitfeler während fünf Jahren auf den
Zürcher Bühnen nur einen Schweizer Autor und Wenzler in Zürich
1922 nur zwei spielbare Stücke fand, dann zeigt das Ergebnis der
letzten Jahre eine beachtliche Zahl. Ob diese Beiträge im
Verhältnis zu den ausländischen Stücken in einem bekömmlichen
Verhältnis stehen, könnte nur ein Vergleich mit sämtlichen
Aufführungen einer oder mehrerer Spielzeiten künden. Basel zum
Beispiel spielte 1941/42 (die Zahlen des Vorjahres jeweils in
Klammer): 18 (14) ausländische Dramen in 108 (77)
Aufführungen und 6 (8) einheimische Dramen in 25 (96)
Aufführungen. (1940/41 wurden die Volksstücke mit Musik
«Gilberte» 39 Mal, «'s Anneli us der Linde» 22 Mal und das Märchen
«Dornröschen» 11 Mal gespielt; 1941/42 wurden «Der verlorene
Sohn» von Charly Clerc und «Robert und Alix» von Ruth Wald-
stetter an Matineen je ein Mal und «Der Bürgermeister von
Zürich» von Hermann Ferdinand Schell am Schluss der Spielzeit 4 Mal

gespielt). — 18 (13) ausländische Opern wurden 113 (81) Mal

gespielt, 1 (2) schweizerische 8 (8) Mal. Alle 9 (8) Operetten
mit ihren 89 (73) Aufführungen waren fremder Herkunft. Somit

waren 33 (36) % der Dramen und 23 (55) % ihrer Aufführungen
sowie 3,5 (8,7) % der musikalischen Werke und 3,8 (7)

% ihrer Aufführung schweizerischer Herkunft.

Drittens: wesentlicher als das zahlenmässige Gleichgewicht und

die freundliche Duldung im fremden Hause ist die Frage, ob
schweizerische Werke durch grösstenteils fremde Schauspieler ihrer

Eigenart entsprechend dargestellt werden können. Ein Berliner
oder Sachse kann sowenig einen schweizerischen Bauern darstellen

als ein Schwyzer einen Schlesier in einem Hauptmannschen
Drama. Darum wirken Schweizer Werke auf « unsern » Bühnen oft

so, als ob sie in Wien oder Berlin gespielt würden. Lieblos und
fremd schauen sie uns an.

Man sollte meinen, es wäre heute keine Hexerei mehr, an

einem kleinen Stadttheater einmal mit ausnahmlos schweizerischen
Kräften zu beginnen. Am Zürcher Schauspielhaus, in Bern, in Lu-

zern, in Sankt Gallen, in Lausanne sitzen schweizerische
Theaterdirektoren. In Basel leitet ein Schweizer seit 1942 das Schauspiel.

30



Aber von den Bühnen schauen uns mehr fremde als vertraute
Gesichter entgegen. Wie lange noch?

Schweizer Truppen
indes hat sich die Lage vollends geändert, seitdem sich eine

Anzahl schweizerischer Spieltruppen zu halten vermag: die
Wanderbühnen Fredy Scheims und Jean Bards, das Zürcher Cornichon,
das vom Cabaret sich zur Revue, zur Operette und schliesslich

zum Volkssfück durchspielte und die Heidi-Bühne, die sich mit
Glück auf das mundartlich vorgetragene Spiel für die Jugend
beschränkt und gerade damit die Erwachsenen besonders erfreut.
Schweizer Berufsbühnen, zu denen vorübergehend das LA- und
die Soldatentheater stossen, stehen neben den Stadttheatern und
führen das vom Heimatschutzfheater Bern und von der Freien Bühne

Zürich begonnene Werk folgerichtig und zielbewusst weiter.

Hatte nicht Paul Lang in seinem Buche 1924 «Bühne und Drama

im 19. Jahrhundert», das zum ersten Mal alle Bühnentaten und
Sehnsüchte zusammenfasste und sich zum Propheten der kommenden

grossen Tage erhob, vorausgesagt: die Freie Bühne wird zum
« Nationaltheater » werden, sobald sie ihre Laienspieler durch
schweizerische Berufsdarsteller ersetzt!? Die Freie Bühne hat ihre

Aufgabe erfüllt. An ihre Stelle treten schweizerische Berufstruppen,

Doch ihre Geschichte steht auf einem andern Blatt.

Ergebnis.
In der reformierten Schweiz ist das Theater leidenschaftliche

Forderung und hundertfacher Neubeginn.
1. Das Festspiel unter freiem Himmel hat sich als eigentliches

« Theater des Republikamismus » nach drei Richtungen entwickelt:
als Jahreszeifenspiel in den Winzerfestspielen zu Vevey; als
vaterländisches Festdrama in Arnold Ott, als Staatsbild der gegenwärtigen

Eidgenossenschaft in Edwin Arnet; als geistliches Spiel in
den Mysterien Einsiedeins für die Katholiken; in den Mysterien
Clercs für die Reformierten. (Forderungen Rousseaus, Sulzers, Kel-
'®rs, Nadlers).

2. Das schweizerische Drama des Volks- und Berufstheaters hat
s'ch entfaltet, ohne bisher Meisterwerke von weltweiter Geltung uns
Zu schenken. (Forderungen Rousseaus, der Helvetik, Eckarts, Langs).

31



3. Der Liberalismus schuf Berufsbühnen, ohne dass es ihm
wünschenswert erschien, sie zu Trägern schweizerischer Kultur zu
machen. Nur zögernd, von den Zeitereignissen gedrängt, beginnen
sie schweizerische Darsteller zu beschäftigen und schweizerische
Werke zu spielen. (Forderungen der Helvetik, Eckarts, Bührers).

4. Ensembles schweizerischer Schauspieler beginnen sich zu
bilden. Dafür zeugen Cabarets, Radio, Film, Soldatentruppen.
(Forderungen der Helvetik, Eckarts, Bührers, Langs).

5. Schweizerische Schauspieler sind in der Lage, auch
mundartliche Volksstücke darzustellen. (Forderungen Eckarts, Bührers,

Langs, Leschs).

6. Die städtischen Bühnen sind samt und sonders veraltete höfische

Barockbauten, die mit unserer völkischen und staatlichen

Eigenart in schroffstem Gegensatz stehen. Berufs- und Volksbühnen
müssen aus eigener Kraft art- und zeitgemässe Theaterbauten schaffen.

(Forderungen Kellers, Langs, Kachlers).

7. Eine schweizerische Theaterschule, die diesen Namen
verdient, besteht bisher nicht. (Forderungen Eckarts, Spittelers, Bührers)

8. Eine schweizerische theaterwissenschaftliche Forschungs- und
Lehrstäfte gibt es ebensowenig als eine Theatersammlung.
(Forderung der Gesellschaft für schweizerische Theaterkultur seit 1927).

Ausserhalb des Kreises der leidenschaftlichen Forderungen
wächst aus der Stille ein kindertümliches Theater als Mittel der
Erziehung, spielt sich das Kasperli- und Marionettentheater ans
Licht, entwickelt sich ein neues Volksspiel und entfalte! sich aus
einem neuerwachten Körpergefühl der Tanz, der eine so charak-
teristsiche Begabung wie Trudi Schoop als ersten Sendboten neuer
eidgenössischer Spielkunst in die alte und neue Welt entlässt.

Die Landesausstellung 1939 hat uns die Vielfalt unserer Lebensformen

und Kulturäusserungen erkennen und lieben gelehrt. In

ihren Festspielen pries sie die menschliche Fülle im engsten Bezirk.

32


	Grundlagen

