
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 10-11 (1938-1939)

Artikel: Staatsfestspiele am Vierwaldstättersee

Autor: Eberle, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STAATSFESTSPIELE AM VIERWALDSTÄTTERSEE

Allemannischer Staal und römischer Glaube, die Grundkräfte
des Blutes und des Geistes der Tal- und Stadtleute am Vierwald-
stättersee, haben in ihren kennzeichnendsten Werken zum
politischen und religiösen Volkstheafer größten Ausmaßes geführt.
Mochten die Verse vieler Spiele oft holprig, Bühne und Gewänder
im Sinne großstädtischer Verfeinerung mehr bunt als kunstgerecht
gewesen sein: die höchsten Ziele dieses Volkes sind in ihren
religiösen Festspielen zu Einsiedeln und Luzern auf Gott und in
ihren vaterländischen Festspielen in allen Talschaften auf ihr
ureigenstes Werk, den selbstgeschaffenen und gegen alle Unbill
verteidigten Staat gerichtet.

Hier nun seien nicht die religiösen Spiele mit ihren weltweiten
Perspektiven, sondern die Staafsspiele um den Vierwaldstättersee
gekennzeichnet, um darauf hinzuweisen, aus was für Jahrhunderte
alten Ueberlieferungen das heute oft beschworene Festspiel der
Eidgenossenschaft wachsen müßte.

I. Das Bühnenerbe Uris
ist der Teil, und das alte Urner Spiel vom Teil das älteste
Staatsfestspiel der Eidgenossenschaft. Wo anders hätte es entstehen
können als im Tal der Reuß, wo die Erinnerung an den Helden
der Vorzeit stets lebendig blieb und von Mund zu Mund
ehrfürchtig und bewundernd weiter erzählt wurde. Das Spiel besteht
aus fünf Teilen, vier Heroldsprüchen und einem dramatischen
Mittelstück. Das ganze Weltbild jener Zeit ist in die Verse dieses

Spieles gebannt: die drei ersten Herolde erzählen die Geschichte
des ältesten Volksstaates Rom, der Völkerwanderung mit der
Besitzergreifung Uris und des Mittelalters mit der Christianisierung
und Staatsgründung; dann beginnt die dramatische Handlung, die
in so straffgefügten Dialogen geführt ist, daß das Spiel noch heute

schlagkräftig und höchst eindrucksvoll wirkt.
Vielleicht wäre das Spiel in Uri liegen geblieben, wenn nicht

der eifervolle Zürcher Spiel-Leiter und Dramatiker Jakob Ruf es

aufgegriffen, neu bearbeitet, auf dem Münsterplatz gespielt und
dann gedruckt hätte. So flatterte das Büchlein in vielen Auflagen

31



über die ganze Eidgenossenschaff. Wir kennen in der Innerschweiz
Aufführungen aus Arfh 1595 und aus Altdorf 1668, wobei die sehr
kostbaren Gewänder besonders gerühmt werden.

Nach dem Weltkrieg strahlt das alte Urner Spiel weit über die
Grenzen der Eidgenossenschaff hinaus: als «Teilspiel der Schweizer

Bauern» haben es Rudolf Mirbt, Leo Weismantel, Franz
Johannes Weinreich und Walter Eckart erneuert und ungezählte
Male hat die deutsche Jugend es mit Inbrunst gespielt und darin
die Sehnsucht nach Befreiung von aller Tyrannei erlebt. Indes aber
die deutschen Dichter oftmals nur das alte Spielgerüst übernahmen
und neue Worte dazu fanden, griffen die schweizerischen Spieler
auf die ältesten heimischen Texte zurück. Eine der eindruckvollsten
Aufführungen bot die Freie Bühne Zürich am Internationalen
Theaterkongrefj 1933 und stellte damit das alte Urner Spiel zum
ersten Male mitten hinein ins Theater der Welt. (Bild 3).

Das barocke «Contrafefh»
Das «Eidgenössische Contrafefh» des Zugers Johann Kaspar

Weissenbach, das 1672 auf einer Freilichtbühne in Zug aufgeführt
wurde (Bild 5), ist das einzige grofje Staatsfestspiel des 17.

Jahrhunderts. Es zeigt die ganze eidgenössische Geschichte von der
Staatsgründung bis zur Gegenwart. Das Teilspiel im ersten Akt
mag in den Ohren des von den Gnädigen Herren und Obern
bevormundeten Volkes geklungen haben wie ein Nachhall
versunkener Zeiten oder wie Zukunftsmusik. Teile des Contrafeths
wurden 1728 in Glis, 1764 das Ganze in Naters gespielt. 1773

erscheint der Teil-Akt als Fastnachtsspiel in Arth und noch 1803
in Campell im Wallis.

Wanderbühnen spielen «Teil»
Teil war den Gnädigen Herren und Obern kein bequemer

Mahner. Als sie sich 1733 durch ein Teilenlied beunruhigt fühlten,
berichtete der Rat von Luzern dem zu Schwyz, dafj «ein gewisser
Wilhelm Teil rimen wys usgehe und leichtsinnige Sachen in sich
enthalte» und fragt, ob man in Schwyz nicht auch eine Exekution
mit Verbrennung durch Henkershand anordnen wolle wie beim
löblichen Stand Luzern. Indes der Teil aus Lied und Spiel des
Volkes verbannt blieb, brachten ihn die fremden Komödianten
wieder ins Land und spielten ihn 1758 in Zürich, Winterthur,
Schaffhausen, Zurzach, Baden, Basel und Bern. Es ist ein wunder-

32



Bild 1: Aelplerfest in Unspunnen. 1808.

Im Zuschauerkreis Aelplerspiele (Schwinget); rechts, von Fahnen und Standarten umgeben, das Preisgericht.
Die Aelplerfesfe, die älter sind als der eidgenössische Staat, bilden eine der Urformen des Schweiz. Volkstheaters.



Bild 2: Landsgemeinde in Glarus im kreisrund gebauten Landsgemeindeplatz.
Die männliche Schuljugend hat das Recht, sich im innern Kreis um die Tribüne
der Obrigkeit zu gruppieren. Der Landsgemeindering ist die zweite Grundform

des schweizerischen Volkstheaters.

Bild 3: Das alte Urner Spiel vom «Teil», das älteste Slaatsfestspiel der
Eidgenossenschaft. Spielbuch aus dem Jahre 1512, Aufführung der Freien

Bühne Zürich 1925.



Bild 4: Passionsspiele Luzern 1583. Spielraum zu ebener Erde, wo alle «Szenerien»

aufgebaut und ständig sichtbar sind; alle Spieler sind in ihren «Höfen»,
die das Theatrum umgeben, stets sichtbar, die Zuschauer auf Tribünen und

in den Fenstern rund um den Weinmarkt (3000 Plätze).

Bild 5: Freilichtbühne für das Staatsfestspiel «Das eidgenössische Contafeth»,
Zug 1672. Spieler und Zuschauer einander gegenübergestellt. Barocke
Architekturbühne, Hinterbühne mit Kulissen, darüber Oberbühne. Die neuen
Formen des höfischen Gesellschafts-Theaters beginnen die urtümliche Form

des schweizerischen Gemeinschaftstheaters zu verdrängen.



Bild 6: Japanesenspiele auf dem Rathausplatz in Schwyz 1927.

Die Spieler steigen aus dem Umzug auf die Bühne hinauf. Die Zuschauer

stehen rund um die Bühne herum. (Siehe Seite 46)

Bild 7: Festspiel Sempach 1886.

Schlichte architektonische Festspielbühne mit Treppen und Podesten.

(Siehe Seite 51)



Bild 8: Entwurf für Nafionaldenkmal Schwyz 1911. Festplafz; vorn Eingang
mit Feuerturm; gegenüber: Archiv; dahinter: Gedenkstätte.

Bild 9: Entwurf für Nationaldenkmal Schwyz, von G. Utinger. Blick von
der Gedenkstätte gegen Archiv und Festplatz.



Bild 10: «Tell» von Schiller, in der hohlen Gasse in Küsnacht. 1865.

Spieler und Zuschauer im gleichen landschaftlichen Raum zu einer Volkseinheit verschmolzen. Reinste Form des schwei-
xenscYvecv VoVhs\V\ea\ers, ohne Kulissen und trennenden Orchestergraben.



Bild 11: Bundesfeierspiel in Schwyz 1891. Monumentale Freilicht-Architektur- Bühne, davor Orchesterraum für
Musikanten und Sänger.



Bild 12: Ankunft der Waldstätte an der Sechshundertjahrfeier des Eintrittes
Luzerns in den Bund der Eidgenossen. (Beispiel für ein festliches «Wassertheater.

(Siehe Seite 54). Nach dem Gemälde von Hans Zürcher, Luzern.



liches Komödiantenstück, das in Luzern noch 1779 unter der
Leitung von Felix Berner aufgeführt wurde als «Eine ganz neue
Opera-Pantomime in drei Aufzügen, genannt «Wilhelm Teil».
Pantomimisch waren die Szenen vom Hut auf der Stange, vom Apfelschuf}

und von Gefjlers Tod dargestellt. In den Vor-, Zwischen- und
Nachspielen aber hörte man «redende allegorische Vorstellungen»,
Streitgespräche zwischen Tyrannei und Freiheit.

Der Luzerner«Teil»
Während man in der reformierten Schweiz die seit über

zweihundert Jahren abgerissenen Fäden der Spielentwicklung mühsam
wieder zu verknüpfen versucht und vaterländische Texte oft einen
Verleger, wenn auch noch selten eine Bühne finden, wächst in der
katholischen Schweiz das neue vaterländische Spiel in natürlicher
Entwicklung aus ununterbrochener Ueberlieferung fort. Schon zwei
Jahre vor der Tellaufführung der Komödianten hatte der Lehrer

am Luzerner Gymnasium, Josef Ignaz Zimmermann, als erstes
seiner vaterländischen Dramen einen «Teil» geschrieben und durch
seine Schüler darstellen lassen: der vollendete Sieg des klassizistischen

über das barocke Theater, der Sieg des eidgenössischen
Gedankens über die höfische Welt des Barocks.

Schiller schreibteinen «Teil»

Wie Schillers «Teil» entstand, hat Goethe am 26. Mai 1820

Conta erzählt: «Schiller fing damit an, alle Wände seines Zimmers
mit soviel Spezialkarten der Schweiz zu bekleben, als er auftreiben
konnte. Nun las er Schweizer Reisebeschreibungen, bis er mit
Weg und Stegen des Schauplatzes des Schweizer-Aufstandes auf
das Genaueste bekannt war. Dabei studierte er die Geschichte
der Schweiz, und nachdem er alles zusammengebracht hatte, setzte

er sich über die Arbeit und — hier erhob sich Goethe und schlug
mit geballter Faust auf den Tisch — buchstäblich genommen stand

er nicht eher vom Platze auf, bis der Teil fertig war. Ueberfie!
ihn die Müdigkeit, so legte er den Kopf auf den Arm und schlief.
Sobald er wieder erwachte, lief} er sich starken Kaffee bringen,
um sich munter zu erhalten. So wurde der Teil in sechs Wochen
fertig; aber er ist auch wie aus einem Gufp> Am 18. Februar 1804

war der «Teil» vollendet, am 17. März fand bereits die Uraufführung
unter Goethes Oberleitung im Waimarer Hoftheater statt.

41



Der «Te II» bei den Gebildeten.
Deutsche Wandertruppen brachten den «Teil» schon im

folgenden Winter 1804/05 in die Schweiz. Im Märzheft der Zürcher
Zeitschrift «Isis» schreibt ein Kritiker: «In der Schweiz selbst sah

man die hochgepriesene Erscheinung zwar nicht ohne Beifall, aber
doch ohne Enthusiasmus und fand sie hin und wieder sogar etwas
mittelmäfjig. Man findet den «Teil» außerdem zu viel und zu wenig
shakespearisch, zu wenig im Gehalt, zu viel in der Form.» Mittelmäfjig

fand man den «Teil» in den gelehrten Kreisen Zürichs, und
lange ist es so geblieben. Als die Zürcher Theaterleiterin Charlotte

Birch-Pfeiffer den «Teil» 1834 in den Spielplan aufnahm,
brachte er es nicht über drei schlecht besuchte Aufführungen hinaus.

Erst seit Schillers hundertstem Geburtstag 1859 — der auch
die grofje Schillerfeier auf dem Rüfli und ein Jahr darauf das
Schillerstein-Denkmal brachte — führte zu einer allgemeineren
Wertschätzung des Freiheifsdramas. Eine begeisterte Aufnahme
aber fand es erst seit dem Gastspiel der Meininger in Basel, wo
der «Teil» erstmals am 26. Juni 1884 in Szene ging.

« Te I I » i m Volke
Indes die gebildeten Kreise und die Berufsbühnen sich nur

allmählich für das Werk Schillers begeisterten, hatte das spielende
Volk schon früh mit beiden Händen nach dem willkommenen
Textbuch gegriffen und nach seiner Art, mit über die ganze
Landschaft verstreuten Spielplätzen, wie es Gottfried Keller in seinem
Grünen Heinrich geschildert hat, zu spielen begonnen. Solche
fastnächtliche Freilichtaufführungen, die sich vom Bernbiet bis ins

Toggenburg nachweisen lassen, sind in der Innerschweiz bezeugt
in Küsnacht 1828 und 1865, und in Gisikon-Root 1863. Hier
entsteht Theater — nicht «Literatur» — vor unsern Augen aus den
ursprünglichsten Formen des kostümierten Aufzuges heraus. Es

bedurffe nur des Funkens des lebendigen Wortes, und die fast-
nächflichen Aufzüge verwandelten sich in Theater-Aufführungen.
In Küsnacht stand auf freiem Plafz der Hut auf der Stange, am
Ufer sprang Teil aus dem Schiff und in der hohlen Gasse traf
Teils Pfeil den Vogt. «Als Gefjler fiel, jauchzte alles Volk, Tausende

an der Zahl (im Zürcher Stadttheater mufjte der «Teil» wegen
Mangels an Interesse abgesagt werden!), in unermeßlichem Jubel
hoch auf.» (Bild 10).

42



Der nächste Schritt der Entwicklung geht von der Simultanbühne

zur Podiumbühne. In Steinen bei Schwyz hatte man an der
Fastnacht 1885 Szenen aus Schillers «Teil» mit Thomas Bornhausers
«Gemma von Arth» zu einem wunderlichen Gebilde verschmolzen
und auf offenem Platz — in der Heimat Stauffachers —
dargestellt und im Anschluß daran das Spielvolk im Umzug durch alle
Gassen geführt.

Schiller in Altdorf
Schillers «Teil» war in Altdorf von fremden Komödianten schon

am 29. Juni 1823 aufgeführt worden. Die Altdorfer waren begeistert,

sprachen oft von der Möglichkeif eigener Aufführungen,
rafften sich aber erst nach der Enthüllung des Telldenkmals von
Richard Kissling im August 1895 auf. Arnold Ott hatte dazu einen
begeistert aufgenommenen Festakt geschrieben, der beim Spielvolk

das Feuer entfachte. Am 15. Jänner 1898 beantragte Alois
Huber dem Männerchor Altdorf, die Aufführung des «Teil» zu

wagen, im Februar 1899 war das Werk bereits finanziell gesichert.
Die Alfdorfer gingen freilich nicht mehr mit der naiven Spielfreude
ans Werk, wie einstens die Leute aus Root, aus Küsnacht oder
Steinen, sie waren sich in ihrem Bildungseifer bewußt, dafj «die
herrliche Dichtung nur im geschlossenen Räume so recht zur
Geltung kommen könne». So entsteht das erste Festspielhaus
am Vierwaldstättersee: ein mächtiges Holzhaus auf der
Schützenmatte, «etwas abseits vom Lärm und Getriebe des
Alltagslebens, von den Tannen des Bannwaldes beschirmt». (Bild 14)
Die Halle faßte 1200 Zuschauer, zwanzig Meter breit und achtzehn

Meter tief war die Bühne. Der Zürcher Theater-Maler Richard

Patzig lieferte die «landschaftlich möglichst naturgetreuen» Szenerien,

und der Direktor des Luzerner Stadtheaters, Gustav Thies,
ward als Spielleiter berufen. Am 25. Juni 1899 hob sich zum
erstenmal der Vorhang. Das Volk kam, es kam in so großen
Scharen, daß das Haus sie oft nicht zu fassen vermochte. Bis 1913

fanden während neun Spielzeiten 91 Aufführungen statt. 1915

wurde das baufällige Haus abgebrochen und am 12. Juni 1925
das neue, steinerne Tellspielhaus eingeweiht. Die Teilspiele in

Altdorf sind von Aufführungen des Berufstheaters — am
vollendetsten hatten die Meininger in Basel den «Teil» gespielt — stärker

beeinflußt als von den volkhafteren und originelleren, wenn
auch vielleicht weniger «kunstgerechten» Aufführungen in Küs-

43



nacht, Root, Steinen und Schwyz. Indes der alte hölzerne Spielbau
etwas Nichtalltägliches und Festliches hatte, wirkt das neue
steinerne Haus mit seinem langgezogenen und schmalen Parkett eher
wie ein aufs Land gestelltes städtisches Theater. Es ist ein
«Kunstinstitut», statt ein Landsgemeindering, der jederzeit zu einer
aufrüttelnden Kundgebung des vaterländischen Geistes hinreissen
könnte. Der selbsterrichteten Tyrannenburg des steinernen Theaters
könnten die Urner nur entgehen, wenn sie den Mut aufbrächten,
den «Teil» im Freien zu spielen, und die Aufführungen nur bei
ungünstigem Wetter ins Innere zu verlegen.

Neue Tellspiele am Vierwaldstättersee
Indes die Altdorfer dem Teil ein steinernes Haus bauten, hat

er sich heimlich wieder aufgemacht in die Welt. Paul Schceck fand
den Weg vom «klassischen Drama» zurück zum schlichten Volksstück.

Freilich spielt dieser «Teil» nicht mehr in vielen, sondern
nur noch in einem einzigen Räume, in der engen Stube der Brunner

Sust: aber durch die Fenster herein blinken See und Berge
und erfüllen die enge Stube mit der «mythischen Landschaft». Vor

44



allem aber ist es die einheimische unverfälschte Mundart, die alle
Hörer rasch in ihren Bann zu schlagen vermag. Am schönsten wohl
wirken die Aufführungen auf dem schlichten Brettergerüst vor
der alten Dorfkapelle in Brunnen. — Auch Andreas Zimmermann,
der für das Heimatschutztheater in Weggis eine Reihe fröhlicher
Bauemkomödien schrieb, wagte sich an einen Mundart-Tell,der dem
Verlangen des Volkes nach buntbewegten Szenen stark entgegenkommt.

Das alte Urner Spiel erlebte in der Innerschweiz inzwischen
einen Neudruck und eine Reihe schlagkräftiger Aufführungen in
Luzern und an der Bundesfeier 1937 auf dem weiten Klosterplafz
von Einsiedeln. Neue Tellspiele schrieben Jakob Bührer, Carl
Albrecht Bernoulli, Fernand Chavannes, René Morax, Johann Benedikt

Jörger und Max Eduard Liehburg. Teil ist wieder erwacht.
Teil schreitet durch die Lande. Teil weckt die Eidgenossenschaft
und ruft sie auf zur Besinnung auf ihr ureigenstes Wesen.

II. Die politischen Fastnachtsspiele der Schwyzer
Im alten Lande Schwyz will im Barock kein grofjes Spiel zu

grofjer Wirkung reifen; die Zeit ist religiös gestimmt, religiöser
Mittelpunkt des Landes aber ist Einsiedeln, das alljährlich vor
Tausenden von Zuschauern seine Wallfahrtsspiele aufführt. Erst

mit dem Verklingen des Barocks schlägt den Schwyzern wieder
die Stunde. Die frommen Legendenspiele lassen sie liegen und
greifen aus dem Haufen barocker Stücke die politischen Helden
heraus und spielen «Julius Caesar» 1761, «Die Macchabaeer» 1762,
«Ericus und Rosamunda» 1782, «Alphonsus und Isabella» 1784,
«Themistocles» 1791. Tastend sucht man nach Bildern, die den
Schwyzer Staafsgedanken verkörpern könnten. Aber erst zwei
Menschenalter nach dem «Themistocles» finden die Schwyzer den
Stoff, den sie suchen, in der vaterländischen Geschichte.

Um die Zeit, als die Schwyzer Fastnachtsspiele entstanden und
sich zu Staafsspielen zu entwickeln begannen, fuhr Gottfried Keller
auf dem Schwyzer Nauen zum Mythenstein hinüber und sah in
Gesichten die künftige Entwicklung der kommenden Festspiele
voraus. Was Gottfried Keller ahnte, haben die Schwyzer Zug um
^ug verwirklicht. Die Fastnacht ist der Mutterboden der Schwyzer
Staatsspiele. Ihr Kern ist die «Rott», eine Rotte von Masken, die
auf den Rhythmus der Trommeln tanzend durch die Strafjen zieht,
^on Zeit zu Zeit tauchen Tiergestalten in der Rott auf, eines Tages
'r'tt aus dem Kreis Einer heraus und beginnt die «politischen Tiere»

45



zu deuten: die politische Komödie ist geboren. In der Revue des
Jahres 1860 «Der Kongreß und die Moden» treten die einheimischen

Trachten und Kostüme hinzu, 1863 spielen die Brüder vom
tollen Leben «Die Schweiz in Japan» und schatten sich hernach
in der Japanesen Gesellschaft eine Spielgemeinschaft mit
staatlichen Regeln: Präsident ist der Taikun von Japan, genannt He-so-
nu-so-de I, um ihn sind die Mandarinen, ein eigentliches
fastnächtliches Hofzeremoniell regelt die «Staatsgeschäfte». Vom
geschichtlichen Kostüm führt der Weg zum geschichtlichen Spielstoff:
«Der Zürcher und Urner Fastnachtsfahrt nach Schwyz im Jahre
1486». Von nun an wird die Schweizergeschichte Stoff und der
Staatsgedanke der Sinn der kommenden Spiele. Als es 1891 gilt,
die sechshundertjährige Eidgenossenschaft zu feinern, sind alle
Formen des großen Festspiels entwickelt. Ein Vorspiel, fünf
Hauptgruppen, vier lebende Bilder von Musikchören begleitet, stellen
die Entwicklung der Eidgenossenschaft dar. «Zehntausendsfimmig
erscholl der Beifall am Schlüte, das Schwenken der Hüte und
Tücher wollte nimmer aufhören, eine Danksagung, wie sie noch
nie so großartig und aufrichtig erlebt worden.» (Bild 11)

Auch später sind politische Fastnachtsspiele an der Tagesordnung.

Die Politik der Eidgenossenschaft und der Welt wird in

fröhlichen Bildern angeprangert und nur seifen wird neben der
aristophanischen Komödie ein ernsthaftes politisches Spiel
versucht, wie etwa 1907 in Jakob Grüningers «Glück in der Heimat»,
das den Zug der Helvetier nach Gallien darstellt oder 1936 in
Paul Stygers «Die erste Schwyzer Landsgemeinde von 1291»,
anläßlich der Einweihung des Bundesbrief-Archivs. Bis heute sind die
Schwyzer Fastnachtsspiele — die in Brunnen, Steinen, Küsnachf

gelegentlich nachgeahmt werden — mit Fastnachtsumzügen eng
verbunden: den Spielen voraus geht der Umzug durch die Straßen;
aus dem Zug steigen die Spielergruppen ihre Szene agierend auf
die Bühne auf dem Hauptplatz und ziehen dann durch die Straßen
weiter. Es wäre grundfalsch, diese Spiele vom dramatischen Text,
also von der «Literatur» her zu beurteilen: es sind ausgesprochen
volkhaft-pantominische Darstellungen, in denen die vielen Wagen
und Pferde ebensoviele wandernde Bühnen einer mächtigen
Schaustellung sind. Die meist sehr kurzgefaßten Spielszenen in
mundartlichen Versen (echtes Theater verwendet keine Prosa!)
glossieren Volk und Welt und sind oft nur ein kleiner Teil der
Gesamtdarstellung (Bild 6).

46



K. F. Wiegands großangelegtes Volksspiel «Marignano», das

die Theatergesellschaft Arth 1911 in Morschach darstellte, war ein
Gastspiel ohne Wurzel und ohne Zukunft, bedeutungsvoll aber,
weil ein Dichter seine Kunst in den Dienst des Volkstheaters stellte.

III. Bruder Klaus in Unferwalden
Obwalden, die Heimat des Staatsmannes und Mystikers Bruder

Klaus, ward in dreieinhalb Jahrhunderten nicht müde, die Gestalt
des Seligen immer von Neuem darzustellen. Den Grundstein all
dieser Spiele legte Jakob Gretser in seinem «Bruder Klaus»*), den
die Luzerner Jesuiten zur Feier des Goldenen Bundes 1586 —
als politisches Staatsfestspiel also — für Staatsmänner und Volk
auf dem Weinmarkt in Luzern darstellten. Sofort dringt das
lateinische Spiel nach Obwalden. Nach seinem Vorbild schrieb der
Sarner Schulmeister Jakob Lüthi schon 1590 ein Bruder-Klausenspiel

und elf Jahre später der Sarner Pfarrherr Johann Zurflüe;
vieles ist wörtlich aus Gretser übersetzt. Dargestellt ist die ganze
Legende von der Wiege des Seligen bis zu seinem Grabe, an
dem Wunder geschehen. Zwei Tage lang dauerte die Aufführung
auf dem Sarner Dorfplatz, wie in Luzern in der damaligen Zeit.
Eine ungeheure Menschenmenge war herbeigeeilt, die, wie
Augenzeugen berichten, vor Rührung in Tränen zerflossen.

Kennzeichnende Beispiele für die veränderte Seelenhaltung
sind zwei Stanser Bruder-Klausen-Spiele des 18. Jahrhunderts.
Hatte das Spiel von 1725 die ganze Legende des Seligen von der
Geburt bis zum Tode in epischer Breite entrollt und nur den
Heiligen verherrlicht, so stellte das Festspiel, das 1781 auf Anregung

der Regierung zur Dreihundert-Jahrfeier des Tages von Stans

aufgeführt wurde, bereits «Nikolaus von Flüe, den Retter der
helvetischen Staaten» dar.

Die zahlreichen Bruder-Klausen-Spiele des 19. Jahrhunderts
Waren stets für den engen Raum der Dorftheater bestimmt, auch
das Festspiel «Der Tag zu Stans», das der Kernser Pfarrer Ignaz
von Ah zur «vierhundertjährigen Jubelfeier des Friedenswerkes»
der Stanser-Tagsafzung 1881 hafte aufführen lassen. Indessen ist
Bruder Klaus als weiser Mahner zu alteidgenössischer Treue nicht
n,Jr in Spielen des 16., sondern auch des 19. Jahrhunderts oft
âbfgefreten, im Schwyzer Japanesen-Spiel von 1874 in der «Tag-
Atzung in Stans» und im Bundesfeier-Spiel von 1891. Die Sarner

Herausgegeben als Band 1 der Schriften der Gesellschaft für Theaferkulfur.

47



Aufführungen seit 1934 führen die bis ins 16. Jahrhundert
zurückreichende Ueberlieferung in unsere Tage hinein fort. Sie sind zwar
bisher — außer in Gastspielen in Luzern und Zürich — nur einmal
über den unbehaglichen Raum der Sarner Turnhalle hinausgelangt
in einer Freilichtaufführung vor dem Kaplanenhaus auf dem Flüeli,
auf der Matfe, die dem Seligen gehört hatte, auf historischem
und geweihtem Boden also, vor einer mächtigen Landsgemeinde
von zehntausend jungen Männern. Die Pläne, vor der Sachsler
Kirche ein festliches Bruder-Klausen-Spiel aufzuführen, werden seit
Jahren oft besprochen und bestimmt einmal verwirklicht, denn nur
in diesem Räume wird das grofje Bruder-Klaus-Spiel jene volk-
haffe und religiöse Resonanz erhalten, die das festliche Volksspiel
stets auszeichnet. Wie der Teil für Uri, bleibt Bruder Klaus für
Unterwaiden stets die letzte und höchste Spielaufgabe. Erst wenn
die Sachsler Bruder-Klausen-Spiele Gestalt annehmen, schlieft sich

der Ring der großen, ur-schweizerischen Spielstoffe, die vielleicht
auch einmal über die Länder am Vierwaldstättersee hinauswachsen
werden. Ob das großangelegte Festspiel «Nicolas de Flue» von
Denis de Rougemont, mit Musik von Arthur Honegger, das die
Neuenburger für die Landesausstellung vorbereiten das erste

Bruder-Klausen-Spiel von übernationalem Charakter sein wird,
vermögen vielleicht die kommenden Aufführungen zu zeigen.

IV. Die Luzerner Spielüberlieferung
Luzern ist, neben Freiburg, die einzige Theaterstadt der

Eidgenossenschaft, mit einer ununterbrochenen fünfhundertjährigen
Spielüberlieferung.*) Vom 15. bis 17. Jahrhundert bestehen
nebeneinander zwei Spielgesellschaften, die Bekrönungsbruderschaft, die
auf dem Weinmarkt und Mühleplatz religiöse Festspiele aufführt
und die Herrenstube zum Affenwagen, die Fastnachtsspiele
darstellt. Im 16. Jahrhundert war das religiöse Volkstheafer
Staatsangelegenheit: der Staafsschreiber war ex officio Dichter und Spielleiter,

und der Staat zahlte alle Kosten und bewirtete die Gäste.

«Hofbühne» und Seetheater im Barock
Im 17. und 18. Jahrhundert ist die Jesuitenbühne bei festlichen

Gelegenheiten das «Hottheater» der Gnädigen Herren und Obern.
Es erzog durch seine Aufführungen keine glühende Patrioten»

*) Ausführliches in Eberle, Theafergeschichte der innern Schweiz.

48



Bild 14: Das alte Tellspielhaus Altdorf (1898)



Spielring Spielbau Eingang Bestehendes Kunst- und
(Volksfeste, Volkstänze, (Geschlossenes Festspieltheater für (Bibliothek für bündische Literatur, Kongre^gebäude
Jugendtreffen, Freilicht- Wort-und Musikdramen im bündischen Ausstellungsräume,

aufführungen Sinn; Raum für vaterländische Veran- Theaterseminar)
10,000 Plätze) staltungen; 2500 Plätze)

Bild 15. Fliegeransicht der Gesamtanlage der bündischen Weihestätte in Luzern.
Die ganze Anlage überbaut das sog. .Inseli" beim Hauptbahnhof und ragt mit ihren Hauptbauten in den See hinein mit
BWcV gegee M\er\N aVdrA'&Her«e u. Berge. VdeeUe Gesamtpianunq: Liehburg, Bern. Architekt. Gestaltung : Dr. R. Röhn, Zürich



Vierglockenturm
(für jede Landessprache

eine Glocke)

Spielbau
(hinter den Bäumen

verdeckt)

Monu- Histo-
mental- rische
Statue Glocke
Nikiaus

v.d. Flües
(Dahinter Verwaltungstrakt)

Überführung Freskenhalle,
Eingang und Kasse.

(Im ersten Stock Bibliothek usw.)

Bild 16: Spielbau Luzern. Ankunft; Blick von Schifflände und Kongrefjgebäude gegen die Gesamtanlage.



Bild 17: Spielbau Luzern — Blick vom Zuschauerraum gegen Bühnen.

Funktionelles Theater. Fassungsraum: 2500 Personen. Rein amphitheatralisch. Drei offene, vorhanglose Bühnen,
versenkbar. Erste Bühne im Zuschauerraum, mit Chorgestühl links und rechts und Spielumgängen. Zweite Bühne erhöht
und sich seitlich in gallerieartigen Horizontalbühnen um den Zuschauerraum fortsetzend. Bühne III weiter erhöht und mit
ihrer Horizontalbühne überkragend die Horizontalbühne der Bühne II. Alles von einer Projektionsdecke überwölbt. Alle
drei Bühnen sind rein architektonisch, ohne Kulissengestaltung gezeichnet. (Bühnen mit Kulissengestaltung siehe Bühnen-
Bilder.) Pläne und Gestaltung des funktionellen Theaters in allen Kulturstaaten gesetzlich geschützt.



A:(a Jl)ui> Ç uVw

„~Tfu JuU/V wMvo n'ti TTii a K c c f-
MuWaA t-Uuuoni/ "LH^ww
(TTu^Uv Otv Vo^laA-j ' ÇÛftU^V

Bild 18: Ideen-Entwurf zu einem «Forum der Kunst der Völker», von G. Utinger.



Bild 19: Anfahrt zum Theater vom See.

Os- (W

Bild 20: Anfahrt zum Theater von der Langensandstra()e her.



Bild 22: Theater, Inneres.



JÛj. "P1 o.b* of
M«S'CV< Hovwioviy " t-MJCA-*
(Xktft^n* ütA' VolKt*-)

B\\d ÎV. Grundriß zum «foium der K.unst». In der Witte: das Festspielhaus (erste Bauetappe)



sondern der Universalität der Kirche entsprechend christliche
Staatsmänner, die als geistiges Rüstzeug die Bildung der Zeit an
die europäischen Höfe mitbrachten. Auf dem Parkeft der Bühne
hatten sie die Kunst gelernt, auf dem glatteren Parkett des Salons

zu brillieren. Von Jahrzent zu Jahrzent läfjt sich der Wandel im
Ideal des adeligen Staatsmannes im Spielplan der für die ganze
katholische Schweiz vorbildlichen Luzerner Jesuitenbühne ablesen.
In den Festspielen zu Ehren eidgenössischer Tagsatzungen und
Bundesschwur-Erneuerungen kommen die idealen Forderungen an
die Politik jener Zeit zum Ausdruck. Zur Feier des Goldenen
Bundes hatte man 1586 Bruder Klaus im Spiel von Jakob Gretser
beschworen; anläßlich der Bundeserneuerung mit dem Wallis 1645

in einem Spiel, das am Festbankett in der Kornhaushalle mit allem
höfischen Prunk in Szene ging, das Ideal der Heiligkeit für alle
Staatsmänner als Hochziel ihres Wirkens vorgestellt; anläßlich der
Tagsatzung von 1694 brachte man einen «Triumph des Friedens»
auf die Bühne — mit Musik und Gesang wird der Friede, der in
fast ganz Europa vertrieben ist, in der Eidgenossenschaft feierlich
empfangen, wo ihm alle Stände huldigen —; 1698 ist die
schweizerische Neutralität Gegenstand eines Festspiels. Bei solchen
Gelegenheiten lernten die Boten der reformierten Orte — die
übrigens schon im 16. Jahrhundert bei keinem Luzerner Passionsspiel

gefehlt hatten — die Theaterkultur der katholischen Schweiz
kennen. Welch herzerquickende Inkonsequenz war es, dafj die
Zürcher Regierung, die zusammen mit der kirchlichen Obrigkeit
die «Pompae diaboli» in der eigenen Stadt verbot, «einen ganz
güldenen Pfennig 12 Dukaten schwer» in einem einzigen Stück

prägen und dem jugendlichen Darsteller des Standes Zürich im

Festspiel von 1694 feierlich überreichen liefj, «weiln unsere Herren

Ehrengesandten bei ihrer Heimkunft vor Räten und Bürgern
nicht genugsam (haben) rühmen können»!

Den See hat man im Barock off herrlich in die Feste einzu-
beziehen gewufjt. Die jährliche Waffenmusterung entwickelte sich
im 17. Jahrhundert zu grofjen Waffenspielen. Die Herren der
adeligen Zunft stellten die Oesterreicher, die Bürger der Metzgerzunft

die Eidgenossen dar. Die feindlichen Gruppen zogen durch
die Strafjen der Stadt; es gab Scheinkämpfe und Fluchten mit
Trommelwirbel und Muskettenfeuer. Dann fuhren die feindlichen
Gruppen auf den See hinaus und lieferten sich regelrechte
Seegefechte, bis die Oesferreicher unterlagen und Volk und Spieler

57



in fröhlichem Gewimmel in die Sfadf zurückkehrten und sich beim
Schmause wieder vereinigten.

Vaterländische Dramen auf der Luzerner Bühne
Die Jesuiten hatten ihre Schulspiele stets lateinisch aufführen

lassen. Da gebot der Rat 1768, die Spiele seien künftig deutsch

zu spielen, deutsche Sprache und vaterländische Geschichte in
den Schulplan aufzunehmen. Sofort wird die Bühne zum Spiegelbild

der neuen Bestrebungen. Sie wird nach Aufhebung des
Jesuitenordens weitergeführt und Luzerner Professoren schreiben und
inszenieren die ersten vaterländischen Dramen. Josef Ignaz
Zimmermann (1737—1797) schrieb einen «Teil» (1777), einen «Gun-
doldingen» (Sempacher Schlacht), einen «Nikolaus von Flüe» (zur
Dreihunderfjahr-Feier der Stanser Tagsatzung) und «Erlachs Tod».
Dazu stellte er die klassizistische Kunstweise in seiner Lehrschrift
«Von der dramatischen Dichtkunst» dar. Franz Regis Crauer (1739
bis 1806) ist der Verfasser der Dramen «Berchtold, Herzog von
Zähringen», «Kaiser Albrechts Tod», «Oberst Pfyffer», «Die Grafen
von Toggenburg», «Die Mordnacht von Luzern», und des
helvetischen National-Trauerspiels «Julia Alpinula». Alle diese Spiele
sind keine Buchdramen, wie etwa die Stücke Johann Jakob Bod-
mers, sondern Texte, die für die Bedürfnisse der Bühne entstanden
und das Luzerner Barocktheater in ununterbrochener Entwicklung
zum vaterländischen Spiel einer neuen Zeit hinüberführen.

Das Sempacher Erlebnis
Das grofje politische Erlebnis der Luzerner Landschaft ist die

Sempacher Schlacht. Noch alljährlich findet bei der Schachtkapelle
eine religiöse Feier statt, an der eine Gruppe kostümierter Krieger,
die die alte Zeit heraufbeschwört, nie fehlt. Der lebendige Aufzug
ist da: es bedürfte nur des aufmunternden Zurufs des Spielleiters,
um die Figuren gegeneinander zur Aktion zu führen.

Wer im letzten Menschenalter von den großen Festspielen um
die Jahrhundertwende sprach, schrieb von seinem Gewährsmann
stets den Satz nach, sie seien mit dem Sempacher Spiel von 1886
entstanden. Das ist falsch. Schon hundert Jahre zuvor hatten die
Luzerner Bürger «um dem grofjen Tag, dessen 400. Jahr eintritt,
ein Denkmal zu stiften, den „Heldentag oder die Schlacht bei
Sempach"» aufgeführt.*) 1863 spielte das Sempacher Volk auf

*) Luzerner Wochenblatt, 4. Juli 1786, Nr. 17, Seite 110-111.

58



freiem Feld außerhalb des Städtchens den «Winkelried» von Theodor

Meyer-Merian. Mit Brettern und Tannen war ein Spielplatz für
zweitausend Zuschauer eingefriedet; aber der Raum genügte nicht;
hunderte mufjten von den Toren des Spielrings weggeschickt werden.

Die Bühne war ein einfaches Brettergerüst ohne Vorhang;
wenn die Szene den Tagsatzungssaal in Zürich darstellte, wurden
die Wappenschilde der Kantone an die Wände gehängt, das
Winkelriedhaus in Stans aber durch Rehgeweih angedeutet.*)

Die fast legendäre Berühmtheit des Sempacher-Spiels von 1886
rührt daher, daf} die theaterbegeisterten Eidgenossen die Geburt
des Dramas aus Fest und Chorgesang — wie Gottfried Keller es

vorausgesagt hatte — leibhaftig und bewufjt miterlebten. Der
Luzerner Musikdirektor Gustav Arnold hatte 1869 eine Winkelried-
Kantate «Siegesfeier der Freiheit» für Männerchor, Soli und
Orchester geschrieben und am eidgenössischen Sängerfest 1873 in
Luzern aufführen lassen. Dreizehn Jahre später lief} er durch Pfarrer
Heinrich Weber in Höngg die Kantate in ein Festspiel umarbeiten.
So entstand die «Sempacher Schlachtfeier», die zum fünfhundertsten

Gedächtnistag am 5. Juli aufgeführt wurde. Chorgesänge und
Harmoniemusik verbinden die sieben großen freskoartigen Bilder,
die den Dialog sehr sparsam verwenden und ihre Hauptwirkung
durch die großen Aufzüge ausstrahlen: Erntefeier, Einmarsch der
kampfgerüsteten Eidgenossen, Abschied der Krieger von ihren

Familien, Entscheidung und Schlachtbericht, Aufmarsch der Sieger
und Dankgebet, Trauer über die Gefallenen, besonders Winkelried,
prophetische Vision als Schluf}bild. Mit einfachsten, grofygeschau-
ten Bildern, die auf alle überflüf}igen Einzelheiten verzichten, ist

eine so starke und monumentale Wirkung erreicht worden, wie es

später — wo das Detail immer mehr zu überwuchern begann —
kaum mehr gelang. (Bild 7).

Ein paar Jahre später scheint es, als ob das Sempacher
Erlebnis zum Kristallisationspunkt für ein ständiges Festspielhaus in

der Luzerner Landschaft werden könnte. Die Hochdorfer hatten
es 1899 mit dem «Teil» eröffnet und dann ihrem begabten
Amfsschreiber Peter Halter den Auftrag erteilt, einen «Winkelried»

zu schreiben, der als lyrisch beschwingtes szenenreiches

Volksspiel sich prächtig entfaltete. (Sommer 1901 und 1902.)
Entscheidend für die Begründung einer vaferländischen Spieltradition

*) Die Schweiz, 15. September 1863, S. 291.

59



ist aber die geweihte Stätte. Wieder einmal hatte man ein
geschichtliches Erlebnis, das an ein bestimmtes Stück Erde gebunden
war — an das Schlachtfeld von Sempach — ein paar Meilen davon
in ein mächtiges Spielhaus verpflanzt und damit entwurzelt. Man
kann überall in Casthaussälen Komödie spielen und auch einmal
ans patriotisch empfindende Herz der Zuschauer rühren — aber
man kann kein «sakrales Erlebnis» von der blufgefränkten Erde
ablösen und in irgend einem schönen Erdenwinkel schaustellerisch
wiederholen — ohne ins Komödienhafte zu verfallen. In solch
mißglückten Ueberfragungen wird der grundsätzliche Unterschied
zwischen der «Komödie» als einem Gebilde der Kunst und der
«politischen Zeremonie» als einem Gebilde des Mythos offenbar.

Die Sempacher haften sicherlich den richtigen Instinkt, wenn
sie als Hüter ihrer Tradition das Erlebnis der Schlacht immer wieder
darzustellen sich mühten, obwohl sie es nach 1863 mit den Mitteln

der Dorftheater-Komödie versuchten, sei es im «Heini von
Uri» von Theodor Wirz oder im «Müller von Sempach» von Josef

Bächtiger, die beide das große Erlebnis nur mit kleinbürgerlichen
Handlungen umspielen. Dazu kommt die mörderische Enge der
Sempacher Dorfbühne, aus der auch ein gewandter Spielleiter wie
Otto Bosshard kein mächtig aufloderndes Bundesfeuer anzufachen
imstande ist. Aber die Hochdorfer und Sempacher Aufführungen
haben jedenfalls das Verdienst, das Sempacher Erlebnis auf der
Bühne stets in lebendigem Gedächtnis zu erhalten. Man muß den
Mut haben, das entscheidende Erlebnis einer Landschaft Wind
und Wetter zum Trotz wie eine Landsgemeinde unter freiem
Himmel bis zum begeisfernden Schwur der Spieler und Schauer
sich steigern zu lassen. Es gibt nur einen Spielraum für ein
Sempacher Spiel: das Schlachtfeld und in jedem Jahre nur einen Spieltag:

den Tag der Schlachtjahrzeit: an diesem Tage aber sollten
alljährlich Zehntausende zur Feier und Bundeserneuerung sich in

Sempach versammeln.

Vom Festdrama zur Pantomime
Arnold Ott war 1876 als Augenarzt nach Luzern übersiedelt;

aber erst das Gastspiel der Meininger in Basel 1887 weckte ihn

zum Dramatiker. Wie im Fieber hatte er seine ersten Dramen,
einen «Konradin» und eine «Agnes Bernauer», aus sich
herausgeschleudert und dann in jahrelangem Ringen um den Stoff, von
körperlichen Beschwerden und seelischen Bedrängnissen gehemmt,

60



das grofye nationale Festdrama «Karl der Kühne und die
Eidgenossen» geschahen. Die mächtige Schauwirkung der grofjen
Festspiele suchte er mit den Gesetzen des kunstgerechten Dramas

zum monumentalen Geschichtsspiel zu steigern. Gegen die
Einwendungen der Kritiker, Ott verlange zu viel Musik, entgegnet
der Dichter*) in klarer Erkenntnis der besonderen Gesetze des
Festdramas: «Die Verbindung von Drama und Musik, wie im
griechischen Trauerspiel, ist mein Ideal. In einem nationalen Spiel ist

sie unentbehrlich. Sie erhöht die Feierlichkeit und läfjt die
Stimmungen ausklingen.»

Ott hatte das Buch dem Luzerner Stadtrat eingereicht und
Freunde des Dichters versuchten, das Werk auf einer eigens
zu bauenden Bühne zu spielen. Josef Viktor Widmann war von
dieser Idee begeistert und schrieb dem Dichter: «Das mit der
Schaubühne in Luzern und Saisonaufführungen ist ein sublimer
Einfall. Für die Stadt Luzern etwas so Gescheites, dafj sie mit allen
Händen zugreifen mufj. Und für dich hat es eine enorme Bedeutung.

Eine Art Bayreuth, zu weiterem Schaffen dich anregend. Der
Anfang oder vielmehr die Lösung des schweizerischen Fesfspiel-
problems.» Luzern war allen Ernstes an der Arbeit. Aber dann
fegte, wie Ott dem Herzog Georg von Meiningen berichtete, der
Luzerner Fastnachtsteufel alles wieder mit fort: «Die Pläne zum
Bau eines Theaters waren ausgearbeitet, der Bauplatz von der
Stadt bestimmt, und alles ging vorwärts. Da fuhr der Fastnachtsteufel

mit der Schellenkappe in unsere guten Luzerner Kapuziner,
und sie verputzten das Geld (145 000 Fr.!!) in einem grofjen
Faschingsumzug. Die Torheit siegte, und «Karl der Kühne» wurde
nicht kalt gemacht, nur kalt gestellt.» Was die Luzerner nicht
zustande brachten, gelang dem Feuereifer des damals erst dreiund-
zwanzigjährigen August Schmid, der im kleinen thurgauischen
Städtchen Diessenhofen mit den einfachsten Mitteln und einer
Handvoll williger Leute für Ott einen Erfolg erspielte, von dem
man in der ganzen Schweiz begeistert sprach! Er brachte Ott
den Auftrag, das Zentenarfeier-Drama 1901 für Schaffhausen zu
schreiben. Die Luzerner aber versuchten in ihrem Stadttheater das

eine und andere der kammerspielartigen Werke und begnügten
sich an grofjen eidgenössischen Festen oft mit Spielen von aller-
bescheidensten Ansprüchen.

*) Oft an Widmann, 5. November 1896.

61



Das eidgenössische Sängerfest 1922 brachte eine
Landsgemeinde auf dem Rütli. Zum Aufmarsch der zweiundzwanzig
Kantone im Kosfüm des jeweiligen Eintritts in den Bund, klang
die Musik aus nicht weniger als zehn verschiedenen Festspielen
aus allen Gauen der Schweiz, «um dem Zuhörer einen Begriff
von der Entwicklung der im Schweizerlande so reich vertretenen
Festspielmusik, wie sie sich in den letzten Jahrzehnten herausgebildet

hat, zu vermitteln».
Otto Bosshard, der seit 1925 die Teilspiele in Altdorf und die

Klassische Bühne auf dem Dietschiberg leitete, inszenierte Spiele
für das internationale Musikfest Luzern 1925, für das Kantonal-
Musikfest in Hochdorf 1926, und für das Jodlerfest 1927 in Luzern.
Er schrieb sich seine Szenarios selber und dichtete in musikerfüllten
pantomimischen Bildern Festspiele ohne Worte.

Die Hochdorfer-Revue «Musik im Bilde» zeigt im ersten
Teil ein biedermeierliches Kleinstadt-Idyll, mit Nachtwächter, Aufzug

der Stadtwache, Tanz des Jungvolkes, Knaben-Trommlern,
Zinnsoldaten und weiblichen Husaren; im zweiten Teil ein «Wald-
Idyll», das unter den Klängen eines Opern-Allerleis eine
Hochzeitskutsche und eine Jagdgesellschaft sich begegnen läfjt; im dritten

Teil ein Märchen-Idyll, in dem von Irrlichtern, Elten und
Rosenkindern umtanzt, das Schicksal Dornröschens aufleuchtet.

Die Revue «Aelplerleben» spinnt den roten Faden einer
Handlung durch die kleine Liebesgeschichte Vrenelis und Jogge-
lis. Im ersten Bild rüstet sich das Aelplervolk zur Talfahrt — zu
nächtlicher Stunde stellen sich selbstverständlich sofort Elfen,
Glühwürmer und Kobolde tanzend ein. Im Schwinget ringt Joggeli
drei Gegner nieder und erhält dafür sein Vreneli — womit die
Geschichte zu Ende wäre, wenn nicht im zweiten Bild das Vreneli
träumte, es sei das Schneewittchen, und sein Prinz Joggeli küsse es aus
dem Todesschlaf, und im dritten, in einem vielfältigen Aelplerfest,
die Verbindung gebührend gefeiert werden müfjte. Die Musik
nahm man, wo sie effektvoll und bequem zu finden war, aus dem
«Tannhäuser» oder aus Jodelmelodien.

Die pantomimische Festspielreihe unterbricht das «Schweizer
Festspiel» von Caesar von Arx am Eidgenössischen Turnfest
1928. Es versucht den Bogen stofflich sehr weit zu spannen und
setzt an den Anfang des Spiels — in der Stadt der altberühmten
Passionsspiele — den lieben Gott in persona und läfjt die Engel
über den Sündenfall der Menschen «leise kichern» In pausen-

62



los ineinander übergehenden Bildern flammen Szenen aus der
Schweizer Geschichte auf, erdröhnen zu jedem Bild ein paar
markante Sätze oder einprägsame Musik, bis das Spiel ausklingt ins

Lied der Schweizer Arbeit.

«Chere und Zeige», das Spiel für das Eidgenössische
Schützenfest 1939, nimmt die Form der Revue ohne Worte, die
Bosshard bereits entwickelt hafte, wieder auf. Vielfältige Ausstrah-
lungsmöglichkeifen besafj das Szenario von Hans Studer. Das Motiv

des verlornen Sohnes ergibt aus der Stimmung der Stadt und
der Not der Zeit heraus die Grundlage zu eindrücklichen
Schaubildern. Einen entscheidenden Fortschritt stellt die Musik dar.

Stiftskapellmeisfer Johann Baptist Hilber schuf eine Partitur, die
festlich, volkstümlich und kunstgerecht zugleich ist, die eine grofje
symphonische Linie besitzt und tausend Finessen aufweist. Sie ist

neben dem guten Kern des Szenarios der beglückende Gewinn
der Festaufführung. Die Inszenierung war voller charakteristischer
und fröhlicher Einfälle, aber stilistisch erstaunlich uneinheitlich.
Realistisches und Allegorisches ist kunterbunt durcheinander
gewürfelt im Darstellungssfil der Pantomime und Tänze sowohl als

in Requisiten und Kostümen.

Aus sicherem Gefühl für das Festspiel in weiten Räumen, haben
die Luzerner Spielmeister an Stelle des Wort-Dramas allmählich
die Pantomime gesetzt. Die Entwicklung führt aber noch weiter
bis zur Autlösung der Pantomime, die wieder einmündet in den
Umzug, jenes fastnächtliche Urelement des innerschweizerischen
Theaters, aus dem vor einem Jahrhundert die originellsten
Inszenierungsformen festlicher und volkstümlicher Spielkunst
entstanden waren. Freilich hat die bunte Fastnachtsmaskerade sich

inzwischen zu einer kultivierten Aufzugskunst entwickelt, die sich

oft bis zu kunstgerechter Festgestaltung steigert. Die Luzerner
Zentenarfeier 1932 bedeutet im Kreislauf dieser Entwicklung einen
Höhepunkt. Brücken und Türme der alten Stadt, See und Berge
und der föhnklare Tag wurden zu Mitspielern im historischen

Schauspiel der Ankunft der Nauen der drei Länder, deren Wappensegel

sich im Morgenwinde blähten. (Bild 12.) Am Ufer standen
die Luzerner von 1332 in ihren weitjblauen Kostümen nebem dem

feiertäglich gestimmten Volk von heute. Pauker und Stadttrompeter

musizierten den Willkommensgruf). Während sich die kleine
Spielszene der Verlesung des Bundesbriefs und des Bundes-

63



schwurs auf dem räumlich beengten Kapellpafz zu wenig entfalten
konnte, bewegte sich am Nachmittag in den Strafen Luzerns
ein sorgfältig vorbereiteter Umzug, der durch die vereinheitlichende

Stilisierung der historischen Kostüme bemerkenswert war.
Von einer peinlichen Kopierung historischer Kostüme wagte man
abzusehen und an ihre Stelle die höhere Wahrheit eines nach
künstlerischen Gesichtspunkten aufgebauten Umzuges zu stellen:
das Werk August am Rhyns und Rudolf Sfolls. Seetheater und
Umzug, vaterländisch-bürgerliche Feier vor der Hofkirche und
sakrale Szene des Bundesschwurs auf dem Kapellplatz und ein
fröhlicher Ausklang beim Wein unter der Egg schliefen die
einzelnen «Akte» des Feiertages zum Schauspiel eines grofjen Volksfestes

zusammen.
Arnold Ott hatte ein Menschenalfer zuvor Volksfest und Drama

zur höheren Einheit des Festdramas zu steigern versucht; dafj
aber an Stelle des geplanten Spielbaues ein Fastnachtsumzug
trat, zeigt an einem überraschend sinnfälligen Beispiel die Seelenhaltung

der älfern Generation der Luzerner Festordner. Welch
friedliche und behütete Welt spiegelt sich in der Freude, den
eidgenössischen Staatsgedanken in einer bunten Kostümschau
darzustellen!

Inzwischen ist der Kampf um den Sinn der Eidgenossenschaft
neu entbrannt. Aber Ausdruck der neuen Zeit wird nicht mehr der
Umzug allein, sondern außerdem das Drama sein müssen.

Eidgenossenschaft und bündische Idee:

in diesen zwei Schlagworfen kündigt sich die letzte Phase der
Bemühungen um Staatsfestspiele am Vierwaldstättersee an. Mit
dem Ziel, die Jahrhunderte alten Ueberlieferungen des schweizerischen

Volkstheaters Wiederaufleben zu lassen und zeitgemäß
weiterzuführen, entstand 1927 in Luzern die Gesellschaft für
schweizerische Theaferkultur. Nach der Aufführung des Spiels vom
verlornen Sohn vor der Hofkirche, fand am 3. November 1931 die
erste Besprechung zur Gründung schweizerischer Festspiele in
Luzern statt, an der Hauptversammlung der Gesellschaft für Theaferkultur

am 8. November wurde beschlossen, die Schaffung der
Festspiele ins Programm aufzunehmen. An der Basler Jahresver-
Sammlung vom 16. Oktober 1932 wurde die Festspielfrage ein-

64



""i

Bild 25: Freilichttheater Luzern. Entwurf für ein Monumentaltheater
nach Vorschlägen von Rudolf Lorenz, von Robert Elmiger. 1908.

Bild 26: Freilichttheafer Luzern. Grundriß.



Bild 27: Freilichttheater Hertenstein, gegründet von Rudolf Lorenz, 1909.

Bild 28: Freilichttheater Hertenstein. Grundriss. Entwurf Robert Elmiger, Luzerm



Bild 30: Passionsspiele Luzern in der Festhalle am Bahnhof. 1924.



Bild 31: Passionsspiele Luzern 1934, im Kunsthaus. Bühne: Armin Meili.
Nach einem Aquarell von H. Giger.

Bild 32: Passionsspiele vor der Hofkirche 1938. Jesus begegnet den Frauen.



Bild 33: Passionsspiele Luzern 1938. Gesamfansicht. Jesus vor Pilatus.
Federzeichnung (ür das Programm von H. Giger.



PAbSKDNSSPICLHAUS • SELZACH-
• LÀNOSSCHNir • MbT- V^PLNîîO

Bild 34: Das neue Passionsspielhaus Selzach, von Arch. Fritz Metzger.
Querschnitt.

PASSIONSSPIELHAUS SELZACH-
ÏUSCHAOERBAUM MST ^/JOO^PLNI^

Bild 35: Das neue Passionsspielhaus Selzach. Grundriss.



Bild 37: Das neue Passionsspielhaus Selzach. Inneres.



Bild 38: Goetheanum Dornach, zweiter Bau, errichtet 1925/28.



gehend besprochen.*) Die Antwort auf die dreizehn in der Natio-
nal-Zeitung geäußerten Meinungen steht im Sechsten Jahrbuch.
Als wesentliche Merkmale ständig wiederkehrender schweizerischer

Festspiele werden genannt: «die Ferne des Ziels, die den
Wallfahrer zum Spielgestalt gewordenen Mythos der Nation führt,
die Besonderheit und Einmaligkeit der Darbietung, der nicht
alltägliche Raum, die geistige Atmosphäre, die Allgemeingültigkeit
der Vorbilder, die ein ganzes Volk zu ergreifen vermag.» Zur
Durchführung dieses Festspiel-Gedankens wurde am 61. Juni 1932

die Fesfspielgemeinde Luzern gegründet.
Im gleichen Jahre, in dem die Gesellschaft für Theaterkultur

die Festspielidee aufgriff, äußerte sich Max Eduard Liehburg über
die «Neuordnung der schweizerischen Theaferverhältnisse». **) Er

verlangt einen schweizerischen Theaterrat, der u. a. alle fünf Jahre

Festspiele veranstaltet und kündet die ersten Werke für das
«Totaltheater» an. Schon damals fordert er «das neue Gemeinschaftstheater»

aus dem Geiste «des neuen Weltbilds», schon damals

verlangt er Beiträge des Bundes für «die geistige Landesverteidigung«

Aus dem «Theaterrat» ist inzwischen die «Stiftung Luzerner
Spiele», aus dem «Totaltheater» das «funktionelle Theater» im Rahmen

einer «bündischen Weihestätte» geworden. Das «neue Weltbild»

aber wird dem alten, das heißt christlichen, entgegengesetzt.
Der politische Ausdruck des neuen Weltbildes ist die

bündische Idee; «Bund» heißt danach die Vereinigung von
Freien verschiedener Sprachen und Rassen. Dagegen entspricht
dem christlichen Weifbild die Eid-Genossenschaft: die
Vereinigung von Freien, die «im Namen Gottes», also nicht im

hybrishaften Vertrauen auf menschliche Kraft, zusammenstehen, um
einander mit dem Einsatz des eigenen Blutes und Gutes zu helfen
(höchstes Gebot des Christentums!) und zwar soll diese
Vereinbarung «auf ewig» Geltung haben; durch den Eid sind die
Genossen an die höchste überweltliche Kraft, an Gott, gebunden.
Mit einem Wort: der «Bund» ist auf sittliche (rationale), die Eid-
Genossenschaft auf göttliche (irrationale) Kräfte gebaut.
Eid-Genossenschaft führt zu Gott, die bündische Idee zum Mythos.

*) Siehe 5. Jahrbuch, Heft 1 : «Festspiele».
**) Viertes Jahrbuch, Seite 60—67.

73



Die eidgenössische Idee schlieft die bündische Idee mit ein;
die bündische Idee aber ist im Lichte des neuen Weltbildes nicht
«eid-genössisch» im ursprünglichen und religiösen Sinne.

Staatsfestspiele am Vierwaldstättersee schaffen ist also drittens
eine künstlerische, zweitens eine politische, erstens aber eine
weltanschauliche Aufgabe.

Oskar Eberl«.

74


	Staatsfestspiele am Vierwaldstättersee

