
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 8 (1936)

Artikel: Das Theater als völkerverbindender Faktor

Autor: Röbbeling, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Theater als völkerverbindender Faktor*

Sie erweisen mir die auszeichnende Ehre, hier vor Ihnen über ein Thema

zu sprechen, für das ich bereits in Wien wiederholt um die Aufmerksamkeit
der öffentlichkeif werben konnte. Es ist ein Thema, das sich an das

Gewissen der Welt wendet. Ich bin mir bewußt, nur etwas auszusprechen,
was Millionen von Menschenherzen fühlen und suchen, was die Sorge der
Staatsmänner ist, die ihnen Tag und Nacht nachschleicht: den Weg zu einer
friedlichen Verständigung der Völker untereinander.

Uns Theaterleute vereinigt der holde Wahn, es müßte sich doch die Welt
der Sehnsucht einmal verwirklichen lassen, die Gerechtigkeit des Schicksals im

All und die verpflichtende große Wahrheit des Theaters mehr als nur
zum Wissens-, sondern auch zum Erlebens- und Tatgut der Menschheit werden.

Was ist es denn, das dem Theater diese Macht über die Menschen gegeben

hat? Ist es seine unmittelbare Herkunft aus dem Schote göttlicher
Meisterschöpfungskraft? Ist es seine versöhnende Süße, die hinter allem Sterben
die Ewigkeit zeigt, hinter dem Kampf den Sieg und die Unsterblichkeit aller
aus der menschlichen Seele aufsteigenden hohen Lebensaufgaben?

Und kann es denn anders sein, als dafj dem Theater hier die vorzüglichste
Aufgabe gegeben ist, mit der Darstellung der Schicksale, mit der Erschütterung

der Menschen zu helfen und zu heilen? Das Forum der Welt aller Zeiten

zu sein? Fällt dem Theater nicht die grofje Mission zu, Verständnis für
die Leiden und Freuden des Einzelnen zu erwecken, wie auch für ein ganzes
Land und für ein Volk? Wenn aus diesem Verstehen eine Annäherung, eine
Sympathie, ja eine Freundschaft erwächst, so sind wir schon mitten in meinem
Thema, so erkennen wir schon die Sendung des Theafers zur Völkerverbindung.

Völkerverbindung — das Wort ist uns gerade heute Hoffnung
und Beklemmung, weil die Ober- und Unterstimmen des politischen Mißklangs
das Friedenshosiannah immer wieder ersticken. Was ist uns Völkerverbindung?
Ein Wunschbild und eine Sehnsucht. Ein Idol, zu dem die besten Kräfte der
Menschheit hinstreben, das uns planen, grübeln, kämpfen und suchen läßt, das

unendlich viele, vergebliche Bemühungen sieht, um doch als Ziel in immer
Weiterer Ferne schließlich kaum noch erkennbar stehen zu bleiben. Ist es noch
immer so, daß die Staatsmänner ihre Köpfe zergrübeln, um den Weg zur
Völkerverbindung zu suchen, und daß sie ihn stets von neuem verschüttet
finden? Verschüttet vom Geröll der Vorurteile, von Furcht, Neid und
Mißfrauen eingeengt und vom Zaun der Haßliebe umschlossen? Und wir, das

*) Vorfrag am internationalen Theaterkongreß in Wien, September 1936.

95



Theater, sollten nun berufen und imstande sein, den Weg unter dem Geröll
wieder zu entdecken, ihn freizumachen, ihn breif zu öffnen? Wo ist dieses

Theater?
Vielleicht gibt die Geschichte des Theaters Antwort auf diese Frage. Und

da geschieht es nicht von ungefähr, sondern aus dem Zwange, daß wir bei
den Anfängen des Theaters eine kurze Zeit verweilen. In Hellas, im
Umkreise der Akropolis, jenes heiligen Tempels der Schönheit auf dem Hügel
bei Athen, wurde die Trägödie geboren. Ich habe nur nötig, wenn ich dieses

Wort sage, Sie auf das einzigartige Werk Friedrich Nietzsches hinzuweisen,

wo er von der Geburt der Tragödie spricht und wo er, das Land der Griechen

mit der Seele suchend, zum Ursprung der Dinge vorschreitet, um in
die Seele des Atheners von Sophokles zu Äschylos sich hineinzufühlen.

Was war es denn um diese Tragödie, um dieses Theater? Denn nicht nur
Tragödie allein war es ja. Auch damals schon hatten wir den Kampf um
die Scheidung der Geister, auch damals stand gegen Sophokles Euripides,
auch damals hatte schon Aristophanes seinen behenden Witz und die Schlagkraft

seines Geistes geübt an Sokrafes, auch damals mußte das Geistesleben
der Philosophen durch das Ätzbad des Satirikers.

So sehen wir, ich möchte sagen, in der kulturellen Anfangsgeschichte des
Theaters auch schon alle Elemente seines Wesens und seiner Aufgabe deutlich

ausgeprägt, die sich für alle Zeifen als unzerstörbar erwiesen haben.
In Hellas haben sich die Menschen die Götfer nach ihrem eigenen Ebenbilde

geformt. So wie es Goethes Prometheus gewaltig von sich als

Menschenschöpfer sagt, so stark, daß er sein eigenes Leid vergesse: «Hier sitze
ich und forme Menschen, Menschen, die mir gleich sind.» Aber der Grieche,
der Tragiker, formte sich Götter, die ihm gleich waren. Und so ist die
griechische Götferwelt das Sinn- und Abbild seines Theaters, so sind die
hellenischen Künste, die Erhabenheit des Lebens in der Stoa lebendig gewordenes

Schauspiel. Jene herrlichen Säulenhallen, jene Strenge und Weihe der
dorischen Reihen, die Schönheit der Gebälke, die Erhabenheit der Standbilder,
sie sind Wesen seines Theaters und seines Lebens. Wären die Künste Europas

möglich ohne das hellenische Theater?
Ja, wir fühlen die Verbundenheit aller Menschen, in denen die Sehnsucht

zur Gottverbundenheit lebendig ist, wenn wir noch heute die Werke der
großen Afheniensischen Dramatiker über die Szene schreiten sehen!

Schon damals ist von Aristoteles, dem alles, was außerhalb Griechenland
lag, die Weif der Barbaren war, erkannt worden, daß dem Theater die höchste

Aufgabe zugefallen sei: in den Menschen das Bewußtsein der Gottähnlichkeit

aufzuwecken. Und gehen wir nun folgerichtig einen Schritt weifer in der
Geschichte, wenn wir die Mysterienspiele der Kirche betrachten. Auch hier
wiederum, wenn auch mit einem andern Vorzeichen, die gleiche Sehnsuchtserfüllung,

das gleiche Streben, die gleiche ausbreitende, erhebende, die Seelen

reinigende Kraft des Theafers, auch dann selbst, wenn es das Heiligste
neben den Mummenschanz stellte. In unsere Zeit hinein reicht ja noch die
Wirkung der Mysterienspiele, wenn wir nur die Passionsspiele in Oberammergau,

das Weltfheater in Einsiedeln und den «Jedermann» in Salzburg
erwähnen. Wenn in diese Orte die Menschen aus aller Welt gezogen kommen,

wenn vielleicht geschickte Propaganda und die Sucht zur Sensation

96



auch von hunderttausend neunzigtausend zieht, hier, vor der offenen Szene,
werden sie alle erschüttert, werden die Völker verbunden von der großen
Gottesidee, werden sie alle eins im Begriff der Menschheit. Hier, diese Szene,

ja, nennen wir es ohne Scheu — das Theater, bannt und vereinigt sie, und
macht in ihrem seelischen Erleben, indem es sie erschüttert bis in die letzten
Tiefen, die politische und wirtschaftliche Grenzsetzung zu kümmerlichen
Gebilden. Denn die Welt kämpft um Göttliches und Göttliches opfert sich für
die Menschheit, daß aus Opferliebe Menschenfriede aufblühe. Gewiß ziehen
wir von hier wieder in unsere Arbeifssfätten, zu unserem eigenen Kampf
zurück, aber es bleibf etwas haften von dem Erlebnis, von dem Mysterium, das

uns dieses Theater gegeben und geschenkt hat.

Aus den Mysterienspielen der Kirche erwuchs um die Wende des 16.

Jahrhunderts das Drama, das klassische Drama, das noch heute den vollen Begriff
Theater umfaßt. Und zwar war es das katholische Spanien mit den großen
Dichtern Lope de Vega und Calderon und das puritanische England mit dem

größten Dramatiker aller Zeiten, Shakespeare, die grundlegende Werke schufen

und das Theater unserer Tage hervorbrachten. In Lope de Vega sehen
wir den eigentlichen Begründer des spanischen Nafionaldramas. Er versfand

es, Sitten und Gewohnheiten, Denkungsart und Charaktereigentümlichkeit seines

Volkes in größter Naturwahrheit poetisch zu gestalten. Und Shakespeare
fand zum ersten Mal den Weg zum Drama des Individuums. Er beschränkte
sich dabei nicht nur auf das nationale Stück, sondern schuf Gestalten, die für
alle Länder und für alle Zeiten Gültigkeit haben. Die tiefsten menschlichen
Probleme in allen ihren Leidenschaften, in ihren Höhen und Tiefen führte er
uns in der höchsten poetischen Gestaltung vor Augen. Seine Werke wurden
dann auch im Laufe der Jahrhunderte fasf in allen Kulturländern der Erde

aufgeführt. Hier sehen wir wohl am deutlichsten die tiefe sittliche und
moralische Wirkung des Theaters, auch des heutigen Theaters, für alle
Kulturmenschen. Und in dem gleichen Jahrhundert erscheint auch der größte
Lustspieldichter, Molière, und führt uns mit allem Humor die Laster und Schwächen

der französischen Gesellschaft vor, die ein erschreckender Spiegel
unserer heutigen Unzulänglichkeiten sind. Wir sehen verwandte Charaktereigenschaffen

im fremden Volk und fühlen uns mit ihm verbunden.
Was ist denn jene Kraft und jene Gewalt, die Völker verbinden soll und

kann? Was anders denn, als das Sichverstehen, das Erkennen, dafj jenseits
meiner Grenzen Menschen von ihren bestimmten Lebensbedingungen, von
ihren geographischen Zwangsmitteln, von der Gebirgswelt, vom Meer, von
der Ebene oder Wüste gezwungen sind zu leben und zu handeln, wie sie
leben und handeln müssen nach ihrer Weise.

Wenn es mir zum Bewußtsein kommt, daß alles zwangsläufig geschehe,
dann isf das das Ende des Völkerhasses und Völkerneides. Dann isf der Weg
breit aufgetan, auf dem die Völker, sich verstehend und vereinigend, zuein-
Snderkommen. Und wann und wo könnte dies stärker und zwingender
geschehen und bewirkt werden als durch das Theater?

Ein Beispiel: Vor einigen Jahren kam zum ersten Male in viele große
Europäische Theaferstädfe ein japanisches Theater. Wir sehen den Japaner
^Wischen uns. Er nimmt an unserem gesellschaftlichen Leben teil. Er arbeitet
"n unseren wissenschaftlichen Anstalten. Er ist Mitglied der Staatenkonferen-

7 97



zen, er lebt wie wir, er kämpft wie wir, er stirbt wie wir. Und doch ist er
uns fremd. Doch wissen wir nicht, was uns voneinander trennt. Es ist ein
anderes Element, mit dem wir nicht verschmelzen können. Ja, warum ist es

so? Wie grofj ist die Gefahr, dafj aus diesem Fremdsein, aus diesem Anderssein

sich Abneigung, Hafj, Feindschaft, Gewalttaten entwickeln?
Und nun kommt sein Theater zu uns, sein Schauspiel, die Abformung seines

Lebens, seiner Geschichte, seine Sehnsucht, seine Hoffnung, alles das, was auf

der Szene sich abzuspielen pflegt. Das Leben seiner Ritter, das Leben seiner
kümmerlichen Menschen, seiner hoch und niedrig Geborenen, seiner Leidensund

Freudensgenossen. Und wir sehen nun plötzlich deutlich, belehrt durch
den Eindruck aus seiner Szene, dafj nur die Leidens f o r m von der unsrigen
verschieden ist, das Lebensziel und der Lebenskampf in der Seele
dem unsrigen gleichen. Da kämpft auch der Mann um die Frau, um die
Existenz, um die Sicherheit seines Besitzes, da ist der Aufstieg von unten
nach oben, Hafj und Liebe dort wie hier, und aus diesem Erkennen, aus diesem

Verstehen wird Menschenverbundenheit. Auch hier durch das

Theater.
Sehen wir hier nicht deutlich die grofje Sendung des Theaters? Wenn ich

jetzt vom deutschen Theater spreche, so versteht es sich von selbst, den größten

Dichter Goethe voranzusefzen. Wir sehen im «Faust» das Welfschicksal
vor uns ausgebreitet, wir erkennen in dem Drängen des suchenden und irrenden

Menschen, der in die Geheimnisse der Aeonen hineingreift, sich mit dem
Teufel verbindet, um Gott gleich zu werden, den Kampf der Menschheit
selber. Und weil allen Menschen die Sehnsucht eingeboren wurde, zu werden
wie Gott, darum bezwingt uns die Abschilderung dieses Schicksals und
bezwingt uns doppelt hart und gewaltig, bezaubernd und mifreifjend, weil sie

uns das Theater gibt.
Die Sinnfälligkeit des Geschehens, die Zusammenballung der Handlung

vom Anfang bis zum Ende, das ist es, was dem Geschehen im Theater die
ungeheuerliche Macht gibt. Das ist es, was uns während einer kurzen Spanne
von wenigen Stunden bezwingend glauben läfjt, eine Epoche und den Kampf
der Menschheit innerhalb dieser Epoche mit aller Intensität miterleben zu können.

Und indem die ganze Welt sich vor dem Genie Goethe beugt, huldigt sie
dem Theater, und in ihrer Huldigung liegt der Keim ihrer Völkerverbundenheit.

Es liegt nichts näher, als in diesem Zusammenhang auch den ungarischen
Faust, Madachs «Tragödie des Menschen», Polens «Ungöttliche Komödie»
von Krasinski und Ibsens «Peer Gynf» zu erwähnen, Werke, die in der
Faustischen Emanation gipfeln und in denen wir unser eigenes Schicksal erkennen.

Wenn ich hiebei Friedrich Schiller erwähne, so tue ich es, um zu zeigen,
wie sehr sich auch ein Dichter in die Seele des anderen Volkes und seiner
Mitmenschen versetzen kann. Wie seltsam ist es, dafj Schiller, der verhaftet
blieb in seinen kleinstaatlichen Wohngrenzen, die Sehnsucht des französischen
Volkes verstand und so gut verstand, dafj er dieser Sehnsucht den stärksten
Ausdruck geben konnte in der «Jungfrau von Orléans». Wo ist zum zweiten
Male der Freiheitsdrang eines Volkes gegen Knechtung besser, bezwingender
dargestellt worden als im «Wilhelm Teil»?

Auch an Österreichs Dichter Grillparzer, Raimund, Nesfroy möchte ich denken,

die mit ihren Stücken das Volk im Lachen und Weinen, im Trauern und

98



Jubeln darzustellen wußten, und die damit in die Seelengründe des Volkes
tief hinabgriffen. Wie stark muß überall, wo Menschen sich vor dem Schauspiel

erfreuen, das Gefühl gewesen sein und noch immer sein, daß man weitab

vom Schauplatz des Wiener Erlebens auch heute diese österreichischen
Dichter an allen Bühnen Großdeufschlands nicht vergessen will.

Und neben dem Schauspiel ist auch die Schwesterkunst, die Musik,
von jeher ein völkerverbindender Faktor von größtem Ausmaße. Man braucht

nur einige Namen zu nennen: Mozart, Beethoven, Wagner, Verdi, Smetana,

urr, den großen Anteil festzustellen, den diese Weltsprache der Empfindungen
im Verstehen der Völker untereinander einnimmt.

Auch die Operette darf nicht unerwähnt bleiben. Gewiß ist sie die leichte
Kunstform, die Beschwingtheit, die alle ernsten Dinge des Alltags auf den

Kopf stellt. Aber sie darf sie auch auf den Kopf stellen. Sie will nicht
gefesselt sein vom Kampf des Tages, sie will über die Wellentäler und Berge
gleiten, leicht und beschwingt, und den Menschen ein Ausruhen von der
Unrast des Lebenskampfes bieten. Und wenn das in so schöner, heiterer,
beglückender Weise geschieht, wie es nun einmal in den alten Operetten von
Strauß, um diesen einen nur zu nennen, und in neueren Werken von Lehar,
um auch seiner zu gedenken, geschieht, dann sind wir berechtigt zu sagen,
daß mit dieser Musik und mit dieser Szene den Menschen eine überall ver-
stcndene und beglückende Sprache ertönt. Man sollte glauben, daß die durch
das Theater so vielseitig ausgestreuten Kultursamenkörner einmal doch zu
einem Baum heraufwachsen müssen, auch wenn der Samen langsam sprietjf
und wächst.

Und wenn in Zeiten starken Niedergangs, wo Mensch und Volk im Dickicht
der Leidenschaften, der Habgierde, des Hasses so fest verstrickt zu sein scheinen,

dafj kaum ein Ausweg noch offen zu sehen ist, dann gibt nur eine
Kraft die Zielsetzung zur Befreiung der Welt: das Drama und das Theater.

Das Schauspiel, die Tragödie mit ihrer reinigenden, erlösenden Kraft ist
allein bestimmt, die Befreiung aus der Wirrnis zu erwirken, sie ist die
Lehrmeisterin der Menschheit, der Völker. Die Tragödie und ihr eigener
naturgemäßer Lebensraum, das Theater, ist die geistige Stütze, an der sich die
Menschheit aufrichtet, die Leidenschaft zur Tat werden läßt. Denn alles, was
auf der Bühne geschieht, alle Kraft, alle Schönheit, die Abspiegelung des
Lebens aus seinen Tiefen und seinen Höhen, die Ausweitung aller menschlichen

Willenskräfte, alles Schaffensvermögens, verjähren nie. Und darum ist
es die Mission der Bühne, den Menschen aufzuraffen, das Volk stark zu
machen, seines Wertes sich bewußt, und die Völker zu verbinden.

Während wir nun vor dem Theater unserer Tage stehen, arbeiten die
Wissenschaftler, die Techniker und die Erfinder an der Auswerfung des Theaters
zur Wirkungsunbedingfheit, zur Gleichzeitigkeif über Raum und Zeit hinweg,
Sie verstehen, daß ich nun zum Kinde unserer Zeit komme, zum Rundfunk

Ich habe gelesen, daß im vorigen Sommer 295 Sender Salzburger
Festspiele mit 1200 Vorstellungen in die Welt hinausgeschickt haben. Wenn wir
nur die ganz bescheidene Zahl von 100,000 Hörern für jede Vorstellung
annehmen, so haben 120 Millionen Menschen Salzburger Festaufführungen
gehört. 120 Millionen haben Mozart'sche Klänge und Beethovens «Fidelio» in
sich aufgenommen. Kann das ohne Wirkung bleiben? Müssen wir uns damit

99



nicht die Sympathien von Millionen Menschen in der Welt gewonnen haben?

Ich glaube kaum, daß man die universelle Sendung des Theafers besser und

schlagender beweisen kann. Und wenn nun der Rundfunk, der heute nur der
Akustik dient, morgen noch die zweite Sinnesdimension, die Optik, zu seiner
Dienerin macht, dann fallen die Grenzen der Staaten und auch der Völker.

Wer will heute Grenzen aufrichten gegen die Wellen, die den Erdball
umkreisen? Wer will an jenem Tage, an dem Akustik und Optik, die stärksten

Mittel des Theaters, den Aufschrei der gequälten Menschheit über die
Welt bringen, wer will dann Grenzen ziehen und sagen: Wir wollen euch
nicht mehr hören! Dann, fürwahr, wird das Theater die Herrscherin nicht nur
im Reiche der Geister sein, dann wird es Herr über die Völker werden und
sein Befehl, der Befehl zum Frieden, wird Geltung haben.

Aber das sind Wünsche und Hoffnungen für das, was morgen sein wird.
Liegt nicht etwas anderes noch viel näher im Thema, wenn wir sagen, daß
das Theater ein Fakfor der Völkerverbindung sei?

Die Sendboten der Kulturvölker kommen seit Jahren in Genf zusammen.
Und hier versuchen sie, die Schäden der Welt auszugleichen. Es isf ein
Anfang, dieser Völkerbund, es ist ein Versuch. Gar viele hegen Zweifel
darüber, ob es möglich sei, dafj Menschen, die mit vorgefaßten Meinungen und
Programmen in einen Konferenzsaal kommen, willens oder gar imstande seien,
auch die Meinung des andern zu hören und sich im eigenen Willensentschluß

von der gehörten Meinung des anderen beeinflussen zu lassen. Das

vermag wohl überhaupt keine politische Programmrege, das vermöchte nur eine
andere Kraft zu erreichen, die Kraft der höchsten Geister, an die die ganze
Menschheit glaubt.

Und nun komme ich mit einem Vorschlag heraus. Die Völkerbundsversammlung,

der Völkerbundspalasf, nun, auch sie müssen vorhanden sein, aber
das Völkerbundtheater, das fehlt. Man sorge dafür, daß alle
Zusammenkünfte ihre Weihe bekommen durch Festspiele.

Wo in aller Welt sitzen Menschen, die, nach Genf geschickt, hart bleiben
könnten, wenn ihnen zur Weihe der Stunde von den besten Künstlern aller
im Völkerbund vereinigten Völker, unter dem Szepter eines genialen Regisseurs,

das schönste Spiel der Dichter vorgeführt würde? Wer ginge nichf in
sich und besänne sich auf die Veranfworfung vor der Menschheit, wenn er,
erschüttert vom Spiel des «Jedermann», Aug' in Aug' mit seinen Mitmenschen
zusammensäße. Wer vergäße nicht die Kleinlichkeit des Alltags, wenn seine
Seele sich angefüllt hat mit den Klängen der Eroica oder der Neunten, wer
bliebe hart und abweisend vor der großen Passion, die Johann Sebastian
Bach, in demütiger Verklärung und Zerknirschung vor der Allmacht Gottes
sich aus seiner bewegten Seele herausgeschrieben hat?

Fürwahr, der Klang und der Sang «Seid umschlungen, Millionen», würde
gehört werden und es könnte und würde Frieden auf Erden sein — und
wenn die Welt voll Teufel wäre.

Hermann Röbbeling,
Direktor des Burgtheaters in Wien.

100


	Das Theater als völkerverbindender Faktor

