Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft fiir Schweizerische Theaterkultur
Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Theaterkultur
Band: 6 (1934)

Artikel: Rechtfertigung des Laienspiels
Autor: Eberle, Oskar
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-986537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-986537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rechtfertigung des Laienspiels.

An einem Laienspielkurs fragte der Leiter die Teilnehmer, die
als Spieler oder Spielleiter manches erfahren hatten: warum spielt
ihr eigentlich Theater? Um Geld zu verdienen, sagte der eine und
die meisten nickien zustimmend und dachten an ihre Vereinskassen
und Ausflige oder gar an den blanken Thaler auf der Hand, wenn
eine Auffihrung Erfolg hatte. Und wir spielen, meinte ein anderer,
um den Leuten etwas zu bieten, sie zu unterhalten oder zu erbauen
oder gar zu belehren. Und ein eifriger Schulmeister sah den Nutzen
des Spiels in der Starkung des Gedachtnisses, im Lernen gewand-
ten Aufiretens und freien Sprechens seiner Spieler. Einem vierten
bringt es «eine gewisse innere Befriedigung», wenn er einen Ko-
nigsmantel um sich schlagen und an seinen bescheideneren Mit-
spielern grossartig vorbeistolzieren kann, ein Flnfter sonnt seine
Eitelkeit im Beifall seiner Vettern und Basen oder gar des Lob-
artikel schreibenden Zeitungsmannes.

Wer hat recht? Oder haben alle recht? Oder haben alle un-
recht? Schauen wir uns diese fiinf Antworten néher an und ver-
suchen wir durch sie hindurch vorzudringen, zu Griinden die das
Volksspiel rechtfertigen.

Die erste Antwort: wir spielen um Geld. Um Geld spielen
heisst, mit Spielen sich eine Existenz schaffen. Mit Spielen kann
man sich eine Existenz schaffen, wenn man dazu berufen ist, —
oder sich berufen fithlt — auf der Bilhne Menschen zu gestalten.
Wenn ich jeden andern Beruf aufgebe um dem einen zu leben,
dem Beruf des Schauspielers, dann darf ich mit Recht erwarten,
dass mein Beruf mich erndhrt. Wenn ich aber Backer bin oder
Kaufmann oder Beamter, dann erndhrt mich mein Berut und es
kann meine Aufgabe nicht mehr sein, als Schauspieler in einem
Laien- oder Dilettantentheater Geld zu verdienen. Spielen ist fir
den Laien eine Feierabendbeschéftigung, die den Lohn in sich
und nicht im Geldverdienen trégt. Es wére auch, gerade in unserer
Notzeit, wo so viele Berufsschauspieler ihr Brot nicht finden, ein
Mangel an sozialem Gefiihl, wenn eine Spielgemeinschaft die
einzige Aufgabe héatte, Geld zu verdienen.

Damit ist grundsatzlich gesagt: es ist ein prinzipieller Unter-
schied zu machen zwischen dem Spieler aus Beruf und dem
Spieler aus Liebhaberei.

69



Hier ist nur von der Volksbiilhne die Rede. Zwei Gruppen
lassen sich da unterscheiden: das Dileffanfentheater und das
Laienspiel.

Das Dilettantentheater hat den Ehrgeiz, es in allem der Berufs-
bihne gleichzutun. Es ist das kleine Stadttheater im Dorf, wie wir
es hundertfach antreffen in der Schweiz. Da fahren eines schénen
Sonnfagnachmittags die Herren vom Komitee in die Stadt und
schauen sich die letzte Schlageroperefte an, «Die goldne Mei-
sterinn oder «Das weisse Roéssl» oder irgend einen lappischen
Grofjstadtschwank von Arnold und Bach und meinen dann wunder
was sie fir Herrlichkeiten heimbringen. Oder aber, sie haben ein-
mal etwas von Klassikern lduten héren und Schillers «Tell» oder
Shakespeares «Caesar» ist dann das Mindeste, was sie auf die
Dorfbretter stellen. Dagegen ist zu sagen: die Spielmachtigkeit
eines nur dilettierenden Darstellers reicht niemals aus, um eine
Grofstadtoperette oder einen Klassiker aufzufiihren.

Es bleibt ein Nachmachen ohne die nétigen Fahigkeiten, und
das Ergebnis ist, allen Lobhudeleien der Dorfzeitung zum Trotz, ein
jammervolles Zerrbild des Berufstheaters.

Warum kann der Laie, zum Beispiel, keinen Klassiker spielen?
Die klassischen Dramen sind meistens Charakterdramen. Der Laie
aber kann nur Typen darstellen, eine liebende Mutter, einen klugen
Feldherrn, Figuren, die aus einem einzigen allgemeinen Wesens-
zug besiehen. Ein Charakter — in dramaturgischem Sinne — ist da-
gegen ein ganzes Biindel von Typen, verschiedene Charakterziige
sind zu einer einmaligen Verbindung verschmolzen. Wer diese
Verschmelzung verschiedener Typen darzustellen vermag, der ist
zum Spielen, zum Menschendarstellen berufen, also Berufsschau-
spieler. Wer aber einen Charakter darzustellen nicht berufen ist,
der ist ein Laie im Reich der Menschendarstellung und als solcher
muss er sich mit der Darstellung von einfachen Typen begnligen.
Tut er das nicht, dann tberschreitet er die von der Natur gesetzten
Grenzen und wird zu dem, was man im Ublen Sinne einen Dilet-
tanten nennt. Und solche lble Dilettanten sind all jene, die sich
an Stiicken vergreifen, die darzustellen sie nicht die Berufung, also
auch nicht die Fahigkeit und somit nicht das Recht haben.

Man wird fragen: was bleibt uns dann zu spielen tibrig, wenn
wir den Berufsstheatern die ziigigsten Stiicke nicht abgucken diir-
fen? Unendlich viell Warum? Alle Spiele, die vor der Renaissance,

70



also vor 1500 geschrieben wurden, sind Typenspiele und dem
Laienspieler zugénglich. Seit der Renaissance aber tritt die Einzel-
personlichkeit immer stérker hervor. Die Dichter, die das Leben
nachbilden, schreiben nun nicht mehr nur Typenspiele, sondern
oft Charakterdramen (Shakespeares «Lear», Schillers «Wallenstein»
usw.). Und da sie nicht von jedem beliebigen dargestellt werden
kénnen, entsteht ein besonderer Beruf von Charakterdarstellern:
das Berufsschauspielertum. Neben dem Theater der Komddianten
aber lebt das Laienspiel weiter im religiésen und weltlichen Thea-
ter der Renaissance und des Barock und auch diese Texte sind dem
Laienspieler noch heute erreichbar.

Mit der Aufklérung im 18. und 19. Jahrhundert wird der Per-
sonlichkeitskult ins Birgertum und in die Massen hineingetragen
und damit scheinen sich die Grenzen zwischen Charakter- und
Typenspiel zu verwischen. Seit dem Krieg aber wird man sich des
grundsétzlichen Unterschieds zwischen Typen- und Charakterspiel
wieder bewusst und Laienspielgruppen (z. B. v. Haas-Berkow) be-
aginnen mit der Auffihrung mittelalterlicher und barocker Spiele.
Das ganze alte Spielgut wird nach brauchbaren Texten fir die
Laienbiihne durchstébert, alte Weihnachts- und Passionsspiele,
fastnachtliche Possen und Totentdnze, Bibel- und Legendenstiicke
erscheinen wieder auf den Brettern. Dann aber entsteht Neues und
zum Teil Ausgezeichnetes. Das Beste ist in der Sammlung «Minch-
ner Laienspiele» ') und im Verlag des vorbildlich wirkenden Biih-
nenvolksbundes in Berlin *) erschienen. In der Schweiz fiihren zwei
Entwicklungslinien zum neuen, bodensténdigen Laienspiel; die eine
kommt von der Theatergeschichte, die andere vom Dialekispiel.
Die Gesellschaft fir Theaterkultur hat seit 1927 in ihren Jahrbiichern
und Schriften auf unsere tausendjéhrige Spieliiberlieferung auf-
merksam gemacht, alte Spiele erneuert und neue angeregt. *) Der
zweite Herd des neuen Laienspiels ist das von Prof. Ofto von

1) Miinchner Laienspielfiihrer. Neu bearbeitete zweite Ausgabe, 1934,
Chr. Kaiser Verlag, Miinchen.

?) Der Weihnachtsfestkreis. Eine Beratungssammelmappe, 1932; Der
Osfer- und Pfingstfestkreis, 1932; Das weltliche Volksspiel, 1933. Die hier er-
wéhnten Spielkataloge und alle Texte des Biihnenvolksbundes gingen lber
an den Theaterverlag Albert Langen-Georg Miiller, Berlin.

%) Kirzlich erschienen die ersten, von Georg Thiirer und Eugen Lendi,
herausgegebenen schweizerischen Laienspiele, Erneuerungen alter Texte des
16. Jahrhunderts und Neugeschaffenes, im Verlag von Tschudy in Glarus.

71



Creyerz angeregte mundartliche Heimatschutztheater, in dessen
Sammlung die wichtigsten Spieltexte unseres heutigen Volksthea-
ters vereinigt sind. )

Also: wir spielen nicht, um Geld zu verdienen, weil wir keine
Berufsschauspieler sind. Und weil wir keine Berufsschauspieler sind,
haben wir die Fahigkeit nicht, das Charakterdrama darzustellen und
kein Recht Stiicke zu spielen, die fir die Berufsbiihne bestimmt
sind. Wer es doch tut, ist ein Dilettant. Der Laie spielt Typen-
spiele, die er aus einem tausendjéhrigen Spielplan auswéhlen
kann.

Wir spielen, um zu unferhalfen oder zu erheben: das war die
zweite Antwort auf die Frage: Warum spielen wir?

Der Sinn des Laienspiels wird uns offenbar, wenn wir nach
seinem Wesen fragen. Was heisst «spielen»?

Was geschieht, wenn Kinder Vater und Mutter spielen? Es ist
eine Handlung, die keinen Zweck hat — wie das Schneeschaufeln
oder Backen oder Schneidern —. Und doch hat das kindliche
Spiel einen Sinn. Das Kind spielt nie sich selber, sondern siets eine
noch ungelebte Mdéglichkeit, etwas, das es in seinem kindlichen
Alltag noch nicht sein kann, das aber einmal zu werden in seiner
Natur begriindet ist.

Spielen ist also ein Tun, das (wie Singen und Tanzen oder
irgend eine «Kunstibung») zwar keinen Zweck, aber doch einen
Sinn hat, nicht im Bereiche des Alltags — das Kind spielt ja nicht
sich selbst, sondern stets etwas anderes, den Vater, den Kramer,
ja sogar ein Tier oder ein Ding — sondern im Bereiche dessen, was
einer seiner Anlage entsprechend sein kénnte. Darum spielt man
auf Dorfbiihnen so gern Ritterstiicke und in der Stadt Bauern-
dramen, um einmal das zu spielen, was man zu sein sich ertrdumt.

Spielen heisst also, ein Gleichnis des nicht alltdglichen, son-
dern fir den Menschen wesentlichen, eines menschenwiirdigen
Lebens geben, das sich durch Gut und Bés entscheidet.

Spiel ist Gleichnis des Lebens. Welchen Lebens? Gleichnis
des vorbildlich gefiihrten Lebens im Alltag ergibt das realistische
Mundarispiel; Gleichnis des staatlichen Lebens ergibt das vater-

4) Sammlung «Heimatschutztheater» im Verlag A. Francke A.-G., Bern.
Im gleichen Verlag erscheint soeben die 3. Auflage des Dramatischen Weg-
weisers, sieche den Hinweis Seite 89.

72



landische Spiel; Gleichnis des gofterfiillten weltabgewandien Le-
bens ergibt das geistliche Spiel; Gleichnis des naturverbundenen
Lebens ergibt das Marchenspiel.

Aber ein Gleichnis muss es sein, und nicht bloss ein Abklatsch,
eine jammerliche, grotesk verzerrte Kopie eines sinnlosen Daseins.
Der Sinn des Spiels ist: den Sinn des Lebens aufzeigen. Daraus
ergibt sich der oberste Grundsatz der Spielwahl: Spiele kein
Stlick, das kein wahres Abbild des menschenwirdigen Lebens, son-
dern nur ein leerer Abklatsch des sinnlos verlebten Alltags ist.
Der grosste Teil von dem, was unsere Dilettantenbiihnen spielen,
fast alle Mundartpossen und die riihrenden, innerlich so verlogenen
Trauerspiele sind keine Abbilder eines Lebens, hinter dem wir den
tieferen Sinn spiiren; und darum sind sie abzulehnen. Ein gutes
Spiel erkennt man daran, dass man in ihm immer neue Beziehun-
gen, Schonheiten und Wahrheiten entdeckt, ein schlechtes, dass
es einem immer leerer und hohler vorkommt, je mehr man sich
damit beschaftigt. Auch der Zuschauer hat oft ein ausgezeichnetes
Getlhl fir die Gilte eines Spiels, wenn er findet, «es stecke
nichts dahinter», «es habe keinen tieferen Sinn» oder «sage einem
nichts» und man moéchte es ein zweites Mal um viel Geld nicht
noch einmal sehen, wahrend ein gutes Stiick oft mehrere Male
mit immer grosserer Freude erlebt wird.

Wenn ein Spiel Abbild sinnvollen Lebens ist, dann ergibt sich
daraus auch, dass es sinnlos wére, sich ein Leben im Spiel vorzu-
fuhren, das uns Schweizern gar nicht vorbildlich sein kann. Die
Schweiz ist ein kulturell in sich geschlossener Lebensraum mit
eigenen nationalen Zielen, die sich, besonders heute, von den
Idealen anderer Volker stark unterscheiden. Es ware uns also nicht
gemadss, bairische oder schlesische Stiicke, die artfremdes Leben
gestalten, vorzufiihren, ganz abgesehen davon, dass zumeist nicht
die guten, sondern die schlechtesten ausléandischen Texte auf
unsern Volksbiihnen aufgefiihrt werden. Darum endlich Schluss mit
dem Import wesensfremder Spielware und ernstliches Besinnen auf
unsere eigenen Dramatiker.

Ist es sinnlos in der Schweiz Spiele aufzufihren, die in frem-
der Erde verwurzelt sind, so ist es doch moglich, religiose Spiele
des Auslandes auch bei uns zu spielen, wenn sie Ausdruck des
gleichen Bekenntnisses sind. So lassen sich fast alle geistlichen
Spiele — versteht sich, nur von den guten ist hier die Rede und

73



nicht von Dutzendware — bei uns ohne Schwierigkeiten ‘nach-
spielen, weil das vorbildliche religiose Leben, das sie gestalten,
auch fir uns gilt (Calderons «Welttheater», «Jedermann», Weih-
nachts- und Osterspiele, Parabel- und Bibelspiele, Mysterien der
Gegenwart usw.). Natiirlich kénnen auch geistliche Spiele starkes
nationales, flir uns also ein artfremdes Geprége tragen, zum Bei-
spiel ein bairisches oder schlesisches Weihnachtsspiel, aber dann
gehdren sie nicht in unsern Spielplan.

Ein Spiel kann also fréhlich sein oder ernst, «weltlich» oder
religids, vaterldndisch oder méarchenhaft: in jedem Falle muss es
ein Sinnbild menschenwiirdigen Lebens sein. Damit ist die zweite
Antwort, was man spielen solle, kurz umrissen.

Die dritfe Antwort auf das «Warum spielen?» gab der Schul-
meister, der seinen Schiilern durch das Spiel das Gedé&chtnis
starken und sie gewandties Auftreten und Sprechen lehren wollte.
Er erwartet vom Spiel also &ussere Erziehungs- und Bildungsfort-
schritte. Da wir nun wissen, dass Spiel Darstellung nicht eines Teils,
sondern einer Tofalitat des Lebens ist, erfillt es nur dann seinen
Zweck, wenn es den ganzen Menschen entfaltet und férdert.

Wie das Kind nicht sich selber, sondern etwas spielt, was es
seiner Anlage nach einmal werden kann (z. B. wenn es Vater und
Mutter spielt), so soll auch der Laienspieler nicht sich selber dar-
stellen, sondern eine Rolle, die es ihm ermdglicht, eine seiner
noch unentwickelten Anlagen zu entfalten. Die Aufgabe des Spiel-
leiters ist es, Rollen so zu besetzen, dass dem Spieler eine bisher
vetborgene, aber in ihm schlummernde Méglichkelt sich entfaltet.
Traugott Vogel erzéhlt von einer solchen Entfaltung eines Kindes
durch die Rolle, die er ihm zuteilte (im zweiten Jahrbuch «Schule
und Theater», S. 4): «ich habe zum Beispiel erlebt, dass ein trages,
geistig scheinbar unbewegliches Schulkind, das die Rolle eines
regsamen, angriffigen und wehrhaften Menschen zu spielen hatte,
derart eins geworden ist mit seiner Blihnenfigur, dass es darob im
Schulunterricht und zu Hause zu kaum begreiflicher Lebhaftigkeit
aufgewacht ist.» Durch richtige Rollenverteilung also wirkt das
Spiel lebenstordernd. Darin liegt die padagogische Bedeutung des
Laienspiels — und Gedaéchinisibung oder Redegewandtheit sind
héchstens, gewiss willkommene, Nebenfriichte, aber keineswegs
Zweck und Ziel des rechtverstandenen Laienspiels.

Wie steht es mit der vierten Meinung, die glaubt, man spiele
um einer «gewissen inneren Befriedigung» willen und die Be-

74



friedigung sei um so grésser, je eindrucksvoller und wichtiger die
Rolle sei. Spieler, die eine gewisse mimische Gewandtheit be-
sitzen, fihlen sich oft fiir die grossen Rollen vorausbestimmt. Wehe
dem Spielleiter, der diesen Rollenanspruch nicht achtet. Stolz er-
hobenen Hauptes lauft der beleidigte Dorfmime davon.

Wir riihren damit an die Frage der Spielgemeinschaft und des
Zusammenspiels.

Alle grossen Spielgemeinschaften waren zugleich Lebensge-
meinschaften. Ohne innere Verbundenheit und kameradschaftlichen
Sinn aller Helfer zum Spiel gibt es keine echte Spielgemeinschaft,
die alle, vom Spielleiter bis zum letzten Garderobenhelfer, um-
schliesst. Spiel lehrt die Abhangigkeit der Menschen voneinander.
Jedes Spiel bringt neue Rollen und damit neue Aufgaben. Soll
Spiel lebenstérdernd und lebensentfaltend wirken, wie das Laien-
spiel es verlangt, dann erhélt jeder die Rolle zugeteilt, in der sich
ihm eine neue Seite seines Wesens offenbart, in der ihm eine neue
Welt aufgeht. Das aber heisst: wer gestern die grosse Rolle spielte
spielt heute die kleinste und er dient damit nicht nur sich selber,
sondern auch dem Spiel. Damit aber ist das Starunwesen, das nicht
nur an manchen Berufsbihnen, sondern auch auf vielen Land-
bihnen wuchert, iberwunden. Und darin liegt die «innere Be-
friedigung», die der Spieler erlebt, nicht, dass er der Erste ist im
Spiel, sondern, dass er immer neue Seiten seines Wesens entfalten
kann und zugleich seine Grenzen, seine Abhéangigkeit vom Mit-
menschen, und ihre wechselseitige Verbundenheit, neu erféhrt. So
wirkt Zusammenspiel gemeinschaftsbildend.

Die fiinffe Gruppe von Spielern steht auf den Breftern aus
Eitelkeif, um sich sehen und bewundern zu lassen. Die Beziehung
des Spielers zum Zuschauer ist hier das Kennzeichen. Aber spielen
wir denn wirklich, um uns von unsern Mitmenschen beklatschen
zu lassen? Soll das die ganze Wirkung unserer Bemithungen sein?
Welche Wirkung erwarten wir vom Laienspiel?

Der Spieler ist der Verireter des Zuschauers auf der Biihne.
Spieler und Zuschauer sind eins. Einer trdgt den andern. Der Zu-
schauer, der richtig mitgeht, befeuert den Spieler. Und der Spieler
lockert durch sein Spiel die Seele des Zuschauers auf, der anfangs
vielleicht steif und widerwillig dasitzt. Erst wenn die Auflockerung
des Zuschauers gelang und dadurch der Spieler sich angefeuert
fGhlt, sind sozusagen Sender und Empfénger aufeinander einge-
stellt und das Spiel, das heisst also das auf der Bihne dargestellte

75



Sinnbild eines menschenwiirdigen Lebens, in Heiterkeit oder Ernst,
stromt von der Bihne herab auf den Zuschauer hintber, um ihm
das Bild des Lebens einzuprdagen. Hier zeigt es sich auch, dass
keine Kunst auf den Menschen einen tieferen Eindruck zu machen
imstande ist, als die der Bihne, weil keine andere durch so viele
Mittel des Wortes und Klanges, des Gerdusches und der Musik,
der Bihne und des Lichtes, des Textes und der Bewegung den
Aufnehmenden aufzulockern vermag. Welche Kraft ist in die Hand
des Spielers gegeben, wenn der rechte Geist ihn beseelt und
welches Verderben und geradezu verbrecherische Tun, wenn er
sich seiner Aufgabe nicht gewachsen zeigt, oder seine Mittel miss-
braucht!

Wo immer man in der Schweiz bisher Theater spielte: man
tat es ohne Schulung und spielte einfach recht und schlecht drauf-
los: den Theatermaler liess man Dekorationen malen, den Elektri-
ker Widersténde einbauen und farbige Gliihlampen einschrauben,
beim Kostiimverleiher holte man sich die garantiert echten, histo-
rischen Kostime oder man verschrieb sich einen Schauspieler aus
einem Berufstheater, wenn man es ganz besonders geschwollen ge-
ben wollte. All das wére aber in vielen Féllen ganz und gar iber-
flissig — und um wie viel billiger, kann sich jeder selber aus-
rechnen — wenn wenigstens die Leiter von Spielgruppen die
Méglichkeit und Gelegenheit hatten, die nétigsten Kenntnisse sich
irgendwo zu erwerben. In eigenen Kursen wird heute nicht nur
Handweberei wieder gelernt oder das rechte Singen von Volks-
liedern, heute gibt es auch fast alljéhrlich in der Schweiz Laienspiel-
kurse, die allen Spielfreudigen das rechte Spielen zeigen wollen.
Hier kénnen wir von Spiel nur sprechen. An den Kursen wird ge-
spielt und so in der Praxis gezeigt, worauf es ankommt.

Dr. Oskar Eberle, Luzern.

76



	Rechtfertigung des Laienspiels

