
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 6 (1934)

Artikel: Rechtfertigung des Laienspiels

Autor: Eberle, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rechtfertigung des Laienspiels.

An einem Laienspielkurs fragfe der Leiter die Teilnehmer, die
als Spieler oder Spielleiter manches erfahren hatten: warum spielt
ihr eigentlich Theater? Um Geld zu verdienen, sagte der eine und
die meisten nickten zustimmend und dachten an ihre Vereinskassen
und Ausflüge oder gar an den blanken Thaler auf der Hand, wenn
eine Aufführung Erfolg hatte. Und wir spielen, meinte ein anderer,
um den Leuten etwas zu bieten, sie zu unterhalten oder zu erbauen
oder gar zu belehren. Und ein eifriger Schulmeister sah den Nutzen
des Spiels in der Stärkung des Gedächtnisses, im Lernen gewandten

Auftretens und freien Sprechens seiner Spieler. Einem vierten
bringt es «eine gewisse innere Befriedigung», wenn er einen
Königsmantel um sich schlagen und an seinen bescheideneren
Mitspielern grossartig vorbeistolzieren kann, ein Fünfter sonnt seine
Eitelkeit im Beifall seiner Vettern und Basen oder gar des
Lobartikel schreibenden Zeitungsmannes.

Wer hat recht? Oder haben alle recht? Oder haben alle
unrecht? Schauen wir uns diese fünf Antworten näher an und
versuchen wir durch sie hindurch vorzudringen, zu Gründen die das

Volksspiel rechtfertigen.
Die erste Antwort: wir spielen um Geld. Um Geld spielen

heisst, mit Spielen sich eine Existenz schaffen. Mit Spielen kann

man sich eine Existenz schaffen, wenn man dazu berufen ist, —
oder sich berufen fühlt — auf der Bühne Menschen zu gestalten.
Wenn ich jeden andern Beruf aufgebe um dem einen zu leben,
dem Beruf des Schauspielers, dann darf ich mit Recht erwarten,
dass mein Beruf mich ernährt. Wenn ich aber Bäcker bin oder
Kaufmann oder Beamter, dann ernährt mich mein Beruf und es
kann meine Aufgabe nicht mehr sein, als Schauspieler in einem
Laien- oder Dilettantentheater Geld zu verdienen. Spielen ist für
den Laien eine Feierabendbeschäftigung, die den Lohn in sich

und nicht im Geldverdienen trägt. Es wäre auch, gerade in unserer
Notzeit, wo so viele Berufsschauspieler ihr Brot nicht finden, ein
Mangel an sozialem Gefühl, wenn eine Spielgemeinschaft die
einzige Aufgabe hätte, Geld zu verdienen.

Damit ist grundsätzlich gesagt: es ist ein prinzipieller
Unterschied zu machen zwischen dem Spieler aus Beruf und dem

Spieler aus Liebhaberei.

69



Hier ist nur von der Volksbühne die Rede. Zwei Gruppen
lassen sich da unterscheiden: das Dilettantentheater und das

Laienspiel.
Das Dileffantentheater hat den Ehrgeiz, es in allem der Berufsbühne

gleichzutun. Es ist das kleine Stadttheater im Dorf, wie wir
es hundertfach antreffen in der Schweiz. Da fahren eines schönen

Sonntagnachmittags die Herren vom Komitee in die Stadt und
schauen sich die letzte Schlageroperette an, «Die goldne
Meisterin» oder «Das weisse Rössl» oder irgend einen läppischen
Grofjstadtschwank von Arnold und Bach und meinen dann wunder
was sie für Herrlichkeiten heimbringen. Oder aber, sie haben einmal

etwas von Klassikern läuten hören und Schillers «Teil» oder
Shakespeares «Caesar» ist dann das Mindeste, was sie auf die
Dorfbretter stellen. Dagegen ist zu sagen: die Spielmächtigkeit
eines nur dilettierenden Darstellers reicht niemals aus, um eine
Grofjsfadtoperette oder einen Klassiker aufzuführen.

Es bleibt ein Nachmachen ohne die nötigen Fähigkeiten, und
das Ergebnis ist, allen Lobhudeleien der Dorfzeitung zum Trotz, ein
jammervolles Zerrbild des Berufstheaters.

Warum kann der Laie, zum Beispiel, keinen Klassiker spielen?
Die klassischen Dramen sind meistens Charakterdramen. Der Laie
aber kann nur Typen darstellen, eine liebende Mutter, einen klugen
Feldherrn, Figuren, die aus einem einzigen allgemeinen Wesenszug

bestehen. Ein Charakter— in dramaturgischem Sinne—ist
dagegen ein ganzes Bündel von Typen, verschiedene Charakterzüge
sind zu einer einmaligen Verbindung verschmolzen. Wer diese
Verschmelzung verschiedener Typen darzustellen vermag, der ist

zum Spielen, zum Menschendarstellen berufen, also Berufsschauspieler.

Wer aber einen Charakter darzustellen nicht berufen ist,
der ist ein Laie im Reich der Menschendarstellung und als solcher
muss er sich mit der Darstellung von einfachen Typen begnügen.
Tut er das nicht, dann überschreitet er die von der Natur gesetzten
Grenzen und wird zu dem, was man im üblen Sinne einen
Dilettanten nennt. Und solche üble Dilettanten sind all jene, die sich

an Stücken vergreifen, die darzustellen sie nicht die Berufung, also
auch nicht die Fähigkeit und somit nicht das Recht haben.

Man wird fragen: was bleibt uns dann zu spielen übrig, wenn
wir den Berufsstheatern die zügigsten Stücke nicht abgucken dürfen?

Unendlich viel! Warum? Alle Spiele, die vor der Renaissance,

70



aiso vor 1500 geschrieben wurden, sind Typenspiele und dem
Laienspieler zugänglich. Seit der Renaissance aber triff die
Einzelpersönlichkeit immer stärker hervor. Die Dichter, die das Leben
nachbilden, schreiben nun nicht mehr nur Typenspiele, sondern
oft Charakterdramen (Shakespeares «Lear», Schillers «Wallensfein»
usw.). Und da sie nicht von jedem beliebigen dargestellt werden
können, entsteht ein besonderer Beruf von Charakterdarstellern:
das Berufsschauspielertum. Neben dem Theater der Komödianten
aber lebt das Laienspiel weiter im religiösen und weltlichen Theater

der Renaissance und des Barock und auch diese Texte sind dem
Laienspieler noch heute erreichbar.

Mit der Aufklärung im 18. und 19. Jahrhundert wird der
Persönlichkeitskult ins Bürgertum und in die Massen hineingetragen
und damit scheinen sich die Grenzen zwischen Charakter- und
Typenspiel zu verwischen. Seit dem Krieg aber wird man sich des

grundsätzlichen Unterschieds zwischen Typen- und Charakterspiel
wieder bewusst und Laienspielgruppen (z. B. v. Haas-Berkow)
beginnen mit der Aufführung mittelalterlicher und barocker Spiele.
Das ganze alte Spielgut wird nach brauchbaren Texten für die
Laienbühne durchstöbert, alte Weihnachts- und Passionsspiele,
fastnächtliche Possen und Totentänze, Bibel- und Legendenstücke
erscheinen wieder auf den Brettern. Dann aber entsteht Neues und

zum Teil Ausgezeichnetes. Das Beste ist in der Sammlung «Münchner

Laienspiele» *) und im Verlag des vorbildlich wirkenden
Bühnenvolksbundes in Berlin 2) erschienen. In der Schweiz führen zwei
Enfwicklungslinien zum neuen, bodenständigen Laienspiel; die eine
kommt von der Theatergeschichte, die andere vom Dialektspiel.
Die Gesellschaft für Theaferkultur hat seit 1927 in ihren Jahrbüchern
und Schriften auf unsere tausendjährige Spielüberlieferung
aufmerksam gemacht, alte Spiele erneuert und neue angeregt. 3) Der
zweite Herd des neuen Laienspiels ist das von Prof. Otto von

') Münchner Laienspielführer. Neu bearbeitete zweite Ausgabe, 1934.

Chr. Kaiser Verlag, München.

2) Der Weihnachtsfesfkreis. Eine Berafungssammelmappe, 1932; Der
Oster- und Pfingstfesfkreis, 1932; Das weltliche Volksspiel, 1933. Die hier
erwähnten Spielkataloge und alle Texte des Bühnenvolksbundes gingen über
an den Theaterverlag Albert Langen-Georg Müller, Berlin.

3) Kürzlich erschienen die ersten, von Georg Thürer und Eugen Lendi,
herausgegebenen schweizerischen Laienspiele, Erneuerungen alfer Texte des
16. Jahrhunderts und Neugeschaffenes, im Verlag von Tschudy in Glarus.

71



Greyerz angeregte mundartliche Heimatschutztheater, in dessen

Sammlung die wichtigsten Spieltexte unseres heutigen Volkstheaters

vereinigt sind. 4)

Also: wir spielen nicht, um Geld zu verdienen, weil wir keine
Berufsschauspieler sind. Und weil wir keine Berufsschauspieler sind,
haben wir die Fähigkeit nicht, das Charakterdrama darzustellen und
kein Recht Stücke zu spielen, die für die Berufsbühne bestimmt
sind. Wer es doch tut, ist ein Dilettant. Der Laie spielt Typenspiele,

die er aus einem tausendjährigen Spielplan auswählen
kann.

Wir spielen, um zu unterhalten oder zu erheben: das war die
zweite Antwort auf die Frage: Warum spielen wir?

Der Sinn des Laienspiels wird uns offenbar, wenn wir nach
seinem Wesen fragen. Was heisst «spielen»?

Was geschieht, wenn Kinder Vater und Mutter spielen? Es ist

eine Handlung, die keinen Zweck hat — wie das Schneeschaufeln
oder Backen oder Schneidern —. Und doch hat das kindliche
Spiel einen Sinn. Das Kind spielt nie sich selber, sondern stets eine
noch ungelebte Möglichkeit, etwas, das es in seinem kindlichen
Alltag noch nicht sein kann, das aber einmal zu werden in seiner
Natur begründet ist.

Spielen ist also ein Tun, das (wie Singen und Tanzen oder
irgend eine «Kunsfübung») zwar keinen Zweck, aber doch einen
Sinn hat, nicht im Bereiche des Alltags — das Kind spielt ja nicht
sich selbst, sondern stets etwas anderes, den Vater, den Krämer,
ja sogar ein Tier oder ein Ding — sondern im Bereiche dessen, was
einer seiner Anlage entsprechend sein könnte. Darum spielt man
auf Dorfbühnen so gern Rifterstücke und in der Stadt
Bauerndramen, um einmal das zu spielen, was man zu sein sich erträumt.

Spielen heisst also, ein Gleichnis des nicht alltäglichen,
sondern für den Menschen wesentlichen, eines menschenwürdigen
Lebens geben, das sich durch Gut und Bös entscheidet.

Spiel ist Gleichnis des Lebens. Welchen Lebens? Gleichnis
des vorbildlich geführten Lebens im Alltag ergibt das realistische

Mundartspiel; Gleichnis des staatlichen Lebens ergibt das vater-

4) Sammlung «Heimatschutzfheafer» im Verlag A. Francke A.-G., Bern.
Im gleichen Verlag erscheint soeben die 3. Auflage des Dramatischen
Wegweisers, siehe den Hinweis Seite 89.

72



ländische Spiel; Gleichnis des gofferfiillfen weltabgewandien
Lebens ergibt das geistliche Spiel; Gleichnis des naturverbundenen
Lebens ergibt das Märchenspiel.

Aber ein Gleichnis muss es sein, und nicht bloss ein Abklatsch,
eine jämmerliche, grotesk verzerrte Kopie eines sinnlosen Daseins.
Der Sinn des Spiels ist: den Sinn des Lebens autzeigen. Daraus

ergibt sich der oberste Grundsatz der Spielwahl: Spiele kein
Stück, das kein wahres Abbild des menschenwürdigen Lebens,
sondern nur ein leerer Abklatsch des sinnlos verlebten Alltags ist.

Der grösste Teil von dem, was unsere Dilettantenbühnen spielen,
fast alle Mundartpossen und die rührenden, innerlich so verlogenen
Trauerspiele sind keine Abbilder eines Lebens, hinter dem wir den
tieteren Sinn spüren; und darum sind sie abzulehnen. Ein gutes
Spiel erkennt man daran, dass man in ihm immer neue Beziehungen,

Schönheiten und Wahrheiten entdeckt, ein schlechtes, dass

es einem immer leerer und hohler vorkommt, je mehr man sich

damit beschäftigt. Auch der Zuschauer hat oft ein ausgezeichnetes
Gefühl für die Güte eines Spiels, wenn er findet, «es stecke
nichts dahinter», «es habe keinen tieferen Sinn» oder «sage einem
nichts» und man möchte es ein zweites Mal um viel Geld nicht
noch einmal sehen, während ein gutes Stück oft mehrere Male
mit immer grösserer Freude erlebt wird.

Wenn ein Spiel Abbild sinnvollen Lebens ist, dann ergibt sich

daraus auch, dass es sinnlos wäre, sich ein Leben im Spiel
vorzuführen, das uns Schweizern gar nicht vorbildlich sein kann. Die
Schweiz ist ein kulturell in sich geschlossener Lebensraum mit

eigenen nationalen Zielen, die sich, besonders heute, von den
Idealen anderer Völker stark unterscheiden. Es wäre uns also nicht
gemäss, bairische oder schlesische Stücke, die artfremdes Leben

gestalten, vorzuführen, ganz abgesehen davon, dass zumeist nicht
die guten, sondern die schlechtesten ausländischen Texte auf

unsern Volksbühnen aufgeführt werden. Darum endlich Schluss mit
dem Import wesensfremder Spielware und ernstliches Besinnen auf

unsere eigenen Dramatiker.

Ist es sinnlos in der Schweiz Spiele aufzuführen, die in fremder

Erde verwurzelt sind, so ist es doch möglich, religiöse Spiele
des Auslandes auch bei uns zu spielen, wenn sie Ausdruck des

gleichen Bekenntnisses sind. So lassen sich fast alle geistlichen
Spiele — versteht sich, nur von den guten ist hier die Rede und

73



nicht von Dutzendware — bei uns ohne Schwierigkeifen
nachspielen, weil das vorbildliche religiöse Leben, das sie gestalten,
auch für uns gilt (Calderons «Welttheater», «Jedermann», Weih-
nachts- und Osterspiele, Parabel- und Bibelspiele, Mysterien der
Gegenwart usw.). Natürlich können auch geistliche Spiele starkes
nationales, für uns also ein artfremdes Gepräge tragen, zum
Beispiel ein bairisches oder schlesisches Weihnachtsspiel, aber dann
gehören sie nicht in unsern Spielplan.

Ein Spiel kann also fröhlich sein oder ernst, «weltlich» oder
religiös, vaterländisch oder märchenhaft: in jedem Falle muss es
ein Sinnbild menschenwürdigen Lebens sein. Damit ist die zweite
Antwort, was man spielen solle, kurz umrissen.

Die drifte Antwort auf das «Warum spielen?» gab der
Schulmeister, der seinen Schülern durch das Spiel das Gedächtnis
stärken und sie gewandtes Auftreten und Sprechen lehren wollte.
Er erwartet vom Spiel also äussere Erziehungs- und Bildungsforf-
schriffe. Da wir nun wissen, dass Spiel Darstellung nicht eines Teils,
sondern einer Totalität des Lebens ist, erfüllt es nur dann seinen
Zweck, wenn es den ganzen Menschen entfaltet und fördert.

Wie das Kind nicht sich selber, sondern etwas spielt, was es
seiner Anlage nach einmal werden kann (z. B. wenn es Vater und
Mutter spielt), so soll auch der Laienspieler nicht sich selber
darstellen, sondern eine Rolle, die es ihm ermöglicht, eine seiner
noch unentwickelten Anlagen zu entfalten. Die Aufgabe des
Spielleiters ist es, Rollen so zu besetzen, dass dem Spieler eine bisher

verborgene, aber in ihm schlummernde Möglichkeit steh entfaltet.
Traugoft Vogel erzählt von einer solchen Entfaltung eines Kindes
durch die Rolle, die er ihm zuteilte (im zweiten Jahrbuch «Schule
und Theater», S. 4): «Ich habe zum Beispiel erlebt, dass ein träges,
geistig scheinbar unbewegliches Schulkind, das die Rolle eines

regsamen, angriffigen und wehrhaften Menschen zu spielen hatte,
derart eins geworden ist mit seiner Bühnenfigur, dass es darob im

Schulunterricht und zu Hause zu kaum begreiflicher Lebhaftigkeit
aufgewacht ist.» Durch richtige Rollenverteilung also wirkt das

Spiel lebensfördernd. Darin liegt die pädagogische Bedeutung des

Laienspiels — und Gedächtnisübung oder Redegewandtheit sind
höchstens, gewiss willkommene, Nebenfrüchte, aber keineswegs
Zweck und Ziel des rechtverstandenen Laienspiels.

Wie steht es mit der vierten Meinung, die glaubt, man spiele
um einer «gewissen inneren Befriedigung» willen und die Be-

74



friedigung sei um so grösser, je eindrucksvoller und wichtiger die
Rolle sei. Spieler, die eine gewisse mimische Gewandtheit
besitzen, fühlen sich ott für die grossen Rollen vorausbestimmt. Wehe
dem Spielleiter, der diesen Rollenanspruch nicht achtet. Stolz
erhobenen Hauptes läuft der beleidigte Dorfmime davon.

Wir rühren damit an die Frage der Spielgemeinschaft und des
Zusammenspiels.

Alle grossen Spielgemeinschaffen waren zugleich
Lebensgemeinschaften. Ohne innere Verbundenheit und kameradschaftlichen
Sinn aller Helfer zum Spiel gibt es keine echte Spielgemeinschaft,
die alle, vom Spielleiter bis zum letzten Garderobenhelfer, um-
schliesst. Spie! lehrt die Abhängigkeit der Menschen voneinander.
Jedes Spiel bringt neue Rollen und damit neue Aufgaben. Soll
Spiel lebensfördernd und lebensentfaltend wirken, wie das Laienspiel

es verlangt, dann erhält jeder die Rolle zugeteilt, in der sich

ihm eine neue Seite seines Wesens offenbart, in der ihm eine neue
Welt aufgeht. Das aber heissf: wer gestern die grosse Rolle spielte
spielt heute die kleinste und er dient damit nicht nur sich selber,
sondern auch dem Spiel. Damit aber ist das Starunwesen, das nicht

nur an manchen Berufsbühnen, sondern auch auf vielen
Landbühnen wuchert, überwunden. Und darin liegt die «innere
Befriedigung», die der Spieler erlebt, nicht, dass er der Erste ist im

Spiel, sondern, dass er immer neue Seiten seines Wesens entfalten
kann und zugleich seine Grenzen, seine Abhängigkeit vom
Mitmenschen, und ihre wechselseitige Verbundenheit, neu erfährt. So

wirkt Zusammenspiel gemeinschaftsbildend.
Die fünfte Gruppe von Spielern steht auf den Brettern aus

Eitelkeit, um sich sehen und bewundern zu lassen. Die Beziehung
des Spielers zum Zuschauer ist hier das Kennzeichen. Aber spielen
wir denn wirklich, urn uns von unsern Mitmenschen beklatschen

zu lassen? Soll das die ganze Wirkung unserer Bemühungen sein?

Welche Wirkung erwarten wir vom Laienspiel?
Der Spieler ist der Vertreter des Zuschauers auf der Bühne.

Spieler und Zuschauer sind eins. Einer trägt den andern. Der
Zuschauer, der richtig mitgeht, befeuert den Spieler. Und der Spieler
lockert durch sein Spie! die Seele des Zuschauers auf, der anfangs
vielleicht steif und widerwillig dasitzt. Erst wenn die Autlockerung
des Zuschauers gelang und dadurch der Spieler sich angefeuert
fühlt, sind sozusagen Sender und Empfänger aufeinander eingestellt

und das Spiel, das heisst also das auf der Bühne dargestellte

75



Sinnbild eines menschenwürdigen Lebens, in Heiterkeit oder Ernst,
strömt von der Bühne herab auf den Zuschauer hinüber, um ihm
das Bild des Lebens einzuprägen. Hier zeigt es sich auch, dass

keine Kunst auf den Menschen einen tieferen Eindruck zu machen
imstande ist, als die der Bühne, weil keine andere durch so viele
Mittel des Wortes und Klanges, des Geräusches und der Musik,
der Bühne und des Lichtes, des Textes und der Bewegung den
Aufnehmenden aufzulockern vermag. Welche Kraft ist in die Hand
des Spielers gegeben, wenn der rechte Geist ihn beseelt und
welches Verderben und geradezu verbrecherische Tun, wenn er
sich seiner Aufgabe nicht gewachsen zeigt, oder seine Mittel
missbraucht!

Wo immer man in der Schweiz bisher Theater spielte: man
tat es ohne Schulung und spielte einfach recht und schlecht drauflos:

den Theatermaler liess man Dekorationen malen, den Elektriker

Widerstände einbauen und farbige Glühlampen einschrauben,
beim Kostümverleiher holte man sich die garantiert echten,
historischen Kostüme oder man verschrieb sich einen Schauspieler aus
einem Berufstheafer, wenn man es ganz besonders geschwollen
geben wollfe. All das wäre aber in vielen Fällen ganz und gar
überflüssig — und um wie viel billiger, kann sich jeder selber
ausrechnen — wenn wenigstens die Leiter von Spielqruppen die
Möglichkeit und Gelegenheit hätten, die nötigsten Kenntnisse sich

irgendwo zu erwerben. In eigenen Kursen wird heute nicht nur
Handweberei wieder gelernt oder das rechte Singen von

Volksliedern, heute gibt es auch fast alljährlich in der Schweiz Laienspielkurse,

die allen Spielfreudigen das rechte Spielen zeigen wollen.
Hier können wir von Spiel nur sprechen. An den Kursen wird
gespielt und so in der Praxis gezeigt, worauf es ankommt.

Dr. Oskar Eberle, Luzern.

76


	Rechtfertigung des Laienspiels

