
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 6 (1934)

Artikel: Die Theaterfrage der Schweiz, geschichtlich beleuchtet

Autor: Greyerz, O. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Theaterfrage der Schweiz,
geschichtlich beleuchtet

Die Schweiz hat ihre besondere Theaterfrage. Diese Frage
laufef: Wie kommen wir zu einem eigenen Theater? zu einem
Theater, das nicht bloss uns gehört und in unserm Dienste steht,
sondern das im geistigen Sinne unser eigen ist, unsern Zuständen,
Bedürfnissen, Anschauungen und höheren Wunschbildern
entspricht und, soviel wie möglich, unser eigenes Werk ist?

Die Frage ist etwas mehr als hundert Jahre alt. Sie ist zu einer
Zeit aufgeworfen worden, als über der zertrümmerten alten
Ständeherrlichkeit die Zukunffsahnung eines einheitlichen Bundesstaates

aufging. Da träumte man von einer schweizerischen Hochschule,
einem Nationalmuseum, einer Nationalbühne. Man meinte damit ein
Theater, «welches allein oder meistens aus schweizerischen Künstlern

errichtet wird, besonders nur nazionale Schauspiele
aufführt, d. h. solche, welche aus der Geschichte unsres Vaterlandes

gezogen oder für die Schweizer überhaupt passend und nützlich
sind». Man hoffte, dass ein solches Theater «ein wohltätiges Mittel
in den Händen des Staates würde, Gemeinsinn, Vaterlandsliebe,
ächten schweizerischen Nazionalgeist und Heldenmut zu ernähren
und zu begünstigen». Aus Bern zuerst, dann auch aus Lausanne
liess sich dieser Ruf nach einem Nationaltheater vernehmen, an
beiden Orfen ohne Erfolg. Drei Jahre darauf, in dem bekannten
«Luzerner Komödienstreit» von 1799, kam das Wort Nationaltheater
auch im helvetischen Grossen Rat zu Luzern aufs Tapef. Es handelte
sich um die Frage, ob dem Theaterdirektor Ferdinand Illinger die
Erlaubnis zu Theatervorstellungen in Luzern zu erteilen sei. Auf den

Anfrag des Tessiner Abgeordneten G. A. Maracci wurde beschlossen,

nicht bloss das Gesuch Illingers abzuweisen, sondern das Verbot

öffentlicher Aufführungen auf die ganze Republik auszudehnen.
Die Begründung fand besonders in dem Abgeordneten Joh. Rudolf
Suter von Zofingen ') einen feurigen Vertreter. Im Angesicht des

') Es war nicht irgend «ein gewisser Suter», sondern einer der namhaftesten

Patrioten im helvetischen Grossen Rat. 1766 geboren, studierte er
zuerst unter Heyne in Göttingen, wo er 1785 den Dr. phil. erwarb, ging dann

zur Naturwissenschaft und Medizin über, trieb Anatomie unter Sömmering in

Mainz, wo er auch mit dem politisch geistesverwandten Georg Forster ver-

6



allgemeinen Elends und des drohenden Bürgerkrieges, meinte
er, widerstrebe es «der Sittlichkeit des gegenwärtigen Zustandes
und der Zartheit der Gefühle», sich an Lustspielen zu ergötzen.
Die Nützlichkeit der Schauspiele im allgemeinen wolle er nicht
bestreiten. «Hätten wir ein Nationaltheater, fährt er fort, durch welches
der Charakter unsres Volkes könnte gebildet werden; liesse es sich

vermuten, dass diejenigen Bürger, welche am meisten einer Kultur
bedürfen, dieses Theater besuchen würden, so möchte die Sache
noch angehen» usw.

Zum Begriff Nafionaltheater gehörte also schon damals, als
das Wort bei uns aufkam, ein Dreifaches: einheimische
Bühnenkünstler, Stücke, die für uns passen und die geeignet sind, den
Volkscharakter zu bilden — wesentliche Eigenschaffen, die wir
heute wieder von einem wirklich schweizerischen Theater fordern
möchfen.

Die Nationalbühne, diese Fata morgana der Helvetik, löste sich

in Dunst auf; dafür gab es nun französisches Theater von ausländischen

Truppen in Zürich und Bern und allmählig auch stehende
deutsche Theater, so deutsch wie in irgend einer Provinzstadt
Deutschlands. Die dramatische Kunst, wie sie an diesen Berufs- und
Geschäftstheatern gepflegt wurde, hatte keine Wurzeln in unserm
Volksleben. Bürger Und Schauspieler standen einander fremd
gegenüber. Das Verhältnis beider war das der «gegenseitigen
Verachtung». So kennzeichnete es in Zürich Richard Wagner, der sich
damals mit unsern Theaterverhältnissen befassfe und Vorschläge
zur Umgestaltung derselben in einer Flugschrift (Ein Theater in

Zürich, 1851) veröffentlichte. Das kommende Theater, das ihm
vorschwebte, sollte «ein unserem Geiste, unseren Kräften und unserer
Eigentümlichkeit entsprechendes öffentliches Kunstinstitut sein, das

unsere Kunsfschöpfungen nicht nur zutage fördere, sondern durch
Darbietung der Möglichkeit dieser Förderung überhaupt erst
dramatisches Kunstschaffen in uns anrege». Auch er verlangt «originale,

kehrte und mit Joh. v. Müller Freundschaff pflegte, bis er, als Lobredner der
franz. Revolution, Mainz verlassen mussfe. 1794 in Göftingen zum Dr. med.

promoviert, praktizierte er als Arzt in Zotingen, trat 1798 in den helvetischen
Grossen Rat, als dessen Präsident er unter anderm die Abschaffung der Folter
in der ganzen Republik durchsetzte. Nach Bern übergesiedelt, nahm er die
ärztliche Praxis wieder auf, vollendete seine «Flora Helvetica» und trieb gleichzeitig

antiquarische Studien. 1820—27 war er Professor für griechische Sprache
und Literatur an der Berner Akademie (s. R. Wolf, Biographien 4, 355, und
Fr- Haag, Die hohen Schulen zu Bern, 199 f.).

7



auf schweizerischem Boden gewachsene» Bühnenwerke und einen
einheimischen, aus der bürgerlichen Gesellschaft sich allmählig
erneuernden Schauspielerstand. Die Grundlagen und Ansätze zu
einer solchen Kunstfäfigkeif aus eigenen Kräften sieht er in der
turnerischen Ausbildung der Jugend, in den Leistungen der
Gesangvereine, in der allgemeinen Freude an Festzügen und dem
altüberlieferten Volksschauspiel. — Wichtig für die neue Auffassung
des Theaters ist Wagners Erkenntnis von dem inneren Zusammenhang

zwischen Bühne und dramatischem Schaffen: erst das
bodenständige Theater wird eine bodenständige dramafische Dichtung
ins Leben rufen.

Wenige Jahre nach Wagner griff ein anderer Ausländer, der
Wiener Literat Ludwig Eckardt, die Theaterfrage wieder auf. In

Bern, wo er von 1850—60 als Dozent über schöne Literatur las

und an der Spitze eines literarischen Vereins eine Zeitschrift, «Die
Schweiz», herausgab, begeisterte er einen kleinen Kreis von
Anhängern für die Idee eines schweizerischen Nationalfheaters. Wie
andere Neuschweizer etwa auch, vergriff er sich im Ton seiner

Werbung, indem er von «unserem Volk» und «unserer Freiheit»
schwärmte und z. B. begeistert ausrief: «Lasst uns wieder Volks-
poefen werden! Lasst uns sinken an das jung gebliebene und

entgegenklopfende Herz des Volkes!» Man kann sich denken, wie
das einem Gottfried Keller auf die Nerven ging. Es wurde denn
auch nichts aus der verstiegenen Ankündigung. Gerechterweise
muss immerhin anerkannt werden, dass Eckardts sorgfältig
ausgearbeiteter Entwurf auch gute Gedanken enthielt, so den, dass diese
Landesbühne «nationale Geschichte und echtes Volksleben» zur
Darstellung bringen und «eine Schule heimischer Dichter und

Schauspieler» werden solle, wobei auch die Mundart im

Volksschauspiel zur Geltung kommen könne; dass das Nationaltheater

von seinem Stammsitz Bern aus alle Teile wenigstens der deutschen
Schweiz bereisen und zur Verschönerung eidgenössischer Volksfeste

beitragen solle u. a. m. Von einem schweizerischen
Schauspielerstand ist zwar nicht die Rede; wohl aber von einer mit dem
Theater zu verbindenden Theaterschule für angehende Schauspieler,
Bühnendichter, Opernkomponisten und Dekorateure. 2)

2) Ausführliches über R. Wagners und L. Eckarts Pläne findet man in Max

Zollingers Studie «Eine Schweiz. Nationalbühne?» (Aarau, 1909) und dem Buche
Paul Langs «Bühne und Drama der deutschen Schweiz» (Zürich, 1924).

8



Angeregt durch Richard Wagners und wohl auch Eckardts
Zukunftsbilder ging man nun auch auf schweizerischer Seite daran,
den Zustand unserer dramatischen Kunst zu überdenken und sich

zu fragen, was eigentlich werden solle. Von den Stadttheatern
konnte man keine Antwort erwarten; denen war der «status quo»
gerade recht. Bei einer Theaterreform in nationalem Geiste konnten
sie nur verlieren. Darum besann man sich auf die Geschichte und
die eigene Erfahrung. Die Geschichte des schweizerischen Bühnenwesens

aber lehrte, dass wir vormals, im 16. Jahrhundert, eine
Blütezeit selbständiger dramatischer Volkskunst gehabt haben. Es

war eine Theaterkunst gewesen, in welcher die drei Erfordernisse
eines gedeihlichen Bühnenwesens eine wirkliche Einheit bildeten:
Dichter, Spieler und Zuschauer, denn sie gehörten alle zu ein und
demselben Volke, verbunden durch Glauben, Sitte und Geschichte.
Sie verehrten die gleichen Heiligen, die gleichen Helden, die
gleiche Vaterlandsidee. Damals war es möglich, ja selbstverständlich,

nicht nur Gegenstände gemeinsamen Glaubens auf die
Bühne zu bringen, sondern Tagesgeschichte und Tagesfragen, und

oft, in Zeiten heftiger Parteiung, wurde die Szene zum Tribunal.
Auch eine Sprachentrage gab es damals auf der Bühne nicht: die
oberdeutsche Schriftsprache, mundartlich ausgesprochen und
gespickt mit schweizerdeutschen Wörtern, war die gegebene Sprachform

und allen verständlich. Warum blieb es nicht so? Weil jene
glückliche Einheit nicht fortdauerte, als die Glaubensspaltung und
die Sprachspaltung ihre verhängnisvollen Früchte zeitigten.

Die Glaubensspaltung: denn sie hatte zur Folge, dass Alt- und

Neugläubige auch in der dramatischen Kunst getrennte Wege
gingen. Die Reformierten, denen es auf Befestigung des Glaubens
durch Belehrung aus der Bibel ankam, pflegten besonders das

biblische Schauspiel und das papstfeindliche Tendenzstück; die
Katholiken, denen es mehr auf Verherrlichung der Kirche ankam,

verlegten sich auf christliche Helden- und Heiligenspiele und führten,

unter der Leitung des Jesuitenordens, den ganzen Pomp einer
landfremden Barockkunst auf der Bühne ein. Hüben und drüben
lag die Bühnendichtung vorwiegend in den Händen der
Geistlichen, war zum grossen Teil lateinische Schuldichtung mit lehrhaftem

Zweck. Namentlich dem Jesuitentheater gegenüber wurde
wiederholt die Klage lauf, dass man sein Latein nicht verstehe.

Die Sprachspaltung: die Luthersprache drängt sich auf und
tritt in Gegensatz und Wettkampf mit dem Schweizerdeutsch. Der

9



bücherlesende und zumal der bücherschreibende Gebildete trennt
sich durch seine Sprache vom ungebildeten Volk. Aber er selber ist
gespalten in seinem Sprachgetühl. Mit der alten sprachlichen
Einheit der Nation, wie mit der politischen und geistigen
überhaupt, ist es vorbei. Kein Wunder, dass in der Uebergangszeit
von 1600 bis 1750 kein Werk von sprachlich schweizerischem
Gepräge entsteht. Für das volkstümliche, vaterländische Schauspiel

ist es tast eine tote Zeit. Die Bühnenkunst und -dichtung
ist ein Vorrecht der Schulen und Gelehrten geworden. Das Volk
hat das Vertrauen in seine Kunst verloren und damit die Kunst
selbst. Das meiste, was im 18. Jahrhundert Dramatisches gedichtet
wird, namentlich auf protestantischer Seite, von Bodmer
angefangen bis zu Ambühl, Maurer und den beiden Hottinger,
wohlgemeinte vaterländische Dichtung, ist Literatur geblieben, nicht
einmal vielgelesene.

Und was dem Volkstheater vollends das Grab schaufelte: seit
1600 rücken fremde Komödiantentruppen ein, zuerst ungern
geduldet, dann immer anstandsloser, wandernde Schauspielgesellschaften

aus Deutschland, England und Frankreich, Opern-, Ballett-
und Schauspielgesellschaffen aus Frankreich und Italien. Die
berufsmässige Kunst, obgleich landfremd und nur von der städtischen
Gesellschaff geschätzt, verscheucht die Liebhaberkunst der Bürger,
ähnlich wie heute die Schallplatten- und Radio-Musik die Hausmusik

verscheucht. Damit war das Schicksal der nationalen Bühnenkunst

besiegelt. Die alte volkstümliche Ueberlieferung war zerrissen.
Was die schweizerischen Dichter an Dramen hervorbrachten, ob
wertvoll oder nicht, war von den Stadttheatern ausgeschlossen und
im besten Fall auf bescheidene Liebhaber-, besonders
Schulaufführungen angewiesen. Als in der Zeit der Helvefik das Nationalgefühl

sich ermannte und, wie wir gesehen, ernste Staatsmänner
und Gelehrte die Notwendigkeif einer «schweizerischen Nationalbühne»

erklärten, war es zu spät: die Fühlung zwischen Dichter,
Theater und Volk war verloren gegangen, die städtische Theaterkunst

ein Luxusvergnügen der höheren Gesellschaft, ein Geschäft
ausländischer Gewinnsucher geworden.

Dann und wann regte sich etwas vom alten Spielgeist,
blitzte etwas auf von genialer Kraft, wie zum Beispiel in
Jakob Stutz, als er seinen «Brand von Uster» (1836) schrieb
und es darin unternahm — ohne jedes Vorbild oder Beispiel —
ein Volkserlebnis von eingreifendster Wirkung mit naturalistischer

10



Treue, darum ganz in Mundart, zu dramatisieren. Aber was wollte
so ein armer Landschullehrer mit einer dramatischen Dichtung
anfangen, die allem Herkommen widersprach und die, schon der
Mundart wegen, auf keinem Stadttheater hätte gespielt werden
können! War doch den vaterländischen Jambendramen das Theater
auch verschlossen, all den Teil-, Winkelried-, Bubenberg-,
Waldmann-, Burgunder- und Franzosenzeit-Dramen, unter denen manches
unverdient in frühe Vergessenheit sank. Dabei war es nicht etwa
das Vaterländische, was diese Dramen von der öffentlichen Bühne
ausschloss, indem, wie man sich denken könnte, die Schauspieler
ihre Unzulänglichkeit gefühlt hätten; denn einem «Struensee» von
Carl Morell ging es nicht besser als einer Bornhauserschen «Gemma
von Arth» und ob Carl Ludwig Wurstemberger eine «Schlacht bei
Sempach» oder einen «Germanikus», Arnold v. Salis einen «Georg
Jenatsch» oder einen «Grifone», Jos. Viktor Widmann einen «Orge-
torix» oder eine «Oenone» und «Iphigenie» schrieb — das blieb
sich gleich: sie wurden eben nicht aufgeführt.

Die Geschichte lehrt etwas Trauriges und etwas Tröstliches.

Traurig ist die Gewissheit, dass jene Blüte der schweizerischen
Theaterkunst des 16. Jahrhunderts unwiederbringlich dahin ist; tröstlich

die Erkenntnis, dafj die Voraussetzungen für einen neuen
Aufstieg dieselben sind wie damals: das Theater muss eine Schöpfung
unsrer eigenen Kraft werden, muss unsern Bedürfnissen dienen,
unserm Geist entsprechen. Dass das nur allmählig geschehen kann
und wir die Kulturgemeinschaft mit den grossen Nachbarländern
dabei nicht verleugnen und vernachlässigen dürfen, ist klar. Wir
haben unsre Bildung nicht allein aus uns selbst und können uns
immer weniger selbst genügen.

Neben der Geschichte die eigene Erfahrung. Der grosse
Aufschwung, den das vaterländische Festspiel seit der Sempacherfeier
von 1886 genommen, hat uns die Erkenntnis gebracht, dass hier
eine lebenskräftige Form dramatischer Volkskunst vorhanden ist.

Wesentlich an unsern Festspielen ist, dass sie vom Volke selbst
und ohne Spielgelder aufgeführt werden; dass sie Bestandteil
eines vaterländischen Festes und vaterländischen Inhalts sind. Diese

Verbindung mit einem vaterländischen Fest- oder Gedenktag tritt in
scharfen Gegensatz zu den täglichen (viel zu häufigen)
Stadttheateraufführungen, die nur zur Seltenheit einen Gedenktag zu feiern
bestimmt sind. Wie unsre Festspiele waren ja auch die alten Weih-
nachts-, Passions- und Osterspiele, die Fastnachtsumzüge, -spiele

11



und Moosfahrten an bestimmte Zeiten gebunden und bekamen von
daher Sinn und Bedeutung. Das überlieferungstreue, bodenständige
Volk hat noch einen Rest von Gefühl für den ursprünglichen
festlichen Charakter des Bühnenspiels.

Eine andere Erfahrung der letzten Jahrzehnte, die uns zur
Wegleitung dienen kann, ist das Ueberhandnehmen der Mundartstücke
auf der Liebhaberbühne. Es liegt darin nicht nur eine gesteigerte
Wertschätzung der Mundart und ein kräftigeres Gefühl für nationale
Eigenart ausgesprochen, sondern ein ungewolltes Bekenntnis der
Tatsache, dass ein grosser Teil der Theaterbesucher, und gar nicht
blofj die unterste Schicht, Mühe hat, die vorherrschend norddeutsche

Aussprache der Berufsschauspieler zu verstehen, und erst dem
mundartlichen Dialog, zumal bei der üblichen unverquetschten
Artikulation, mühelos und mit vollem Verständnis aller sprachlichen
Feinheiten zu folgen vermag. Ein schweizerisches Theater ohne
Mundartspiele beraubt sich des sichersten Mittels, auf die Massen
einzuwirken.

Doch liegt es nicht an der Mundart allein. Das beweist die
wachsende Teilnahme am geistlichen und weltlichen «Laienspiel»,
bei welchem die gemeindeutsche und selbst die altertümelnde
Sprachform dem Verständnis nicht hinderlich scheint. Ich glaube,
es sei mehr ein Unterschied des Stils und des Vortrags, was das

«Laienspiel» verständlicher macht: die Einfachheit der Satz- und
Versbildung, die besonders durch den beliebten Paarreim bedingt
ist. Nichts ist unserm Volke schwerer verständlich, als eine naturalistisch

wiedergegebene Salonkonversation in salopp-flüchtiger
Aussprache. Was aber den sogenannten Laienspielen, in denen alte
Volkskunst des 16. Jahrhunderts sich fortsetzt und erneuert, die
besondere Gunst der heutigen Jugend (auch bei uns) verschafft, ist

der sinnvolle und fassbare Inhalt. Das Menschenleben, in kurzen
Ausschnitten auf einfachste Formel gebracht, wird wieder in das

Licht einer göttlichen Wahrheit oder menschlichen Weisheit
gestellt. So wird die Dichtung zum Bekenntnis; und so wirbt der
Dichter um Gemeinschaft. Die dramatischen Vertreter der modernen
Sachlichkeit haben das verlernt; das ironische Lächeln mit dem
sie ihre dramatischen Probleme ungelöst ausgehn lassen, wirkt
zersetzend statt verbindend. Kunst nach dem Herzen des Volkes muss

gemeinschaftbildende Kraft haben.

Was die Geschichte unsrer Theaterkunst und die Erfahrung
der letzten Jahrzehnte uns lehren, sollte Grundlage und Ausgangs-

12



punkf unsrer Theaterreform bilden. Von diesem Gedanken lässt
sich die vor sechs Jahren gegründete Gesellschaft für schweizerische

Theaterkultur leiten. Ihre Reformbestrebungen stützen sich auf
einen soliden Unterbau wissenschaftlicher Arbeiten, teils älterer
von Jak. Bächtold und Rennward Brandstetter, teils jüngerer von
Joseph Ehret, J. H. Hess, Rafael Häne und Oskar Eberle. Der Weg,
den sie einschlägt, ist umständlich, aber sicher; er führt zum Aufbau

eines schweizerischen Theaters nach dem Willen und aus den
Kräften der Nation, wie sie sich in der Vergangenheit als fruchtbar
und beharrlich erwiesen haben. Darum fordert die Gesellschaft
keine «Nationalbühne» aus Bundes- und Volksmitteln, sondern
sucht die führenden Kreise für eine dem nationalen Gedanken
dienende Theaterreform zu gewinnen. Sie sieht die grösste Schwierigkeit

nicht in der Geldfrage, sondern in der Notwendigkeit einer
neuen Einstellung zur Theaterkunsf überhaupt.

Schwer zu erschüttern ist das Vorurteil einer jahrhundertlangen
Gewohnheit. «Das Theater war immer in den Händen von Ausländern»,

heissf es dann; «das wird noch lange so bleiben». Wer aber
die Geschichte unsres Theaterwesens kennt, weiss, dass erst durch
die Ausländerherrschaft auf diesem Kunstgebiet die einheimischen
schöpferischen Kräfte lahmgelegt worden und unsre Stadttheater
zu Provinztheatern herabgesunken sind. Vor allem müssten unsre
Sfadtbehörden und die Verwaltungsräte unsrer städtischen Theater

von dem Willen geleitet sein, die Pflege dieser Kunst in den
Dienst unsres Volkes zu stellen, sie nicht einfach nach
ausländischem Muster und nach geschäftlichem Vorteil zu betreiben,
sondern nach dem Bedürfnis unserer Volksbildung. Dass die
ausländischen Bühnenkünstler und Spielleiter möglichst, d. h. nach

Massgabe der vorhandenen Kräfte, durch einheimische ersetzt
werden sollten, versteht sich von selbst; aber durchgeführt wird das

erst, wenn der Direktor von dieser Absicht erfüllt ist, und das kann

man vom Ausländer nicht erwarten. Es genügt aber nicht, dass der
Direktor ein Schweizer sei; er muss in diesem Punkte schweizerisch
fühlen und denken. Er muss auch gewillt und befähigt sein, gute
schweizerische Stücke in ihrer Eigenart zu erkennen und in der

Aufstellung des Spielplans dem Geschmack und der Denkart unsrer
Bevölkerung Rechnung tragen. Es müsste auch etwas von einem
Erzieher in ihm stecken, damit er wenigstens den Versuch wagte
und darin nicht müde würde, das Publikum an höhere Kunst zu
gewöhnen und dafür zu gewinnen. Mit einem Wort: von oben

13



herab, von den leitenden Personen und Aemtern müsste der Wille
zu einer nationalen Theaterreform sich kundtun. Es müsste ihr
Bestreben sein, das Theater aus den durch Tradition erstarrten Formen
ausländischer Herkunft zu befreien, das gesunde Verlangen des
Volkes nach einer seinem Wesen entsprechenden Theaferkunst
zu verstehen und den schöpferischen Kräften, die sich ziel- und

hoffnungslos vergeuden und zersplittern, ein Feld fruchtbarer
Wirksamkeit zu eröffnen. Dazu könnten, wenn sie ihrer höheren
Aufgabe bewussf wären, die städtischen Theatervereine und -gemeinden

beitragen. Sind sie doch dazu da, zwischen Volk und Theaterleitung

zu vermitteln. Es bedarf ja nur eines vorurteilslosen Auges,
um den unbefriedigenden Zustand, den unvereinbaren Gegensatz
in unserm heutigen Theaferwesen zu erkennen: hier ein prunkvolles
Stadttheater mit sozial abgestuften Rängen und Logen — dort ein
freier Rasenplatz oder eine luftige Halle mit buntgemischtem Volk;
hie; ein Sitten- oder Unsittenstück aus deutscher Grofjsfadt, von
Landfremden in ungewohnter Sprache nur halbverständlich dargestellt

— dort, zur Feier eines vaterländischen Tages, ein Stück

Landesgeschichte oder Volksleben, durch Menschen vom eignen
Fleisch und Blut verkörpert, durch Sprache, Gehaben und Gemütsart

allen heimatlich vertraut; hier ein Kunstinstitut für belesene
Literaten und ästhetische Geniesser, die das Neuste aus Wien,
Berlin, Paris und London, vielleicht auch aus Tokio, gesehn haben
müssen — dort, in irgend einem Heimatschutztheater eine dicht
gedrängte Zuhörerschaft von gebildeten und ungebildeten
Bürgersleuten, die am Allerbekanntesten: ihrem eigenen Gegenwartsleben

sich ergötzen und endlich einmal die Sprache auf den Brettern

hören, in welcher sich ihr Freud und Leid tatsächlich abspielt.
Diese Gegensätze sind aus unsrer Geschichte und Bildung

erklärlich und voll begründet. Sie kommen auch in andern
Kulturländern vor, obgleich wohl nirgends so stark ausgeprägt wie bei uns.

Auch denkt wohl kein Vernünftiger, sie aus der Welt zu schatten,
etwa gar durch ein allumfassendes «Nationaltheater». Allein nicht
nachdrücklich genug kann man die Pflicht betonen, die uns aus
der Erkenntnis dieser Zustände erwächst. Denn wir sind eine
Demokratie; und in einer echten Demokratie löst man die Theaterfrage

nicht nach dem Geschmack und Bedürfnis einer bevorzugten
Klasse, um nur diese zu befriedigen. Man fasst das grosse Ganze
ins Auge, die geistige Bildung des Volkes; und diese muss ihren
festen Grund im Nationalcharakter und Nationalbewussfsein haben.

Prof. Dr. O. von Greyerz, Bern.

14


	Die Theaterfrage der Schweiz, geschichtlich beleuchtet

