
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 5 (1932-1933)

Heft: 2: Weihnachtsfeier

Artikel: Spiel von der Kindheit Christi

Autor: Eberle, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Still senken sich ihre struppigen Häupter und beten an. —
Und wiederum erschallt der feierliche Marsch der heiligen
Drei Könige aus der Ferne. Sie haben inzwischen den
Weg zur Krippe auch gefunden und der Stern steht über dem
Stalle still. Auch sie bringen dem Kind ihre Gaben. König Kaspar
schwingt den Kessel mit Weihrauch und süss zieht es durch den
Stall und über den Platz hin. Auch sie grüssen das Kind, legen
Mantel, Szepter und Krön' in Demut nieder an seinem Thron
und beten an. Alles einigt sich zum lebendigen Krippenbild. Da
tritt der Sternsinger herfür und ruft Erde, Meer und Sterne zur
Stille auf vor diesem Wunder.

Nichts rührt sich. Nur ganz weit weg hörte man einen
Pferdeschlitten auf der Landstrasse heimwärts klingeln und das Zicklein

knäpperte dem heiligen Sankt Joseph still vergnügt am
Mantelende.

Zum letztenmal stimmen Geige und Laute an, und junge
Kehlen singen leise:

Lasst uns das Kindlein wiegen,
Das Herz zum Kripplein biegen,
Mit Freuden und mit Singen,

derweilen der Sternsinger das Tor schliesst.
Emst Laur, Zürich.

Spiel von der Kindheit Christi
In einer Abschrift aus dem 14. Jahrhundert hat es sich in

St. Gallen erhalten. Das Spiel, älter als die Eidgenossenschaft,
ist um 1250 in Muri entstanden. Ausdrucksart und Form sind
höfisch, so wird die Reise der Drei Könige zu einer ritterlichen
Fahrt. Hans Reinhart hat den mittelhochdeutschen Text in die
nah verwandte schweizerische Mundart übertragen.

Das ganze Spiel besteht in einer Reihe streng gebauter
einfacher Gespräche. Würde und sakrale Feierlichkeit atmen die
Verse. Das also wäre die denkbar beste Grundlage für ein
liturgisches Weihnachtsspiel in kirchlichem Raum. Karl Tügge hat
das wohl auch gefühlt, als er manches aus diesem alten Text in
sein Krippenspiel1) herübernahm. Und im Hinblick gerade auf
diesen Text hat Rudolf Mirbt für den wahren Laienspieler das

') Münchner Laienspiele, Heft 63.

39



Recht verlangt, im kirchlichen Raum spielen zu dürfen. „Wenn
doch einmal von kirchlicher Seite die »Gleichberechtigung' der
Gemeinde im Glauben nicht nur anerkannt, sondern verwirklicht
werden wollte."

Häns Reinharts Fassung des St. Galler Weihnachtsspiels ist
schon oft aufgeführt worden, in Zürich versuchte man es mit der
Kopie mittelalterlicher Gestik und Kostümierung, in St. Gallen
sollten drei gotische Bögen historische Umwelt aus der
Entstehungszeit andeuten. Und Robert Blum schrieb dazu auf Grund
alter Melodien eine modern klingende Musik. Als die Bekrönungs-
bruderschaft — diese älteste religiöse Spielgemeinde der Schweiz,
die seit 1470 in Luzern geistliche Aufführungen veranstaltet —
zu diesem ältesten Weihnachtsspiel nicht nur der Schweiz,
sondern des gesamten deutschen Sprachbereichs griff, da war es für
sie nicht nur ein unentwegtes Bekenntnis zur lebendigen Ueber-
lieferung, die Art der Darstellung Hess sich nicht vom historischen

Requisit, sondern von der heute wie einst gleich lebendigen
Form der Liturgie leiten. Man spielte im Stadttheater. Das war
ein Fehler. Man soll sakrale Spiele nicht ins Haus der Mimen
hineinstellen. In eine abendliche Kirche hinein hätte es gehört
und vor eine gläubige Gemeinde oder wenigstens mitten in. die
Weihnachtsfeier einer Pfarrei.

Das Spiel beginnt. Musik setzt ein. Alte Weihnachtsmelodien
steigen leise empor, von einem kleinen Orchester gespielt. Ein Rah=

men wird sichtbar — gold-rot-blau — in der Manessischen
Liederhandschrift hatten wir ihn gesehen und nun hielt er das Spiel
mit seinen elf Bildern zusammen. Auf dem roten Zwischenvorhang

wird das Zeichen der Bekrönungsbruderschaft. sichtbar,
ineinandergeschlungen Königs- und Dornenkrone des Herrn.
Im unendlichen Raum stehen die Propheten auf einer Treppe,
im Kreis. Musizierende Engel sitzen rechts und links. Wenn das

Glockenspiel tönt, dreht sich der Kreis der Propheten. Einer
tritt unter das goldene Portal in den Lichtstrahl hinein, und
verkündet seine Voraussage des Erlösers. Jeder in einer andern

Haltung und Gebärde, die sich verändert im Sprechen und zur
Anfangshaltung zurückkehrt, wenn er in den Kreis zurücktritt,
der sich langsam weiter dreht und den nächsten ins Licht rückt.
Dieses grossartige Prophetenvorspiel ist vielleicht die einprägsamste

Szene. Die Mundart wirkt keineswegs verflachend, im
Gegenteil, unendlich viel wuchtiger als die abgegriffenere und
farblosere Schriftsprache (Bild 1).

40



Bild 1. Propheten-Vorspiel

Die Verlobung des heiligen Paares im Tempel. Ockergelber
Vorhang, rechts der siebenlichtrige Leuchter (der gleiche, der
im letzten Bild in die Mitte gerückt ist). Der Leuchter ist etwa
3 m hoch; über einem Kreis (als Sinnbild der Ewigkeit) ruht das
Dreieck (Sinnbild der Dreifaltigkeit) und darauf stehen die Kerzen,

die noch nicht angezündet sind. Zwei Stufen laufen über die

ganze Bühnenbreite und der Fussboden ist mit einem roten Teppich

belegt, die Feierlichkeit dieser sakralen Handlung andeutend.

Maria, die Unbefleckte ganz in Weiss, Josef tritt in der
geistigsten Farbe, also in Blau, auf. Melodien alter Weihnachtslieder

führen von einem zum andern Bilde hinüber.
Verkündigung. Schwarzer Vorhang. Mitten im kaum

erleuchteten Raum kniet Maria auf einem Gebetsteppich. Rechts
steht, mannshoch, eine Vase auf dem Boden, darin eine
geschlossene Lilie, nicht nur das Zeichen der Reinheit, sondern vor
allem der Dreieinigkeit (Frankreichs Könige hatten die Lilie im
Wappen, um damit ihr Gottesgnadentum anzudeuten. Der Ver-
kündigungsengel trägt die Lilie in der Hand, weil er den Gruss
der Dreieinigkeit an Maria bringt). Gabriel tritt aus dem schwarzen

Vorhang, ein Lichtstrahl fällt auf ihn.

41



Begegnung mit Elisabeth. Nach der Nacht der Verkündigung
folgt der leuchtende Tag der Gewissheit, dass der Erlöser nahe
ist. Strahlend blau ausgeleuchteter Rundhorizont. Rechts oben
sieht man drei riesige Aehren, die sich, schwer vor Frucht, zur
Erde neigen. Hinter den Aehren hervor tritt Maria Elisabeth
entgegen, die links unten auf einer Steinbank wartend sass. Auf der
Treppe begegnen sich die Frauen. Merkwürdig warm und innig
erblüht Elisabeths Lobpreis Marias in der Mundart.

Josephs Argwohn. Nach der taghellen Szene wieder die
dunkle Nacht. Schwarzer Vorhang. Links Josef, den Kopf schwer
in die Hände vergraben. Rechts oben die Vase, in der die aufgeblühte

Lilie steht. Beschwichtigend und klärend tritt der Engel
zwischen Joseph und Vase auf.

Maria im Dornwald: Hans Reinhart hat diese Szene hinzugefügt,

im ursprünglichen Teixt steht sie nicht. Das Lied erklingt.
Maria schreitet hinter dem in grossen Linien angedeuteten Dornwald

hervor in den Raum hinein. Der Horizont flimmert graugelb.

Dann löst sich daraus langsam eine riesige Rose heraus,
die den ganzen Raum erfüllt und überstrahlt. Maria, die in einem
dunklen Mantel aus den Dornen heraustrat, wendet sich
erschrocken und verstehend um. Der dunkle Mantel fällt von ihr
ab. Blütenweiss steht sie vor dem Wunder, vor dem dornigen
Schmerz und dem süssen Wunder der Geburt des Erlösers, die
hier sinnbildlich vorgedeutet ist.

Herbergsuche. Auch diese Szene hat Reinhart hinzugefügt,
Sie bricht die sakrale Haltung des strengen Spiels durch den

bürgerlich lauten Ton des keifenden Wirtes. Sie müsste inskünftig

fortbleiben, weil sie, auch bei sorgfältiger Einfügung,
stilistisch stört.

Verkündigung an die Hirten. Ein glühender Halbkreis steht
auf der Bühne; er bedeutet die Welt, — und auch noch das Feuer,
um das die Hirten sich wärmend sitzen —. Dann treten Engel aus

der Dunkelheit, Gabriel steht auf der Weltkugel im hellsten
Strahl, um der ganzen Menschheit den Erlöser zu künden,
Sprechchorartig, aber in einfachem Rezitationston der Liturgie,
mit ein paar Klängen leise untermalt, künden die Engel die

grosse Freude. Nun steigt das Weihnachtsspiel aus den kleinen
Einzelszenen zu Zweien zu personenreichen buntbewegten
Bildern an.

42



Bild 2. Die Könige und Schriftgelehrten vor Herodes

Vor Herodes. Goldgelb, in der Farbe der Könige, ist der
Rundhorizont ausgeleuchtet. Unter einem rot-weissen Baldachin
kauert der Orientale Herodes, das Szepter in der Hand, den
Turban auf dem Haupt; denn die königliche Krone schwebt stark
vergrössert über dem Baldachin. Die Könige sieht man mit ihren
Dienern am Horizont entlang rund um die Bühne schreiten. Dann
treten sie, von Musik begleitet, auf. Die Mohren-Krieger wechseln

ihre Plätze. Von links nähern sich später die Schriftgelehrten.
Das höfische Zeremoniell wird in allen Gesten der Spieler

hier sichtbar (Bild 2). Nach dieser farbensprühenden königlichen
Szene wird in tiefster Armut, in einem nur angedeuteten Stall,

die Krippe sichtbar. Die Hirten kommen scheu, dann die

Könige mit ihren Dienern und Geschenken. Tiefblauer
Nachthimmel und nur ein mächtig vergrösserter Stern, der die Krippe
erleuchtet. Wenn die Hirten fortgehen, bleibt, immer noch in
das Wunder des neugeborenen Erlösers versunken, ein kleiner
Bub zurück. Er sieht, wie die Könige Geschenke darbringen und
legt sein Spielzeug, den kleinen Elephanten, dem Heiland an die

Krippe. Der Engel tritt den abziehenden Königen entgegen
(Bild 3).

43



Darstellung im Tempel. Liturgisch Ende der Weihnachtszeit,

also — auch das Ende des sakralen Spiels. Der sieben-

lichtrige Leuchter ist in die Mitte gerückt. Joseph und Maria
bringen das Kind und legen es Simeon in den Arm. Sechs Lichter
brennen; die Zeit ist erfüllt, Simeon entzündet das siebente

(Bild 4). Es wird langsam dunkel. Am Anfang stand das

Versprechen, die Verlobung im Tempel, am Ende die Erfüllung, der
Kreis ist geschlossen. Nun brennen nur noch die sieben Kerzen.
Ein Weihnachtslied der ganzen Gemeinde erfüllt den Raum.
Dann schliesst sich der rote Vorhang mit der Dornen- und Königskrone

der Bekrönungsbruderschaft und endlich der letzte
Vorhang.2)

Oskar Eberle.

Weihnacht in der Anstalt
Als Leiter einer Heil- und Pflegeanstalt soll ich etwas über

die Gestaltung eines Weihnachtsprogrammes schreiben, um da=

mit vielleicht eine Anregung zu vermitteln.
Das ist eine sehr schwere Aufgabe, denn die Anstaltsfeiern

sind sehr persönlich auf die Anstalt, den Anstaltsleiter und die

zur Verfügung stehenden Mittel eingestellt.
Ich kann darum eigentlich nur davon berichten, wie wir in

unserer Anstalt Weihnachten feiern und das geschieht auf
zweierlei Weise.

Zunächst tragen wir am Heiligen Abend die feierliche
Stimmung durchs ganze Haus. Wenn es zu dunkeln anfängt, wandert
man mit einem kleinen, brennenden Weihnachtsbäumchen von
Stube zu Stube, überall, wo Kranke sich aufhalten, werden Strophen

der altbekannten Weihnachtslieder gesungen, die Gaben
werden verteilt und so hat jedes Weihnachten gehabt, jedes hat
den leuchtenden Baum gesehen und hat im Kreise der Anstalts-

•) Das St. Galler Weihnachtsspiel ist im Verlag R. Geering, Basel,
erschienen. Die Krippenszenen mussten stark umgestellt werden, weil
das alte Spiel und Reinharts Bearbeitung zweimal die Krippe zeigten.
Die Darstellung im Tempel wurde erst für die Luzerner Aufführung
aus dem alten Spiel in die Neufassung herübergenommen. Eine
Neuausgabe des St. Galler Spiels in der Luzerner Fassung ist geplant.
(Theaterkultur, Luzern).

44


	Spiel von der Kindheit Christi

