
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 5 (1932-1933)

Heft: 1: Festspiele

Artikel: Volkstümliche Festspiele in der Schweiz

Autor: Eberle, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volkstümliche Festspiele in der Schweiz

Da der demokratische Staatsgedanke das 19. Jahrhundert
erfüllt, war es auch das Staatsfestspiel, das sich besonderer
Entfaltung erfreuen durfte. Es ist schon im 18. Jahrhundert
entwickelt. Wie der gleiche Spielstoff heute barock und morgen
schon national gedeutet wird, zeigen Stanser Bruderklausen-
Spiele des 18. Jahrhunderts. Hatte das Spiel von 1725 die ganze
Legende des Seligen von der Geburt bis zum Tode entrollt und
noch nicht den Staatsmann, sondern nur den Heiligen verherrlicht,

so stellte das Festspiel, das 1781 auf Anregung der
Regierung zur Dreihundertjahrfeier des Tages von Stans aufgeführt

wurde, „Nikolaus von Flüe, den Retter der helvetischen
Staaten" dar. Das nationale Festspiel besteht im ganzen 19.

Jahrhundert in mannigfachen Formen und nur scheinbar
entsteht es von neuem, als sich 1886 in Sempach die Urformen des

festlichen Spiels treffen, der Chorgesang und der Umzug. Der
Chorgesang taucht als Kantate schon am Sängerfest in Bern 1861

als festlicher Höhepunkt auf. Der Festzug ist nicht nur in den

Fastnachtsaufzügen — etwa des Fritschi in Luzern, dessen
vaterländische, also demokratische Darstellungen die Gnädigen Herren
und Obern im 18. Jahrhundert verbieten — noch lebendig,
sondern in seiner ursprünglichen Form bis heute in der „Fahrt", in
der Näfelser- und Sempacherfahrt seit dem 14. Jahrhundert.
Anlass der vaterländischen Großspiele wurden die Jahrhundertfeiern,

in denen die Kantone einer nach dem andern ihren
Beitritt zur Eidgenossenschaft festlich begingen. Jene ferne Zeit
erstand im Kostüm und Waffengeklirr, die Massen drängten zur
Freilichtbühne, die dramatische Entwicklung läuft von der lose
verbundenen Bilderreihe bis zum festlichen, dramatischen Kunstwerk.

Vaterländische Geschichte und festliches Spiel schmelzen
so innig zusammen, dass sich inskünftig jedes Fest der Turner,
Schützen und Sänger nur in schweizergeschichtlichen Bildern
glaubt kundtun zu dürfen. So kam es, dass auch Geschichts-
kundige grosse Frühlings- und Erntespiele nirgends recht
einzuordnen wussten.

Schon im Churer Calvenfestspiel 1899 lebt neben Schlachtlärm

und Säbelgerassel eine neue, friedlichere Welt mit Volks-

3



tracht und Lied, mit Sitten und Bräuchen der bündnerischen
Täler. So standen Arbeit des Alltags und Brauchtum des Festtags
neben den heroischen Taten der Altvordern. Im Aufzug zum
Trunser Festspiel 1924 war Brauch und Tracht bereits
Grundgedanke der wandernden Schau geworden. Uralt sind die
Winzerfeste, die sich, in Neuenburg und Vevey, vom Aufzug bis

zum Festspiel entwickelten. Zum erstenmal feiert dies Jahr
Castagnola im Tessin seine Festa della Vendemmia mit einem

Singspiel „Bacco in Toscana", Bacchusfest in der Toskana, von
Renato Broggi, das freilich noch nicht aus Tessiner Erde wuchs,
aber mit seinen sprühenden Bildern von Traubenlese und Jagd
und vor allem durch die gewandten Spieler und Sänger aus

Lugano und Castagnola sich der Landschaft prächtig einfügte.
Der äussere Anlass war noch ein tessinisches Sängerfest, die
innere Berechtigung zum Spiel aber wuchs mit schöner
Selbstverständlichkeit und ohne allen Krampf aus der Weinernte.
Damit hat der Tessin wohl auch für die Zukunft sein Erntefest
erhalten, wie er seit Jahren in Locarno sein Frühlingsfest
besitzt, das in seinen Spielen schon alle Stufen vom volkstümlichen
Aufzug bis zur Scala-Oper durchlaufen hat, um einzusehen, dass

nicht die Kunstoper, sondern das volkstümliche Spiel mit Lied
und Tanz, mit Tracht und Brauch das erstrebenswerte Ziel der
künftigen Darbietungen sein wird. An den Beispielen der
Frühlings- und Erntefeste im Tessin und Welschland, die zum Spiel,
und damit aus dem Chaos des wilden Festtaumels zum geformten

und bändigenden Kunstwerk führen, wird klar, dass

inskünftig nicht mehr das Festspiel allein das Ziel aller Bestrebungen

sein kann, sondern in vermehrtem Masse seine Grundlage
selbst, der festliche Anlass, der es trägt. Nicht vom Spiel, sondern
von der Festgestaltung aus gesehen, gliedern sich in dieser
zweiten Gruppe volkstümlicher und festlicher Veranstaltungen
die Frühlingsfeiern der deutschen Schweiz ein, die einstmals
berühmten Schwyzer Japanesenspiele, die vom Spottspiel der
Fastnacht bis zum Staatsspiel von der Gründung der Eidgenossenschaft

1891 wachsen, von der Basler Fastnacht, die alle Spiel-
und Spottlust in leuchtenden Farben in die Revue der Laternen
malt und in der Schnitzelbank ausspricht und aussingt, vom
Zürcher Sechseläuten, dessen Umzüge bald ein Gefäss hablicher
Bürgerlichkeit im Aufmarsch der Zünfte, bald des literarischen
Ehrgeizes, wie in den Gruppen und Gestalten aus Konrad Ferdi-

4



nand Meyers und Gottfried Kellers Dichtungen sind, um schliesslich

doch immer wieder in den alten Frühlingsbrauch auszumünden,

ins lebendige Karussel des Beduinenrittes um den brennenden

Bögg. So steht heute neben den Staatsfestspielen, wie
Caesar von Arx sie noch für eidgenössische Schützen- und Turnfeste

in Aarau und Luzern schuf und wie sie hoffentlich trotz den

pessimistischen Aussagen Paul Langs erhalten bleiben, längst
festliche Jahreszeitenspiele.

Damit ist der Ring moderner Festgestaltung aber noch
keineswegs geschlossen. Ueberall da, wo gläubiges Volk an seinem
christlichen Bekenntnis, sei es nun evangelisch oder katholisch,
in Treue festhält, ist das Kirchenjahr mit seinen Festen und
heiligen Zeiten die lebendigste Grundlage sinnvoller
Festgestaltung. Dass die festliche Stimmung aus der engen Stube und
dem kleinen Kreis etwa eines Vereins oder einer Schule mächtig
hinausschlägt, und in Spielen sich kristallisiert, ist nur ein neuer
Beweis für die soziale Umschichtung unserer Zeit, die vom einzelnen

weg wieder zur Gemeinschaft führt. Wenn auch der spiel-
gemässe barocke Prunk, der, wie in Einsiedeln, vom kostümierten
Aufzug bis zum grossangelegten geistlichen Freilichtspiel vor
zwanzigtausend Zuschauern sich steigerte, schon von der
rationalistischen Welle des 18. Jahrhunderts weggeschwemmt wurde,
so hat sich doch bis heute, besonders in Graubünden, im Tessin
und im Wallis, manche farbenfrohe Prozession erhalten. Und da

unsere Zeit so gierig nach allem Sichtbaren greift, um es in
Zeitung und Film als Sensation darzubieten, kennen wir
Fronleichnamsprozessionen und Umgänge (wie etwa in Beromünster) oder
aus Spielfilmen gar die Herrgottsgrenadiere aus dem Lötschen-
tal. Weihnachtsspiele erleben ihre Auferstehung, alte und längst
vergessene Mysterien stehen zu neuer Wirkung wieder auf,
Einsiedeln erneuert sein Wallfahrtstheater durch Calderons
„Welttheater", Luzern lässt seine fünfhundert]ährige Spielüberlieferung
wieder aufleben in der Passion, in einem Bruderklausenspiel, vor
der Hofkirche im Verlornen Sohn. Aber nicht das wahllose Zer-
spielen und Verflachen aller religiösen Vorwürfe ist zu be-

grüssen. Das Spiel sollte wieder zum sichtbaren und überredenden
Ausdruck eines Festes der Kirche werden. So steht, um ein
Beispiel zu nennen, eine sommerliche Passion als geschäftliches
Spielunternehmen etwa neben den Kreuzweg- und Grablegungsprozessionen

in Mendrisio, den ursprünglichsten und zugleich

5



künstlerisch vollendetsten Passionsdarstellungen in Form kirchlicher

Aufzüge.
Dass auch andere als die christlichen Gemeinschaften zum

eigenen Fest und eigenen Spiel drängen, Proletariat und Industrie,

und damit zum Kampfspiel kommen wie die Kommunisten
oder zum verblüffenden Gaukelspiel in Licht und Wasser — sie

wären das zeitgemässe Gegenstück zu den Feuerwerken und
Wasserkünsten des Barock — wie die Zürcher Lichtwoche sie

darbietet, in der sogar das Ballett des Stadttheaters im Scheine

neuer Lichtkünste mitbeteiligt ist, das alles sei nur erwähnt, um
endlich den grossen Kreis heute möglicher festlicher Veranstaltungen,

die vom Spiel oder von Spielelementen zehren oder zum
festlichen Spiel hinführen, zu schliessen.

Man wird also heute, da eine mächtige Entwicklung zum
jahreszeitlichen und religiösen Festspiel eingesetzt hat, das nationale
Festspiel, das den demokratischen Staatsgedanken feiert, kaum
mehr als eigentliches schweizerisches Festspiel betrachten dürfen.
Die Bewegung geht aber nicht nur in die Breite durch Erraffen
neuer Stoffe und neuer Spielgelegenheiten, sie geht heute vor
allem auch in die Tiefe. Sie erfasst nicht nur Stadt und
Landschaft, die reiche Mittel für repräsentative festliche Aufführungen
zu sichern in der Lage sind, sie ergreift auch kleine Gruppen
junger Menschen, die aus dem sinnlos gewordenen Alltag heraus

zu neuen Formen der Gemeinschaft und damit zu neuen Formen
der Festgestaltung drängen. Das festliche kleine Spiel, mit
einfachsten Mitteln, aber nicht ohne künstlerisches Verantwortungsgefühl

dargeboten, wird wieder in den Kreis des natürlichen,
religiösen und vaterländischen Jahres eingeordnet, es wird wieder

zum Ausdruck der Feste, die das Jahr in reicher Fülle zu
feiern uns darbietet. Gottfried Hass-Berkow hat uns in den
ersten Jahren seiner Wirksamkeit einen Einblick in Spielplan und
Gestaltungsart des Laienspiels gewährt. An ihm vorbei geht die

Laienspielbewegung, vor allem vom Bühnenvolksbund mächtig
gefördert, über mannigfache Hindernisse hinweg. Die
gutbesuchten ersten schweizerischen Laienspielkurse in Zürich und
Aegeri zeigen, dass das festliche Laienspiel auch in der Schweiz
ernsthaft gepflegt wird, dass durch regelrechte Schulung ein
Weg aus dem üblichen Dilettantismus heraus zu formvolleren
Gebilden ernstlich erstrebt wird. Das Spiel ist indes keineswegs
die einzige Aufgabe des schweizerischen Laienspiel-Führer-

6



kreises, der sich im Anschluss an die Kurse bildete, erstrebt wird
vielmehr eine sinnvolle Gestaltung von Freizeit und Fest in
Gruppe und Heim, in Kirche und Schule, in Gemeinde und Stadt.
Sprechchor und Volkslied, Schatten- und Puppentheater gehören
neben dem Spiel zu den Mitteln der Festgestaltung wie die
Arbeits- und Erwerbslosenbetreuung in manchen Bezirken zu einer
ihrer dringendsten Aufgaben wird.

Wachsen die meisten Festaufführungen, die grossangelegten
Freilicht- und Hüttenspiele des Volkes und die kleinen
dramatischen Darbietungen der Laienspieler aus den natürlichen Grundlagen

des jahrzeitlichen, vaterländischen oder geistlichen Jahres,
so stehen die „Festspiele" der Berufsbühnen in der Schweiz im
geistigen Raum einer kunstbegehrenden und der Kunst sich
gesellschaftlich verpflichtet fühlenden Welt bürgerlichen Oberschicht
deren festlich überhöhte Form darum auch nicht etwa ein
schweizerisches Nationaltheater sein konnte, wie es im 19.

Jahrhundert seit der Helvetik bis auf Gottfried Keller erhofft wurde,
sondern internationale Festspiele, wie etwa Zürich sie versuchte.
Diese Art der Festspiele gliedert sich sinnvoll in die
Repräsentationspflichten des Staates ein; sie sind also in Berlin und München
und Wien wohl am Ort, und lassen sich in der Provinz, also auch
in der Schweiz, rechtfertigen als Veranstaltungen, die über alle
nationalen Grenzen hinweg das weite Reich des Geistes von
Grenzpfählen verschonen wollen. Wenn man dann aber freilich
in den letzten Jahren erlebte, dass auch wandernde Zirkusse
ihre Pferde- und Löwendressuren als „Festspiele" anpriesen,
dann wird einem der Missbrauch des Wortes schmerzlich bewusst.

Und heute steht der Begriff dennoch als Zeichen für eine

neue Sache, als Zusammenfassung aller Festspielmöglichkeiten
der Berufs- und der Laienbühnen in der Schweiz. Was wir als

schweizerische Festspiele heute erstreben, hiess früher —
Nationaltheater.

Die Werke unserer Künstler und die Feste unseres Volkes
aus eigener Kraft und in möglichst vollendeter Form darzubieten,
dass das Ausland uns nicht um internationaler Vielseitigkeit,
sondern um unserer viersprachigen Einheit und Eigenart willen
achten müsste, das wäre ein würdiges Ziel.

Oskar Eberle.

7


	Volkstümliche Festspiele in der Schweiz

