
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 4 (1931-1932)

Artikel: Die soziologische Bedeutung der Berufsbühne im Volksganzen

Autor: Frikart, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die soziologische
Bedeutung der Berufsbühne im Volksganzen

Die Frage nach der soziologischen Bedeutung des Theaters
berührt sich in ihren Grundlagen mit der gleichgestellten Frage
der Kunst überhaupt. Ihre ungeheure Bedeutung und ihre
überragende Wichtigkeit aber erhält sie durch die einzigartige
Stellung des Theaters als dem Zentralpunkt aller Künste. Im Theater

vereinigen sich alle menschlich-schöpferischen Kräfte zu
einer Gesamtwirkung, deren jeweilige, dem Geist der tätigen
Generation entsprechende äussere Form immer wieder die
grössten Geister in ihren Bann gezogen hat. Dadurch, dass die
führenden Persönlichkeiten der Generation sich um den
Ausdruck auf der Bühne bemühten, war das Theater — man sehe

in diesem Begriff einen Sammelnamen aller Formen der
darstellenden Kunst — von jeher im Brennpunkt jeglichen kulturellen

Interesses und Geschehens. Damit ist die bedeutende
Stellung des Theaters im kulturellen Leben umrissen.

Das Kunstwerk ersteht erst, wenn es wahrgenommen wird ;

es genügt also nicht, dass das Kunstwerk nur geschaffen wird.
In diesem Falle würde es nur die Bedeutung haben, die ihm als

Ausdruck des persönlichen Erlebnisses der schaffenden
Individualität zukommt. Seine Beziehung zum Volksganzen und seine

soziologische Bedeutung erhält es dadurch, dass es durch das

Wahrnehmen in Beziehung zu einer aufnehmenden Persönlichkeit

tritt. Die Theaterkunst für sich allein betrachtet, ist nur
nach inneren Gesetzen geordnete Materie. Form wird sie erst,
wenn sie vom Zuschauer, in Gesamtheit, vom Publikum
wahrgenommen wird.

Wahrnehmen aber heisst aktives In-sich-aufnehmen. Aktives
Aufnehmen ist gleichbedeutend mit Miterleben, Mitgehen. Der
aktive Zuschauer muss sich und seine Erlebnismöglichkeit in
Beziehung zu dem in Frage stehenden Kunstwerk setzen; das

Kunstwerk muss ihm also zum Erlebnis werden. Die Wirkung
des Kunstwerkes und damit seine soziologische Bedeutung ist
ohne aktiven Beschauer gleich Null! Ein Kunstwerk, das nicht
in dieser Art wahrgenommen wird, ist zum künstlerischen Tod
verdammt, weil sein tiefster Sinn, nämlich seine soziologische
Bedeutung missachtet und negiert wird. Die einzigartige Stel-

86



lung, Organisation, Technik und Reproduktionsart der Theaterkunst

verlangt nach einem besonders aktiven Publikum. Während

jede andere Kunst die Möglichkeit hat, sich nur an ein
Individuum zu wenden und durch diese alleinige Beziehung
ihren soziologischen Sinn erfüllen kann, ist das Theater an das
Kollektiv-Publikum gebunden und seine Erfüllung dieser tiefsten

Bedeutung ist von dessen Aktivität abhängig. Ein Theater
ohne aktiven Zuschauer ist zur künstlerischen Stagnation
verdammt! Damit hat es seine Existenzberechtigung verloren.

In der besonderen Technik der Reproduktion liegt eine
Verstärkung des künstlerischen Erlebnisses, wodurch die Theaterkunst

noch eine grössere Bedeutung erhält. Das intensive
Erlebnis — es mag menschlicher, ästhetischer, ethischer oder gar
nur rein künstlerisch-formaler Natur sein — des empfindungsstarken,

schöpferischen Menschen, das sich im Kunstwerk subli-
miert hat, wird durch den einfühlungsfähigen und nachempfindenden

Darsteller verstärkt auf den aufnehmenden Zuschauer
geworfen. Das Primärerlebnis des Schaffenden wird durch diese

Verstärkung dem Aufnehmenden rascher zum Nacherlebnis.
In dieser besonderen Konstellation liegt die überragende
soziologische Bedeutung des Theaters, d. h. der darstellenden Kunst
überhaupt.

Seelische oder geistige Erlebnisse steigern die Persönlichkeit,

d. h. durch das Erlebnis wird das betreffende Individuum
bereichert und im Sinn einer Höherentwicklung beeinflusst.

Zu den wesentlichen und unerlässlichen Erfordernissen
einer schöpferischen Begabung gehört ihre ausserordentliche
Erlebnisfähigkeit, d. i. die besondere Fähigkeit die Umwelt tief
zu erfühlen. Paart sich diese Fähigkeit mit anderen Begabungen
und mit einer nach aussen gerichteten Aktivität, so wird das
betreffende schöpferische Individuum die Möglichkeit besitzen,
das Erlebnis in einem Kunstwerk zu sublimieren.

Im Gegensatz dazu ist der Durchschnittsmensch dadurch
gekennzeichnet, dass er wohl die Erlebnismöglichkeit hat, dass
diese aber erst befruchtet und zur Erlebnisfähigkeit gesteigert
werden muss. Seine Aktivität wird also vor allem nach innen
gerichtet sein. (Abgesehen davon, dass ihm noch die andern
schöpferischen Begabungen fehlen werden.)

Zwischen diesen beiden Typen steht der Typ des wohl
erlebnisfähigen Menschen, dessen Erlebnis aber mehr in einem

87



Nachempfinden als in einem intensiven Primärerlebnis besteht.
Da ihm meist noch die anderen schöpferischen Fähigkeiten fehlen,
so drängt ihn seine überdurchschnittliche Erlebnisfähigkeit zu
einer nach aussen gerichteten aktiven Ausdruckssehnsucht.
Dies ist der Typ des Darstellers.

Das Theater ist der Ort, wo sich diese verschieden gerichteten

Kräfte in ganz besonderem Masse treffen, wo sich die
Befruchtung von männlich gebendem, schöpferischem Prinzip mit
dem weiblich empfangendem in hervorragendem Masse vollzieht.
Erst durch diese Befruchtung wird das Kunstwerk zu vollem
Leben erweckt. Mittler in dieser geistigen Auseinandersetzung
ist dieser Zwischentyp des Darstellers.

Ausgehend von dem Satz, dass Erlebnisse die Persönlichkeit
im Sinne einer Höherentwicklung wohltätig beeinflussen,
erhellt sich klar die eminente soziologische Bedeutung des Theaters,
die von keiner andern Kunstgattung nur annähernd erreicht
wird. Vermittelst des Kunstwerkes, in dem sich das
Primärerlebnis sublimiert hat, dringt der minder erlebnisstarke Mensch
in eine Erlebnissphäre, die er auf Grund seiner Natur nie kennen
gelernt hätte. Erlebnisse, die unterbewusst in seiner Seele

geschlummert hätten, werden durch die Darstellung auf der Bühne
ins Bewusstsein gezogen. Durch die starken Erlebnisse, die auf
den empfangenden Zuschauer eindringen, wird seine Psyche
aufgelockert, aufgewühlt und so in eine Empfängnisbereitschaft
versetzt, die die Befruchtung ermöglicht, wodurch dann die

Erlebnismöglichkeit zur Erlebnisfähigkeit gesteigert wird, was
ja gleichbedeutend mit persönlicher Entwicklung ist. Der durch
die entwicklungshemmende und seine Gefühle einschnürende
Alltäglichkeit verkrampfte Mensch wird im Theater durch das

künstlerische Erlebnis aufgelockert und befreit und durch die
geistige Befruchtung zu einer Höherentwicklung angeregt,
während seine Empfängniswilligkeit den schöpferischen
Menschen zu neuer Befruchtung anregt, d. h. zu neuer Schöpfung
eines Kunstwerkes drängt.

Die enge Verwandtschaft der Kunst mit kosmischen
Gesetzen ist klar. Die Frage nach dem Sinn und der Berechtigung
der Kunst ist gleichbedeutend mit der Frage nach dem Sinn
des Lebens überhaupt. Auf dieser Ebene liegen die engen
Beziehungen von Kunst und Religion. Diese Sachlage muss man
sich gerade heute, in der Zeit einer grossen Verwirrung vor

88



Augen halten. Dem Theater, als dem Zentralpunkt aller Künste,
fällt in dieser Hinsicht eine besondere Bedeutung zu. Das
Theater ist Tempelkunst.

In diesem Sinne ist das Theater durch seine künstlerische,
geistige und soziologische Bedeutung im Volksganzen ein
unentbehrlicher Faktor, mehr noch: es ist der Gradmesser der
kulturellen Bedeutung eines Volkes!

Max Frikart, Kapellmeister, Bern.

89


	Die soziologische Bedeutung der Berufsbühne im Volksganzen

