Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft fiir Schweizerische Theaterkultur
Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Theaterkultur

Band: 4 (1931-1932)

Artikel: Die soziologische Bedeutung der Berufsbiihne im Volksganzen
Autor: Frikart, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-986495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-986495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die soziologische
Bedeutung der Berufsbiithne im Volksganzen

Die Frage nach der soziologischen Bedeutung des Theaters
beriihrt sich in jhren Grundlagen mit der gleichgestellten Frage
der Kunst iiberhaupt. Ihre ungeheure Bedeutung und ihre iiber-
ragende Wichtigkeit aber erhilt sie durch die einzigartige Stel-
lung des Theaters als dem Zentralpunkt aller Kiinste. Im Thea-
ter vereinigen sich alle menschlich-schopferischen Krafte zu
einer Gesamtwirkung, deren jeweilige, dem Geist der tatigen
Generation entsprechende aussere Form immer wieder die
grossten Geister in ihren Bann gezogen hat. Dadurch, dass die
fihrenden Personlichkeiten der Generation sich um den Aus-
druck auf der Bithne bemiihten, war das Theater — man sehe
in diesem Begriff einen Sammelnamen aller Formen der dar-
stellenden Kunst — von jeher im Brennpunkt jeglichen kultu-
rellen Interesses und Geschehens. Damit ist die bedeutende
Stellung des Theaters im kulturellen Leben umrissen.

Das Kunstwerk ersteht erst, wenn es wahrgenommen wird;
es geniigt also nicht, dass das Kunstwerk nur geschaffen wird.
In diesem Falle wiirde es nur die Bedeutung haben, die ihm als
Ausdruck des personlichen Erlebnisses der schaffenden Indivi-
dualitat zukommt. Seine Beziehung zum Volksganzen und seine
soziologische Bedeutung erhalt es dadurch, dass es durch das
Wahrnehmen in Beziehung zu einer aufnehmenden Personlich-
keit tritt. Die Theaterkunst fiir sich allein betrachtet, ist nur
nach inneren Gesetzen geordnete Materie. Form wird sie erst,
wenn sie vom Zuschauer, in Gesamtheit, vom Publikum wahr-
genommen wird.

Wahrnehmen aber heisst aktives In-sich-aufnehmen. Aktives
Aufnehmen ist gleichbedeutend mit Miterleben, Mitgehen. Der
aktive Zuschauer muss sich und seine Erlebnismdéglichkeit in
Beziehung zu dem in Frage stehenden Kunstwerk setzen; das
Kunstwerk muss ihm also zum Erlebnis werden. Die Wirkung
des Kunstwerkes und damit seine soziologische Bedeutung ist
ohne aktiven Beschauer gleich Null! Ein Kunstwerk, das nicht
in dieser Art wahrgenommen wird, ist zum kiinstlerischen Tod
verdammt, weil sein tiefster Sinn, namlich seine soziologische
Bedeutung missachtet und negiert wird. Die einzigartige Stel-

86



lung, Organisation, Technik und Reproduktionsart der Theater-
kunst verlangt nach einem besonders aktiven Publikum. Wih-
rend jede andere Kunst die Moglichkeit hat, sich nur an ein
Individuum zu wenden und durch diese alleinige Beziehung
ihren soziologischen Sinn erfiillen kann, ist das Theater an das
Kollektiv-Publikum gebunden und seine Erfiillung dieser tief-
sten Bedeutung ist von dessen Aktivitit abh#ngig. Ein Theater
ohne aktiven Zuschauer ist zur kiinstlerischen Stagnation ver-
dammi! Damit hat es seine Existenzberechtigung verloren.

In der besonderen Technik der Reproduktion liegt eine Ver-
starkung des kiinstlerischen Erlebnisses, wodurch die Theater-
kunst noch eine grossere Bedeutung erhilt. Das intensive Er-
lebnis — es mag menschlicher, dsthetischer, ethischer oder gar
nur rein kiinstlerisch-formaler Natur sein — des empfindungs-
starken, schopferischen Menschen, das sich im Kunstwerk subli-
miert hat, wird durch den einfithlungsfahigen und nachempfin-
denden Darsteller verstdrkt auf den aufnehmenden Zuschauer
geworfen. Das Primarerlebnis des Schaffenden wird durch diese
Verstarkung dem Aufnehmenden rascher zum Nacherlebnis.
In dieser besonderen Konstellation liegt die iiberragende sozio-
logische Bedeutung des Theaters, d. h. der darstellenden Kunst
tiberhaupt.

Seelische oder geistige Erlebnisse steigern die Personlich-
keit, d. h. durch das Erlebnis wird das betreffende Individuum
bereichert und im Sinn einer Hoherentwicklung beeinflusst.

Zu den wesentlichen und unerlésslichen Erfordernissen
einer schopferischen Begabung gehort ihre ausserordentliche
Erlebnisfahigkeit, d. i. die besondere Fihigkeit die Umwelt tief
zu erfithlen. Paart sich diese Fahigkeit mit anderen Begabungen
und mit einer nach aussen gerichteten Aktivitat, so wird das
betreffende schopferische Individuum die Moglichkeit besitzen,
das Erlebnis in einem Kunstwerk zu sublimieren.

Im Gegensatz dazu ist der Durchschnittsmensch dadurch
gekennzeichnet, dass er wohl die Erlebnismoglichkeit hat, dass
diese aber erst befruchtet und zur Erlebnisfihigkeit gesteigert
werden muss. Seine Aktivitit wird also vor allem nach innen
gerichtet sein. (Abgesehen davon, dass ihm noch die andern
schopferischen Begabungen fehlen werden.) '

Zwischen diesen beiden Typen steht der Tyvp des wohl
erlebnisfahigen Menschen, dessen Erlebnis aber mehr in einem

87



Nachempfinden als in einem intensiven Priméarerlebnis besteht.
Daihm meist noch die anderen schopferischen Fiahigkeiten fehlen,
so dringt ihn seine iiberdurchschnittliche Erlebnisfahigkeit zu
einer nach aussen gerichteten aktiven Ausdruckssehnsucht.
Dies ist der Typ des Darstellers.

Das Theater ist der Ort, wo sich diese verschieden gerichte-
ten Kréfte in ganz besonderem Masse treffen, wo sich die Be-
fruchtung von ménnlich gebendem, schopferischem Prinzip mit
dem weiblich empfangendem in hervorragendem Masse vollzieht.
Erst durch diese Befruchtung wird das Kunstwerk zu vollem
Leben erweckt. Mittler in dieser geistigen Auseinandersetzung
ist dieser Zwischentyp des Darstellers.

Ausgehend von dem Satz, dass Erlebnisse die Personlichkeit
im Sinne einer Hoherentwicklung wohltiatig beeinflussen, er-
hellt sich klar die eminente soziologische Bedeutung des Theaters,
die von keiner andern Kunstgattung nur annihernd erreicht
wird. Vermittelst des Kunstwerkes, in dem sich das Primaér-
erlebnis sublimiert hat, dringt der minder erlebnisstarke Mensch
in eine Erlebnissphire, die er auf Grund seiner Natur nie kennen
gelernt hatte. Erlebnisse, die unterbewusst in seiner Seele ge-
schlummert hatten, werden durch die Darstellung auf der Bithne
ins Bewusstsein gezogen. Durch die starken Erlebnisse, die auf
den empfangenden Zuschauer eindringen, wird seine Psyche
aufgelockert, aufgewiihlt und so in eine Empfangnisbereitschaft
versetzt, die die Befruchtung ermoglicht, wodurch dann die
Erlebnismoglichkeit zur Erlebnisfahigkeit gesteigert wird, was
ja gleichbedeutend mit personlicher Entwicklung ist. Der durchr
die entwicklungshemmende und seine Gefiihle einschniirende
Alltaglichkeit verkrampfte Mensch wird im Theater durch das
kiinstlerische Erlebnis aufgelockert und befreit und durch die
geistige Befruchtung zu einer Hoherentwicklung angeregt,
withrend seine Empfangniswilligkeit den schopferischen Men-
schen zu neuer Befruchtung anregt, d. h. zu neuer Schopfung
cines Kunstwerkes driangt.

Die enge Verwandtschaft der Kunst mit kosmischen Ge-
setzen ist klar. Die Frage nach dem Sinn und der Berechtigung
der Kunst ist gleichbedeutend mit der Frage nach dem Sinn
des Lebens iiberhaupt. Auf dieser Ebene liegen die engen Be-
ziehungen von Kunst und Religion. Diese Sachlage muss man
sich gerade heute, in der Zeit einer grossen Verwirrung vor

88



Augen halten. Dem Theater, als dem Zentralpunkt aller Kiinste,
fallt in dieser Hinsicht eine besondere Bedeutung zu. Das
Theater ist Tempelkunst.

In diesem Sinne ist das Theater durch seine kiinstlerische,
geistige und soziologische Bedeutung im Volksganzen ein un-
entbehrlicher Faktor, mehr noch: es ist der Gradmesser der
kulturellen Bedeutung eines Volkes!

Max Frikart, Kapellmeister, Bern.

89



	Die soziologische Bedeutung der Berufsbühne im Volksganzen

