
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 3 (1930-1931)

Artikel: Bühnenmittel im geistlichen Spiel (zu den Bildern)

Autor: Eberle, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bühnenmittel im geistlichen Spiel (Zu den Bildern)

Die Krippe. Bild 7 zeigt eine Szene aus dem Weihnachtsspiel des

Marionettentheaters in Zürich. Es könnte gradesogut eine unbewegliche

Krippe sein. Das zeigt, wie nah verwandt sich Krippen und
Marionetten sind oder wie Krippenfiguren zum Leben erwachen und
im Spiel wirken könnten, sobald man sie bewegte! Die Szene vom
Herbergsuchen auf der Marionettenbühne zeigt Bild 6. Man achte

vor allem auf die prächtigen ausdrucksvollen Gesichter, von denen
unsere Schminker allerhand lernen könnten. — »Der deutsche Krippenfreund«

heißt die Zeitschrift, die in sechs Zweimonatsheften in Bild
und Text viele Anregungen zum Krippenbau bringt. Bezugspreis
3 Mark. Verlag Habbel, Regensburg. (Siehe den Artikel »Weihnachtsfeier

und Weihnachtsspiel« in diesem Jahrbuch Seite 37.)
Das Heilig-Grab in Bero-Münster (Bild 2) ist eines der ältesten und

originellsten, das wir noch besitzen und nicht ohne theatergeschichtliches

Interesse, denn eine ähnliche Anlage zeigen viele Barockbühnen
(vergleiche die Zuger Bühne von 1672 in der »Theatergeschichte der
innern Schweiz« S. 302 oder die ältere Oberammergauer Passionsbühne).

Das Heilig-Grab ist der zeitbedingte, hier also barocke 'Kähmen

für das in den letzten Karwochentagen ausgesetzte Allerheiligste. Ein
solcher barocker Grabaufbau ist so liturgisch wie ein barocker Altar,
der nach gleichen Stilgrundsätzen gebaut ist. Wir haben in unserer
wurzellosen Zeit allen Grund, solche Reste des frommen, bilderreichen
Glaubens unserer Ahnen mit allen Kräften zu erhalten. Es wäre geradezu
unverantwortlich, wollte man diese letzten Zeugen religiöser Schaukunst,

an die doch gerade das neue religiöse Spiel wieder anknüpft,
in dem Augenblick entfernen, da man überall nach Anknüpfungspunkten

in der Vergangeheit sucht. (Vergleiche dazu den Aufsatz
»Heilig-Grab und Osterfeier« in diesem Jahrbuch Seite 52).

Vom Bülmenkostiim im geistlichen Spiel. Am Beispiel eines einzigen
Kostüms soll versucht werden, das wichtigste Gesetz zur Darstellung
geistlicher Spiele zu illustrieren. Es heißt : Distanz wahren. Die Handlung

des geistlichen Spiels muß mit allen Mitteln der Bühne — Raum,
Kostüm, Maske, Gruppierung, Bewegung, Rezitation — aus dem
Geschehen des Alltags losgelöst und hineingestellt werden in einen
unwirklichen oder heiligen Raum, in dem die Allgemeingültigkeit einer
religiösen Idee erst recht sichtbar wird. Im wirklichkeitssüchtigen
19. Jahrhundert verbannte man jede nichtmenschliche Spielgestalt von
der Bühne. Ein Abbild Gottes durfte auf den Brettern nicht erscheinen,
man hörte höchstens unverständlich und aus der Höhe seine Stimme.
Den Teufel aber steckte man in irgendein Kostüm des Alltags. Zwei

100 Versuche, ihm wieder die Gestalt eines außermenschlichen Wesens



zurückzugeben, zeigen die Bilder 3 und 4. Das eine schafft Distanz
durch Anlehnung an die Gestalt des mittelalterlichen Teufels im zottigen
Pelz und mit der tierischen Teufelsmaske (unfolgerichtig ist nur, daß
die Teufelshandschuhe mit den Krallen fehlen). Aus ähnlichen
Anregungen entstand der Teufel im Weihnachts-Marionettenspiel auf Bild 8.

Der Entwurf des Teufelskostüms von Margrit Schill zum Sarner
»Jedermann« 1930 schafft Distanz durch Stilisierung. Das Kostüm,
das im Kostümgeschäft Baumgartner in Luzern hergestellt wurde,
besteht aus enganliegendem schwarzem Trikot und einem Mantel, der
außen schwarz, innen aber gelb-orange-rot geflammt ist. Die Flammenflügel,

die an Armen und Beinen angenäht sind, haben eine doppelte
sinnbildliche Bedeutung; sie erinnern an den einstigen Engel und im
Flammenmotiv an das Höllenfeuer. Die Maske ist jeder tier- oder
menschenähnlichen Form entrückt und gibt rot auf schwarz nur zwei
riesige Augen, einen mächtigen Mund und über dem Kopf zwei kleine
stumpfe Hörner.

Was für ein Teufelskostüm man wählen soll, das historische des
mittelalterlichen Tierungeheuers oder das modern-symbolische des

gefallenen und in die Hölle gestürzten Engels, hängt von der Art des

Spiels ab. Wie einige der übrigen zeitlosen in der Form sehr einfachen,
farbig aber außerordentlich kultivierten Jedermann-Kostüme Margrit
Schill's aussehen, zeigen die Bilder 13 und 14. Lange Röcke statt
Beinkleider sind in der Regel gewählt, um möglichst große Farbenflächen
ins Bühnenbild gliedern zu können.

Von der Bühne. Für das geistliche Spiel kommt in der Regel nur
die strenge Stilbühne in Frage, die als Rahmen wirkt und nie die Blicke
vom Spiel auf irgend ein fremdes Schaugepränge ablenkt. Hat man
auf einer alten, perspektivisch bemalten Kulissenbühne zu inszenieren,
dann überzieht man am einfachsten Kulissen, Soffitten und Fußboden
mit schwarzem Emballage. Das nötigste Spielgerät genügt, den Raum
anzudeuten, oder, was wichtiger ist, zu gliedern. Ein Portal erweckt die
Illusion einer ganzen Hausfassade (Bild 13), ein blockartiger Tisch des
Saals für ein Gastmahl (Bild 14).

Eine Verbindung plastischer und bemalter Bühnenteile zeigen die
beiden Passionsbühnen Bild 15 und 16. Die Bühne zum Luzerner
Passionsspiel von 1924 ist im Grunde genommen die realistisch
aufgemachte Oberammergauer Passionsszene. Zur realistisch empfundenen

Vorderbühne mit ihren Toren, Mauern und Türmen Jerusalems
bildet die verwandelbare Hinterbühne mit ihren oft riesigen stilisierten
Requisiten allerdings einen starken Gegensatz. Stilreiner ist die kleinere
Zürcher Passionsbühne von 1930, die auf eine mittelgroße Bühne
gestellt wurde. Treppen und Säulen dominiren. Palmen und Blumen
sind stilisiert und beleben in Form und Farbe das Bild, so daß man
darüber die Kulissen und Soffitten fast vergißt. 101



Eine vollständig freie Raumgestaltung, ohne beengende und
beängstigende Kulissen und Soffitten zeigen die Spielräume der Bilder
9—12. Voraussetzung für solche Raumgestaltung ist freilich ein Rundoder

Kuppelhorizont.
Zum Weihnachtsspiel in Sarnen (Bild 12) stellte man, zwei Tritte

erhöht, einen Stall in Form einer einzigen rostbraunen Fläche mitten
in den Raum. Dahinter der tiefblau ausgeleuchtete Horizont. Ein
Stern in der Höhe, dessen Strahlen die Hütte silbern überglänzen. Wenn
die Tore dieser Stallwand, die innen in mattem Silber ganz unwirklich
leuchten, sich öffnen, sieht man die Heilige Familie nicht in der Tiefe
einer Hütte, sondern mitten im Raum dieser Welt auf dem blauen
Grunde des Himmels. Alle Soffitten, Kulissen und Vorhänge sind
überflüssig.

Ähnliche Raumgestaltungen geben die Bühnenbilder der Zürcher
Uraufführung von Reinhard Johannes Sorges »König David« (Bilder
9 und 10). Dekorationen im üblichen Sinne sind überflüssig geworden.
Ein paar Versatzstücke genügen. Das andere ist — Raum und Licht.

Wie man das Lichtbild ganz besonders sinnvoll in den Dienst des

religiösen Spiels stellen kann, zeigt Bild 1 x, die Schluß-Szene des

Bruderklausenspiels von Oskar Eberle, das im September 1929 in Luzern von der
Bekrönungsbruderschaft aufgeführt wurde. Wenn es das Wesen des

geistlichen Spiels ist, Welt und Überwelt, Diesseits und Jenseits im
gleichen Bühnenraume und oft hart nebeneinander in Erscheinung
treten zu lassen, was liegt da näher als die Verwendung der modernen
Mittel von Lichtbild und Film, die viel unwirklichere Szenen
darzustellen erlauben als die in solchen Fällen plumperen Spieler auf der
Bühne. Die Dreifaltigkeitserscheinung, deren Grundform auf vielen
Bruderklausenbildern vorgebildet ist, wuchs langsam aus den ziehenden
Wolken heraus, in die hinein sie sich fast unmerklich wieder verlor.

Die großartigste Freilichtanlage für geistliche Spiele ist der
Einsiedler Klosterplatz, auf dem im Sommer 1930 zum dritten Male Cal-
deröns Welttheater dargestellt wird. (Bild 1 vor dem Titel.) Die
Elemente dieses Spielraums sind der barocke architektonische Rahmen,
die erstaunliche Akustik des Riesenplatzes und das Licht (die Aufführungen

beginnen jeweils abends 9 Uhr), das Spielgruppen und Spielraum

in oft geradezu phantastischer Art aufleuchten läßt. Das Wesentliche

und Letzte aber dieses heiligen Raumes ist die Tatsache, daß die
Einsiedler Stiftskirche heute noch wie vor tausend Jahren der kultische
Mittelpunkt der altgläubigen Eidgenossenschaft ist. Wenn man die
Chöre der Engel und den Meister aus dem Kirchenportal herausziehen
sieht, dann wird mit einemmal wieder klar: in solche kultische Räume
strebt heute das geistliche Spiel zurück! Oskar Eberle.

102


	Bühnenmittel im geistlichen Spiel (zu den Bildern)

