
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 3 (1930-1931)

Artikel: Liehburgs sakrales Drama "Christus"

Autor: Bovard, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liehburgs sakrales Drama »Christus«

Warum vermag Liehburg durch seinen »Christus« in uns das Gefühl
des Schöpferischen so restlos zu erwecken? Weil sein Werk nicht von
flüchtigen Gegenwartsproblemen lebt, sondern eine Schöpfung ist, die
in sich geschlossen, sich selbst genügt, die für sich besteht, wie auch die
Zeitprobleme liegen mögen. Gegenwart und jüngste Vergangenheit
tendieren dahin, uns auf der Bühne das Einzelerlebnis, das Individual-
Erlebbare, vorzuführen, als ob es das Erlebnis aller, als ob es kollektive
Wirklichkeit sei. Psychologische Kuriosa, pathologische Erlebnisse
einiger Abnormaler werden aufgeblasen, als ob sie die Probleme der
Menschheit wären, und so lange dem Publikum suggeriert, bis auch der
Normalste stolz zu glauben anfängt, daß er abnormale Komplexe hätte.
Fragen, Aufwühlen, Spotten, Anklagen, nur das Gegenwärtig-alltägliche

sehen wollen, dies alles ist darauf gerichtet, den Zuschauer
unmittelbar mitzureißen. Ihr Sinn ist der : Wir sollen nicht den Fluß der
Zeit vergessen dürfen, wir sollen auch die einfachsten Beziehungen
als Probleme sehen, wir sollen nicht zur Abklärung kommen. Das
gegenwärtig-vergangene Theater will möglichst viele aktuellflüchtige
Beziehungen zum Zuschauer haben, sei es intellektueller oder
gefühlsmäßiger Natur, es lebt nur, soweit es aktuelle Alltagsbeziehungen hat.
Liehburg schließt durch die Wahl des Themas schon von vornherein
alle flüchtigen Alltagsbeziehungen aus. Das Neue an seinem »Christus«,
das Geheimnis, womit er dem Sehnen unserer Zeit entspricht, besteht
darin, daß er neben das Erleben im Relativen das Erleben im Absoluten,
nämlich in der überpersönlichen geistigen Sphäre stellt. Neben dem
persönlichen, individuellen Erlebnis steht immer das überpersönliche
Erleben. In diesem Sinne ist der Chor der Unsichtbaren, die »Stimme
aus den Sphären«, zu verstehen. Bezeichnend auch die Gestalt des

Evangelisten, der uns immer wieder erinnert, daß geschichtliche Gestalten
geistige Schöpfungen sind, die innerhalb der Evangelien bleiben.

Eine kurze Analyse des Werkes wird uns die Zusammenhänge
klarmachen. Einsetzend beginnt der Chor der Unsichtbaren den heiligen
Kommentar, der nun das Geschehen das ganze Werk hindurch mit der
Abgeklärtheit der lateinischen Messe begleitet. Der Gewißheit des

Seins, die in Balthasar, Joseph und Maria als Jubel und Leid, Not und
Vertrauen ihren sublimierten Ausdruck findet, steht die Spannung des
Werdens gegenüber, die in den Chören der Jünger, Juden und Krieger
zum Durchbruch kommt. In einem kurzen Bilde läßt uns Liehburg den
elementaren Rhythmus der Urschöpfung erleben, ein Auf und Ab, ein
Tag- und Nachtwerden im Grundtone der Genesis. Der Introitus ist
noch ganz in der Sphäre des Überirdischen gehalten. Er stellt die
Grundelemente, die Themen, in geballter Fassung und großartiger Gegen- 79



wärtigkeit vor uns hin: das Versprechen, die Ankündigung und das
Urwerden der Erlösung. Der erste Teil bringt uns in der Gestalt des

Balthasar die Gewißheit der Ankündigung, bringt uns im Hin und Her
der Juden und Krieger die Spannung zwischen den in der Finsternis
Hoffenden und den Seelenlosen, denen das Nurgreifbare Anfang und
Ende ist. Und während Verzweiflung und Hohn Triumphe feiern,
erleben Maria und Joseph das Mysterium der Geburt der Erlösung.
Das Werden beginnt: eherne Worte des Evangelisten, lyrische
Zwiegespräche zwischen Maria und Joseph, die die Zartheit und Innigkeit
gotischer Marienbilder haben, wechseln mit dem verzweifelten und
doch störrisch-gläubigen Suchen der Juden, denen Balthasar das
persönliche Erlebnis leiht, bis zum Gloria, wo wieder siegreich das Sein
der schöpferischen Kraft durchbricht (am unmittelbarsten, wo der
Dichter die » Stimme« sprechen läßt), das mit dem seligen Halleluja den
ersten Teil beendet. Der zweite Teil zeigt uns das Leben Christi am
hohen Mittag. Die Tat Christi steht im Mittelpunkt, das Schöpferische,
dem sich in der Person des Kaiphas all das entgegenstellt, was schon da
war und weiter sein will. Wankelmütig das Volk, treulos Jünger und
Freunde, das ist die dunkle Folie der schöpferischen Tat. Der Chor
der Unsichtbaren begleitet diese ganze Handlung gleichsam nur »in
sordina«, da Christus ja selbst ganz offenbar das Überirdische auf Erden
verkörpert. Der Schluß bringt nochmals für kurze Zeit die getrennten
Welten des Seins und Werdens: kühn erfindet der Dichter die größte
Versuchung Christi im Angesicht des Todes. In tiefster Verlassenheit
erscheint Luzifer mit dem Versprechen einer neuen Welt. Der Mensch
Jesu stirbt mit den Worten: »Heli, heli, lema sabacthani?« Gewaltig
antwortet das »Dies irae«, mit welchem die Welt des Absoluten in unsere
Welt hereinbricht. Die Chöre der Menschen raffen sich auf zum Kyrie-
eleison, immer dringender, bis die »Stimme« wieder Gewißheit gibt,
Gewißheit der Erlösung, die nun in immer mächtigeren Kreisen, Kyrie
und Credo und Sanctus und Agnus Dei verflechtend, verbindend,
kontrapunktierend, das sakrale Drama abschließt. In diesem Schluß
nun vereinen sich wieder die Welten des Seins und des Werdens, diesmal
aber nicht mehr in der Person Christi, sondern in der Schöpfung, in der
menschlich-künstlerischen Tat Christi, als welche die christliche Welt
erscheint. So tut sich denn vor unseren Blicken das Gemälde auf, in
welchem Christus und Kirche, Vergangenheit und Gegenwart, Erde
und Himmel nur einzelne Teile sind, alles Teile nur eines Gemäldes,
das uns Liehburg in grandioser Verkürzung zeigt im tiefsten Erkennen
dessen, was Kunst ist.

René Bovard, Lausanne.

80


	Liehburgs sakrales Drama "Christus"

