
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Theaterkultur

Band: 3 (1930-1931)

Artikel: Die Einsiedler Calderónspiele und der Nationaltheatergedanke

Autor: Nadler, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Einsiedler Calderönspiele
und der Nationaltheatergedanke

Allzu leicht und bequemer als zulässig fände man sich mit der Sache
ab, wenn man in den Einsiedler Spieltagen lediglich eine besonders
wirksame Calderönaufführung sähe, die überall möglich und daher
zufällig in diesem Räume stand. Für wesentlich und beispielgebend halten
wir hier das Wiedererwachen einer alten Spielgemeinschaft und die
Rückbesinnung der ältesten christlichen Kultstätte des Landes auf
die künstlerischen Pflichten, die von je mit dem Dienst der Gottheit
verbunden waren. Wir dürfen wohl bald aus dem Einsiedler Konvent
eine aufschlußreiche Arbeit erwarten über die Spielgewohnheiten dieser
Gemeinschaft zu jener Zeit, da ihre Bühne in erster Blüte stand. Daher
deuten wir selber nur zögernd und mit Vorbehalt an, was die schöpferischen

Ergebnisse dieser Einsiedler Spielzeit ins rechte Licht rücken
könnte.

Bei den unzulänglichen Hilfsmitteln, die dem Schweizervolk für
den Unterricht über sein ältestes Spielwesen zur Verfügung stehen, und
bei dem treubeharrlichen Sinn, mit dem es sich an diesen Hilfsmitteln
begnügt, ist es dem aus Zufall besser Unterrichteten nur schwer, sich

gegen ein stehendes ungläubiges Lächeln verständlich zu machen. Wenn
wir auch nicht so weit gehen, das Kloster St. Gallen für den ersten
Schöpfer der ursprünglichsten Spielformen nördlich der Alpen zu
erklären, so können wir doch die Tatsache nicht bestreiten lassen:
Trägerinnen des südrheinischen und später eidgenössischen Spielwesens
waren seit Anbeginn klösterliche, religiöse oder doch religiös gestimmte
Gemeinschaften, verbunden und ausgerüstet zu dauernder Pflege der
Bühne. Das gilt für beide Bekenntnisse seit dem Augenblick, da es

zwei Bekenntnisse gab. Man weiß ja, wie der junge Schwung der
evangelischen Bewegung gerade auf der Bühne stadtbürgerlicher
Spielgemeinden zu Zürich und Basel sich Rollen schuf, Rollen einer religiösen
Handlung und keineswegs eines weltlichen Vergnügens. Ebenmäßig
wie in anderen Ereignissen dieses Staates schuf so der Glaubenseifer
beider Bekenntnisse Urgeschichte und Überlieferung des Spielwesens.
Das ist die Spielüberlieferung der Schweiz, und die wenigen städtischen
Theater, die sehr jung sind und aus ganz andern Bedingungen erwuchsen,
sind in der Schweizer Theatergeschichte nur Episode. Die Größe dieser

Spielüberlieferung ist an irgendwelchen ästhetischen Wertmessern gar
nicht zu erkennen. Sie ruht darin, daß diese tausendjährige Spielpflege
in der Schweiz zugleich gemeineuropäisch und zugleich landestümlich
war, wie denn jeder übervölkische Kulturverband sich nur aus individuell
betonten Einzelzellen, nicht aus charakterlos Gleichartigem, das kein



Antlitz hat, aufzubauen vermag. Wenn seit dem späten sechzehnten
Jahrhundert nach der Vorherrschaft des evangelischen, religiös geweihten

Stadtbürgertheaters die Kunst der Bühne wieder zu den erneuerten
Mönchsgemeinden zurückkehrte, so geschah es nicht zuletzt darum,
weil nur sie mit der romanischen Gemeinsamkeit Europas auch
weltanschaulich verbunden waren. Das Geheimnis ruht in dem strömenden
Lebensaustausch mit den damaligen zwei Mittelpunkten Europas, mit
Madrid und Wien, zu denen sich später Paris fügte.

Aus vielen Gründen verknotete sich das Kulturgewebe des damaligen

romanisch-katholischen Europas für die Schweiz um Einsiedeln.
Wir verkennen die geistige Bedeutung der Jesuitensiedlungen zu
Luzern, Solothurn, Freiburg nicht. Aber sie waren junge Gebilde ohne
erheblichen sicher nährenden Grundbesitz. Sie waren darum abhängig
von den baren Geldquellen ihrer kleinen Gaststaaten und in den Mitteln
zur Entfaltung künstlerischen Ergusses beschränkt. Sie waren nach
der ganzen Anlage des Ordens wie soldatische Standorte mit wechselnder

Besatzung. Ihnen gegenüber waren die alten Benediktinergemeinden
zu St. Gallen, Muri, Einsiedeln, Engelberg wirtschaftliche Sonderkörper
mit zuverlässigem Grundbesitz, der die jüngsten Stürme überdauert
hatte, der wieder entschuldet wurde und den Äbten mit ihrer familien-
haft unwandelbaren Mönchsgemeinde die fürstliche Machtfülle des

Kunstgönners verlieh. Unter ihnen war Einsiedeln in besonders
günstiger Lage und vom Glück großer Männer begnadet. An geistigem
Eigenvermögen stand es St. Gallen am nächsten. Aber es besaß die
besuchteste Kultstätte von altem Ruf und durch seine Pilgerzüge ein
Wirkungsfeld von unübersehbarem, wahrhaft europäischem Ausmaß.
Die drei großen Äbte des siebzehnten Jahrhunderts, Plazidus Reimann
(1629—1670), Augustin II. Reding von Biberegg (1670—1692), Maurus
von Roll (1698—1714) schufen dem Kloster Kultureinfluß weit über
die Eidgenossenschaft hinaus. Man legte sich eine eigene Druckerei an,
und August Reding plante eine Hochschule. Beide Eigenschaften des

Ortes, Kultstätte und Mönchsgemeinde, bestimmten die Ausbildung
der beiden Einsiedler Spielformen: Wallfahrtstheater und literarische
Klosterbühne.

In das Meinradsspiel von 15 76, an dem die Mönche, die Schüler und
die Waldleute gemeinsam zusammengewirkt hatten, lief die alte Zeit
aus, und Mitte des siebzehnten Jahrhunderts setzte die neue ein. Es
wird erst noch auszumachen sein, ob zwischen 1576 und 1653 nur die
Urkunden schweigen oder wirklich nicht gespielt wurde. Seit der Mitte
des siebzehnten Jahrhunderts entwickelte sich der Spielbetrieb im
Zusammenhange mit den kirchlichen Aufzügen am Skapulierfest, am
Himmelfahrtstage, am Rosenkranzfest, zur Engelweihe. Das Spiel lag in
den Händen kirchlicher Bruderschaften. Meist waren es einfachere oder

8 figurenreiche Pantomimen, zu denen die Bühnenstoffe des sechzehnten



Jahrhunderts verarbeitet wurden. Viel Stoff boten die Türkenkriege,
und seit dem Ende des siebzehnten Jahrhunderts traten politische
Vorwürfe stark hervor. Die Spiele fanden im Freien statt, manchmal in
eigens gebauten Theatern. Zuweilen wurde das Spielbuch gedruckt,
so das von 1740 in 13 000 Exemplaren. Seit das Stift 1675 Propstei und
Kolleg in Bellinzona bekam, stieg der Einfluß der italienischen Musik
fast bis zur Alleinherrschaft, wie auch die Schultheater zu Bellinzona
und Einsiedeln in lebhaften Wechselverkehr traten. Außer in Wien und
München ist nirgends vor solchen Zuschauermassen gespielt worden
wie zu Einsiedeln. 10000 bis 20000 Menschen sahen nicht selten zu.
Eine Sache für sich war neben dem Wallfahrtstheater, dessen Stoffe
und Darstellungsformen von der Absicht auf die Zuschauer bestimmt
waren, die literarische Barockbühne des Stiftes, wo die gemeineuropäische

Bildung wirksam wurde. Hatten dort vor allem die plastischen
Künste der Spieler das Wort, so hier das Spielbuch. Indessen scharfe
Grenzen lassen sich im ganzen nicht festhalten. Der Gewinn der
literarischen Bühne wurde immer auch dem volksmäßigen Wallfahrtstheater
fruchtbar.

Und darin lag es nun. Die Bühnenfreude erzeugte auch außerhalb
der religiösen Bruderschaften in den Waldleuten das Verlangen nach
eigenen Gebäuden. Schon im letzten Viertel des siebzehnten
Jahrhunderts setzt die Bewegung ein, die den Betrieb des Barocktheaters
demVolke zurückgewann, die aus dem Bereiche der gelehrten Formpflege
zum Nutzen des Volkes an sich zog, was nutzbar erschien. Schon 1678

spielten die Waldleute auf dem Johannismattli »Erschaffung von Adam
und Eva«, zehn Jahre später die Einsiedler auf dem Brüel den Abschied
Christi von Maria »gantz überall einfeltig. Es war der Comoediant ein
heylloser unnützer Vogel... daß also kein Wunder war, wenn auch der
Effekt seiner Person gleich worden.« Aber ebendiese volkstümliche
Unzulänglichkeit bewegte den Fortschritt. Der begabteste Dichter des

Stiftes, Meyer von Baldegg, nahm sich der Sache an. Für eine Aufführung

der Einsiedler Bürger 1700 hatte der Schulmeister Matthias Wikart
eine »Enthauptung Johannis« begonnen. Meyer von Baldegg vollendete
sie und tat auch bei der Darstellung »das Meiste und Beste«. Traten
die geistlichen Spielleiter hier als Unterweiser und Chorführer unter
das Volk, so wirkte die deutsche Bühne des Volkes wiederum auf das
Stift zurück. Es läßt sich sehr gut verfolgen, wie seit dem Anfang des
achtzehnten Jahrhunderts das Stiftstheater zu deutschen Aufführungen
fortschreitet und den Zudrang der neuen deutschen Literatur in seinen
Bühnenbetrieb aufnimmt.

Diese Doppelwendung ist aber wiederum das Wesentliche. So war
es überall in der Schweiz. Um die städtischen und klösterlichen
Spielgemeinschaften bilden sich noch im siebzehnten Jahrhundert Brücken
in die umliegenden Landschaften. Bäuerliche Spielgilden schließen sich 9



und empfangen aus den Händen der Klöster und Stadtschulen die
geläufigen Stoffe und Spielbücher, den Stil, das Verfahren, die Mittel
der Darstellung und arbeiten das alles auf sich zu. Landgeistliche, die
Seelsorger aus den Klöstern, die Schulmeister übernehmen den
Austausch. Die Barockkunst der Bühne wird auch hier allerorten Volkskunst.

Eine zielbewußte Sichtung aller überkommenen Nachrichten
würde die Tatsache erhärten, daß die bäuerlichen Landschaften der
Schweiz im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert zumal im Umkreis
der fortgedeihenden Barocktheater ein ausgebildetes Spielwesen besaßen,
daß sie mit verdünnten Zuflüssen an den allgemeinen Bewegungen der
Zeit und an der Bühnenüberlieferung des Landes teilhatten. Und es

würde sich die nicht minder wichtige Tatsache bezeugen lassen: Das
neue deutsche Drama des achtzehnten Jahrhunderts -— die Frage nach
seinem »Kunstwert« kommt hier, wo es sich um das Werden handelt,
gar nicht in Betracht — ist aus der Gewohnheit des barocken Theaters
herausgewachsen. Für die katholischen Landschaften ist das
offensichtlich und spielend nachzuweisen. Aber es ist nicht glaubhaft, daß
die Ubergänge in den evangelischen Bereichen so völlig unberührt um
diese alten katholischen Spielgemeinschaften herumgebogen hätten.
Ist doch das literarische Leben der evangelischen Orte sonst reichlich
von mancherlei Seitenarmen aus den katholischen Beständen gespeist
worden. Zur Aufhellung dieser auch für heutige Verhältnisse nicht
unwichtigen Frage bedürfte es freilich mehr Entsagung und rationalen
Aufwand, als der heutige zu stark in modernen Zeiträumen verankerte
Forscherwille aufzubringen vermag.

Die gegenwärtige Weise, die so gern als Widerspiel zu jedem
Rationalismus erscheinen möchte, verrät allzu deutlich ihre durchaus
rationalistische Einstellung schon dadurch, daß sie alle Probleme der
Gegenwart unter Ausschluß der geschichtlichen Erfahrung lösen
möchte. Die großen Erfolge der Spiele zu Einsiedeln und am Aarauer
Schützenfest, die Spiele in Truns, Stein und anderswo beweisen, daß
eine Schweizer Nationalbühne im vollen Werden ist, wenn sie die alte
Schweizer Überlieferung aufgreift und umbildet. Die Schweiz braucht
keine »schweizerische« Großstadtbühne, sondern eine schweizerische
Festspielgemeinde. Das städtische Geschäftstheater ist organisch
unfähig, irgendwo und irgendwie Volksangelegenheit zu werden. Die
mehr als hundertjährigen mit gleich schlechtem Glück immer wiederholten

Versuche, aus Stadttheatern »NationaI«theater zu machen, reden
seit dem Hamburg Lessings deutlich genug. Das Geschäftstheater ist
wie die Straßenbahn und anderes eine notwendig gewordene Funktion
des großstädtischen Lebensbetriebes. Wie aber kann ein Volk gezwungen

werden, allabendlich von sieben oder acht Uhr an sich an
dieser oder jener Straßenkreuzung als Volk zu erleben? Der große

10 Gedanke vermag nur an zweien verwirklicht zu werden, die eine Einheit



sind : in der Werkverbundenheit einer Spielgemeinde, die sich in
gehobenen Festspielen selber handelnd erlebt. Und dieses nationale
Erlebnis ist gebunden an die nationalen und religiösen Kultstätten. Die
Gottheit wie das Schicksal des Volkes hatte zu allen Zeiten ihre
bevorzugten und geweihten Orte. Das Schauspiel in seinen reinen Ursprüngen

und Höhepunkten war immer nationale und zugleich religiöse
Kulthandlung. Ist es das nicht, so vermag es auch keine nationale
Angelegenheit zu sein. Adoptiert man ein städtisches Geschäftstheater
für diesen »Zweck«, so hat man eine Sache getätigt, aber kein nationales
Bedürfnis gestillt. Nur weil das doch für alle Völker gilt, wagen wir es,
davon zu reden. Ein Volk, das auf weitem Räume lebt und in
wechselnden Räumen gehandelt hat, wird immer bei sich selber sein, wenn
es bei rhythmisch wiederkehrenden festlichen Gelegenheiten seine
Bühne an den geheiligten Stätten des Landes aufschlägt, unter den
Denkmälern und den redenden Zeugen seiner großen Stunden. Man
muß jede der drei Tatsachen für sich anerkennen und billigen: daß der
Besitzer eines Theaters täglich im Durchschnitt soundso viel einnehmen
muß, um die Anlage verzinsen zu können; daß ein Schriftsteller eine
gewisse Anzahl Stücke unterbringen muß, damit er, was wir in unseren
Literaturgeschichten viel zu wenig einfließen lassen, zu anderem sein
Einkommen hat; daß ein Volk von Zeit zu Zeit immer wieder seiner
bewußt werden muß, wenn es im Wochenlauf seiner Geschäfte nicht
verkommen soll. Aber unter diesen drei Tatsachen läßt sich kein
Ausgleich herstellen, der nicht auf jeden Fall die höchste Aufgabe eines
Nationaltheaters lähmen würde.

Allein in den Festspielen, wie die Schweiz sie 1924 gesehen hat,
hegen die Ansätze zu einem großen Volkstheater im altüberlieferten
und höchsten Sinne. In Einsiedeln ist der religiöse, in Aarau, Altdorf
und Truns der nationale Kultgedanke zum Ausdruck gekommen. Beide
in einem zu vereinigen, wäre das letzte. Es wohnen nur wenig Völker
in Europa, denen dies letzte möglich wäre.

Prof. Dr. Josef Nadler, Königsberg

Wir entnehmen diesen Aufsatz der Zeitschrift »Der Lesezirkel«, Zürich 1924 und
können es uns nicht versagen, auch die Notiz mitabzudrucken, mit der Dr. Hans Bodmer
ihn seinen Lesern vorstellte : »Der Aufsatz, in dem der Verfasser der Literaturgeschichte der
deutschen Stämme und Landschaften' (für die er inzwischen den Gottfried-Keller-Preis
erhielt) den schweizerischen Festspielgedanken der Gegenwart in völlig unabhängiger
Weise in große geschichtliche Zusammenhänge einreiht, dürfte auch in seiner Stellungnahme
gegen unser heutiges städtisches Theater manchem Leser als eine Art katholisches Gegenbild
zu Gottfried Kellers großartiger Vision »Am Mythenstein« (1861) erscheinen.«


	Die Einsiedler Calderónspiele und der Nationaltheatergedanke

