
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Innerschweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Innerschweizerische Theaterkultur

Band: 1 (1928)

Artikel: Theaterwissenschaftliche Grundbegriffe

Autor: Eberle, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theaterwissenschastliche Grundbegriffe
Von Oskar Eberle

Hier wird versucht, theaterwissenschaftliche Grundbegriffe in ihrer
Auswirkung auf die Wertung der theatralischen Leistung, auf
die Gliederung der Poetik, auf die Systematik der Theaterwissenschaft

zu zeigen, und zwar in vier Abschnitten: 1. Berufsbühne —
Laienbühne. 2. Kulturtheater — Unterhaltungstheater. 3. Drama —
Spiel. 4. Theaterwissenschaft.

1. Berufsbühne — Laienbühne

Grundbegriffe können nur gewonnen werden im Ueberblicken
des gesamten theaterwissenschaftlichen Stoffes. Zwei Möglichkeiten
einer Grundeinstellung vertreten Max Herrmann in Berlin und
Artur Kutscher in München. Max Herrmann gibt bewußt eine
Auslese aus dem Stoff. Sein Prinzip der Auslese heißt Kunst.
Nicht will er die ganze Theatergeschichte darstellen, sondern nur
die Geschichte der Theaterkunst. Danach verweist er die Geschichte
der Laienbühne aus der Theaterwissenschaft in die Kulturgeschichte.
Liebhaberbühnen haben mit Kunst nichts zu tun und gehören danach
nicht in den Bereich der Theaterkunst.

Artur Kutschers Theatergeschichte umfaßt nicht nur die Kunst der
Berufsbühne, sondern auch das Liebhabertheater. Darum betrachtet
er die vielen oberbayrischen Bauernbühnen, die zum Teil bis
ins frühe 17. Jahrhundert zurückreichen, mit der gleichen Sorgfalt,
während Max Herrmann deutlich scheidet zwischen Berufsbühne
und Laienbühne. Dagegen führt Kutscher Berufsbühne und Laienbühne

auf die gleiche Wurzel zurück, auf den Mimus. Damit
verwischt sich der grundsätzliche Unterschied zwischen Berufsbühne und
Laienbühne. Kutschers Grundbegriff des Theaters heißt „Mimus",
der Herrmanns „Kunst".

Wir übernehmen nun aus Kutschers Anregungen:
Theatergeschichte muß Berufsbühne und Laienbühne umfassen; aus
Herrmanns Anregungen: es besteht ein wesentlicher Unterschied
zwischen Berufsbühne und Laienbühne.

Diesen wesentlichen Unterschied hat Willi Flemming, wie es scheint,
erstmals tiefer zu begründen versucht in seinem Büchlein „Bom
Wesen der Schauspielkunst", Rostock 1927. Die Spielkunst, heißt 59

5



sein Kernsatz, hat zwei verschiedene Wurzeln, die magische und die

mimische Wurzel.
Aus der magischen Wurzel wächst das Volkstheater, vor allem

das liturgische Spiel, etwa die Passion. Kennzeichen ist die feste

Bindung an einen heiligen Text. Der Laie ist in erster Linie
Rezitator, dann Spieler.

Aus der mimischen Wurzel wächst der Berufsschauspieler, der
eigentliche Mime, der mit Routine alle möglichen Rollen zu geben

imstande ist. Kennzeichnend ist, daß kein Spieltext erforderlich ist.
Der Mime ist in erster Linie Spieler, dann Rezitator.

Der Laie ist, zum Beispiel im mittelalterlichen liturgischen Spiel,
an den Text unweigerlich gebunden. Es ist ihm verboten, auch nur
ein Wort am Text zu ändern. Der Mime springt mit dem Text
nach Belieben um, läßt fort und setzt hinzu, wie die Spiellust ihn
treibt. Der reinste Mime ist der Stegreifspieler, der Harlekin,
ein mimisches Spiel reinster Form die Pantomime, ein Spiel ohne
Worte, dargestellt nur mit den Mitteln der Schauspielkunst.

Man wirft dem Bolkstheater so oft die Sentimentalität vor,
dieses nackte Zurschaustellen kleiner menschlicher Gefühle, das ein
künstlerisch empfindsamer Mensch einfach nicht verträgt. Theater-
mäßig dargestellte Gefühle erträgt man nur, wenn sie geformt
find? formen aber kann nur ein Künstler. Der Laie spielt da
sozusagen nur Inhalt. Er stellt magische Kräfte, im Bereiche der
bürgerlichen Welt also etwa Gefühle dar. Man könnte sagen:
Der Laie projiziert mit mangelhaften Mitteln, mit unzureichender
mimischer Begabung, seine Gefühle ins Publikum.

Beim Berufsspieler ist es umgekehrt. In sentimentalen Rollen,
um beim Beispiel zu bleiben, lassen seine Leistungen oft kalt, trotz
aller mimischen Routine, selbst wo der Laie seine Zuschauer zu
Tränen rührt. Der Komödiant gibt also nur mimische Formeln,
ohne seelische Hintergründe. — Hier sei an die kennzeichnende
Charakterisierung Komödiant erinnert, wie man jemanden heißt,
der äußerlich nicht tut wie er innerlich sollte, bei dem Sein und
Schein sich nicht decken, wie etwa bei Leuten, die sich vornehm
geben, ohne es zu sein: Emporkömmlinge, die den Bornehmen
nur mimen. — Das scheint jedenfalls gewiß: es besteht ein Unterschied

zwischen Berufsspieler und Laienspieler.
Man kann einwenden: Es gebe auch Berufsspieler, die Menschen

nicht nur marionettenhaft darstellen, sondern sie restlos über-
60 zeugend gestalten, und es gebe Laienspieler, die nicht nur gerade



sentimental wirken, sondern wahrhaft erschüttern. Es gibt also
mindestens zwei Arten Berufsspieler und mindestens zwei Arten
Laienspieler.

Schauspielkunst ist offenbar eine Gabe, die, auf die einfachste
Formel gebracht, eine Mischung ist eines bestimmten Gefühlsreich-
tums und einer entsprechenden Fähigkeit, sie schauspielerisch ficht-
bar zu machen. Ze nachdem nun aber Gefühl oder Ausdrucks-
fähigkeit stärker sind, entstehen die beiden Grundtypen des Laien
und Mimen.

Das wesentliche Merkmal des Laien also heißt: Gefühlsstärke,
des Mimen: Ausdrucksstärke (Mimuss.

Schauspieler
Laie Mime

Gefühl Ausdruck
I 2 I I 3 4 I

-I- - 4- -Befühlsstärke Ausdrucksschwäche Ausdrucksstärke Gefühlsschwäche
I I

-I- -I- Künstler
„Dilettant"

In diesen vier Berhältniseigenschafken sind noch zwei andere
Verbindungen möglich, und sie ergeben die beiden andern möglichen
Schauspielertypen. Also: den guten und schlechten Laienspieler, den

guten und schlechten Berufsspieler. Unmöglich ist die Verbindung
1 und 4 Gefühlsstark und Gefühlsschwach oder 2 und 3 Aus-
drucksschwach und Ausdrucksstark. Möglich sind nur die beiden
andern Verbindungen:

Auf Seite des Laien: die Verbindung der beiden negativen
Kräfte, Ausdrucksschwach und Gefühlsschwach, ergibt den Typus
des durchschnittsbegabten sentimentalen Dilettanten.

Auf Seite des Berufsspielers: Verbindung der beiden positiven
Kräfte, Gefühlsstark und Ausdrucksstark, ergibt den Schauspielkünstler.

Das gibt also in aufsteigender Linie vier Schauspielertypen, zwei
Laien- und zwei Berufsspieler:

Gefühlsstark Mimik (Ausdrucksstark)

— — — Dilettant
-f- — — Laie
— -f- — Mime
-f- -f- Künstler



Die aufsteigende Linie ist sichtbar in der gradweisen Steigerung
der Gestaltungsfähigkeit, die beim Dilettanten ll und beim Künst-
ler -x> ^unendlich) wäre.

Auf tiefster Stufe steht also der Dilettant, dem seelische Fülle
und jegliche Gestaltungskraft abgehen. Mit dem Wachsen seelischer
Fülle entsteht der Laienspieler. Mangel an seelischer Fülle, aber
starke mimische Begabung kennzeichnen den Mimen. In der Vollkraft

der spielkünstlerischen Fähigkeiten steht nur der Künstler.
Denn weder der gute Laienspieler noch der Mime, weder die
Ergriffenheit des Laien noch die mimische Gewandtheit des Berufs-
spielers machen das Wesen der Schauspielkunst aus, sondern eben
erst ein Drittes, das das magische und mimische Grundelement zu
einem neuen formt. Die Form ist auch da, wie in jeder Kunst,
das Entscheidende. Das ist freilich ein Grundsatz alles künstlerischen

Schaffens, den aber gerade Dilettanten nicht glauben wollen,
was psychologisch begreiflich ist, da sie eben außerhalb der Sphäre
des Gestaltens stehen.

Mächtig aufsteigende Wallungen erlebt mancher in sich. Wenn
er sie aber nicht entsprechend formen kann, wird daraus kein
Gedicht. Wir bestreiken nicht, daß der Mann Gefühle hat, aber
wir bestreiken ihm sein Künstlertum. Oder man kann sich

vornehmen, eine Madonna zu malen. Wenn man aber nur eine

sentimental aufblickende Frau malt, so hak man damit noch kein
Kunstwerk geschaffen. Umgekehrt ist eine vollkommene künstlerische
Technik ohne „Inhalt" auch keine „Kunst", aber immerhin vielleicht
ein schönes und den Kenner befriedigendes Spiel der Formen.
Ein großer Teil des Kunstschaffens der Gegenwart beruht auf
einer raffinierten Beherrschung der künstlerischen Technik.
Dillettanten sind das nicht, aber der Name des Künstlers im eigent-
lichen Sinne kommt ihnen auch nicht zu. Virtuosen wären sie

wohl am ehesten zu bezeichnen.

Wir sagen also: Schauspielkunst entsteht durch Gestaltung der

mimischen und magischen Kräfte im Schauspieler. Das Berufs-
theater ist es danach allein, was wirklich den Anspruch auf künst-
lerische Leistungen erheben kann. Der große Schauspielkünstler
ist freilich so selten wie der große Dichter und Maler. Wir dürfen

uns darum auch nicht beklagen, wenn etwa eine kleine Stadt-
bühne statt Künstler zunächst nur Mimen, vielleicht sogar gute

62 Mimen, auf die Berufsbühne stellt.



2. Kulturtheater — Unterhaltungstheater
Die Erkenntnis der vier schauspielerischen Grundbegriffe Dilettant,

Laie, Mime, Künstler kann auch der Wertung des Theaters
dienen. Laienspieler und Künstler treffen sich nie auf gleicher
Ebene. Denn der Laie steht im Dienste des Gesinnungstheaters,
der Künstler im Dienste des dramatischen Kunstwerkes. Der Laie
spielt die Passion, der Künstler spielt ein Drama Shakespeares.
Ihr gemeinsames Ziel heißt: Kulturtheater.

Dagegen steigen Mime und Dilettant oft auf dem gleichen Spielplatz

herum. Ihr Ziel heißt: Unterhaltung des Publikums. Das
Unterhaltungskheater kommt aus ohne Laien und ohne Künstler.
Ihm genügen Mime und Dilettant.

Viele Kräfte haben erwirkt, daß fast der ganze heutige Spiel-
plan des Unterhaltungstheaters auf den gemeinsamen Nenner der

Erotik zu bringen ist.
Von der Erotik leben die meisten Dilettantenbühnen der Schweiz,

ob sie es eingestehen oder nicht. Ohne die immer neuen
Spannungen uralter Liebesgeschichten ist der Bürger nicht in die un-
bequemen Wirtshaussäle unserer Dilettanten zu locken. Fast
unsere ganze mundartliche Bühnenliteratur ist auf diese primitiven
Novellen gebaut: ein Vater, der nein sagt, eine Mutter, die ja
sagt, und ein Liebespaar, Kinder verfeindete? Eltern, die sich doch

Kriegen. Freilich wissen unsere Schulmeister und Pfarrherren diesen
Geschichten allweg ein moralisches Schwänzchen anzuhängen, um
den schundigen Dilettantismus ihrer rührseligen Dramatik zu
entschuldigen.

Kein wesentlicher Unterschied im Film. Er lebt von Sensation und
Sentimentalität und täuscht mimisch und technisch oft unerhört ge-
wandt Gefahren und Gefühle vor.

Von Erotik und Sensation aber leben auch unsere Berufsbühnen. Ein
likerarisches Theater kann sich nicht halten ohne Staatszuschüsse
oder, vorübergehend etwa, durch einen genialen Spielleiter wie
Max Reinhardt, der einmal wieder liebevoll Klassiker inszeniert.
Das ist aber nicht traurig, sondern begreiflich. Kein Mensch kann
aus tragischem Phatos leben. Und wenn kein feines Lustspiel
mehr es vermag, uns seelisch aufzulockern, dann muß die grobe
Posse ein befreiendes Lachen erwirken. Die Frage ist hier nur,
warum Posten, feinerer und gröberer Art, unsern Spielplan füllen?
Das liegt am Publikum und an den Schauspielern. Daß die 63



seelische Reaktion nach dem Kriege zu einem eigentlichen mimischen

Taumel führte, können wir bei aller Maßlosigkeit und
Verwilderung nicht als Unglück betrachten. Man hat in früheren
Jahrhunderten andere erotische Kost vertragen und ging daran nicht
zugrunde. Wer sich überißt, wird bald satt. Das sagen am
lehrreichsten unsere losesten Schaustellungen, die Revuen und Ballette,
die an Zahl und Ausgezogenheit sich nur im letzten Halbjahr-
zehnk zu fast bürgerlicher Erträglichkeit mäßigten. Maßgebend
sind hier freilich Großskadtrevuen in Berlin und Paris und nicht
was der Sommer an internationalem Schwindel auf unsere Bühnen
wirft.

Die zaghafte Erotik der Dilektankenbühnen ist der entsprechende
Ausdruck einfacher bäuerlich-kleinbürgerlicher Lebenswünsche. Dieses
Bürgertum will seine Alltagshemmungen, die Sitten und Anschauungen

eines engen Dorfes noch verstärken, auf der Bühne in
theatralischen Verwicklungen dargestellt und dort oben wenigstens
gelöst sehen. Darum spielen und schauen im Dilettantentheater
vor allem junge Leute und Frauen, denen ein natürlicher Gefühlsablauf

oft am meisten erschwert ist.

Auf der Liebhaberbühne stammen Spieler und Zuschauer aus
der gleichen Gemeinschaft. Daß das Unterhaltungstheater ein
Mittel ist, seelische Hemmungen zu lösen, beweisen die Vorliebe fürs
Spielen in der Fastnacht, also in der seelisch auflockernden Zeit
des Frühlingsanfanges, und die Tatsache, daß Theakerspielen oft
genug nur ein Vorwand ist zu geselligen Zusammenkünften mit
Tanz. So zeigt sich zum Beispiel im ganzen innerschweizerischen
Volkstheater die Sitte, nach den Theateraufführungen zu tanzen,
auch in Oberbayern haben wir diese Tanzbelustigungen nach der

Aufführung beobachtet.

Auf der Berufsbühne der Städte wirkt sich die Erotik nach zwei
Richtungen aus. Da sind Zuschauer und Spieler oft Repräsentanten

zweier Volksschichten. Der Zuschauer erlebt, und das gilt
von der Bühne und vom Film, im erotisch gestimmten Unterhat-
tungstheater einen natürlichen Ablauf der Gefühle, die eine sinnlose

Tages- und Jahresarbeit in Schreibstube und Fabrik oft
unerträglich einschnürt. Daß hier sich eine Lockerung der Gefühle
erst nach stärksten Sensationen einstellt, ist ein besonderes
Kennzeichen der Großstadt.

Im Zuschauerraum das Großstadtpublikum, auf der Bühne der
64 Schauspieler. Es ist kein Zweifel, daß nicht das deutsche, sondern



das semitische Element den deutschen Bühnen das besondere
Gepräge gibt, wie einst italienische Sänger oder englische Komödianten.
Die Aufklärung im 18. Jahrhundert, voran Mendelssohn, bewirkte
eine geistige Emanzipation der Juden. Im 19. Jahrhundert
erkämpften sie ihre bürgerlichen Rechte. Alle Berliner Bühnen sind,
mit Ausnahme des Staakstheaters, das aber heute auch von Juden
geleitet wird, jüdische Gründungen. Fast das ganze deutsche
Theater ist in jüdischen Händen. Geldgeber, Direktoren, Agenten,
Bühnenverkriebe, Dramaturgen, Bühnendichter, Kritiker, Spielleiter,
Schauspieler sind Juden. Zwei Gründe vor allem ermöglichen
ihnen die beispiellose Beherrschung des deutschen Geisteslebens;
der eine liegt in der Sonderark der Rasse, der andere im
augenblicklichen Stand der Entwicklung des jüdischen Volkes. In der
Sonderark der Rasse liegt ein Grund, warum gerade Juden die
Bühne beherrschen. Sie sind ein Mittelmeervolk und damit wie
die Italiener oder Spanier von besonderer mimischer Begabung,
mit der sie vor den mimisch unbegabteren Deutschen einen
Borsprung haben. Daneben ein volksbiologischer Grund. Die Juden sind
eine aufsteigende Macht, durch Jahrhunderte im stillen oder am
Widerstand gewachsen und gerade darum empfindlicher und
anspruchsvoller in Lebensdingen als wir abgelebten müden Europäer.
Darum auch dieses eigentliche naive Behagen im breiten Ausmalen
erotischer Situationen auf der Bühne. Darum auch das skrupellose
geschäftliche Ausbeuten der jüdischen Erotik auf Kosten der
nichtjüdischen Volksgenossen.

Die Besten der Zugend und des Volkes haben sich indessen von
der dilettantischen Vereinsbühne und dem Unkerhaltungstheater
der Mimen abgewandt, von einer Bühne, die nur dem nackten
Leben und seinen Trieben gilt, und sich zum Theater bekannt,
dessen Grundton nicht einseitig das Leben, sondern die Idee ist,
die ihm erst Sinn und Gestalt zu geben vermag.

Kulturkheater steht so gegen Unkerhaltungstheater, denn alle
dilettantischen und mimischen Spiele um einen Urtrieb des Menschen
verbürgen noch keine Theaterkultur. Was also heißt gegenüber
dem sentimentalen Spiele der Dilettanten und gegenüber den

erotischen Stücken der Mimen Theakerkultur? Wiederum ein
Doppelkes, gemäß der zweifachen Möglichkeit des Theaters
überhaupt: Kultur der Berufsbühne und Kulter der Laienbühne.

Eine Berufsbühne hat Kultur, wenn sie die höchsten Formen
des Spiels, das Drama, künstlerisch vollendet darstellt. Es gab 65



Zeiten, da dramatische und spielkünstlerische Kultur zusammenfielen:
in Athen Sophokles, in Madrid Calderon, in London Shakespeare,

in Paris Molière, in Wien Raimund, in Weimar Schiller,
in Berlin Gerhart Hauptmann. Die Schweiz hat diese Einheit
in Drama und Theater noch nie erreicht, solange Berufsbühnen
stehen. Das Kunstwerk der Bühne also ist die Leistung Einzelner.
Es stammt die Idee tragisch oder komisch vom Dichter, die szenische

Gestaltung vom Regisseur. Das Publikum, das kunstverständige,
nie das „Bolk", ist immer eine aristokratische Auslese.

Dagegen vermittelt die Laienbühne Ideen die ein ganzes Bolk
bewegen. Solche allgemeine Ideen sind Religion, Staat, Natur,
Gesellschaft. Auf der Laienbühne erhalten diese allgemeinen Ideen
konkrete Gestalt, bestimmt zumeist durch Umwelt und Landschaft,
deren religiöser oder staatlicher Mythus dargestellt wird? zum Beispiel
die geistlichen Spiele Einsiedlens im Zeitalter des Barock stellen
in immer neuen Bildern Maria dar wie etwa die Griechen ihre
Göttermythen. Die Altdorfer Tellspiele wollen den Staatsmythos
vorführen wie die Griechen den Mythos ihrer Befreiung etwa in
Aeschylos' Persern. Um religiöse oder staatliche Ideen eines Volkes
zu gestalten, braucht es keine dramatische Kunstwerke? unsere
Festspiele zum Beispiel waren es nie. Das gibt einer unserer
besten Kenner der Festspiele, der Spielleiter August Schmid von
Dießenhofen, ohne weiteres zu, wenn er nach der Aufführung von
„No e Wili" in Stein am Rhein frägt: „Ein Bolksschauspiel —
Kunst? Davon sprach man gar nicht. Es war einfach schön. Ein
Heimatspiel im wahrsten Sinne des Wortes." Der Laie denkt gar
nicht daran, Kunstwerke zu schaffen. Dazu braucht es einen Künstler.
So wenig man von einem Schreiner verlangen darf, daß er eine
Madonna schnitzt, von einem Flachmaler, daß er ein Porträt malt,
oder von einem Trompeter, daß er eine Symphonie komponiert,
gerade so wenig kann man von einem Laienspieler erwarten, daß
er eine schauspielkünstlerische Leistung hervorbringt. Man kann
die ganze Theatergeschichte durchblättern, und nirgends findet man
Laien am Werk, die vorgeben, Künstler zu sein. Diese Anmaßung
ist durchaus unserer Zeit vorbehalten worden. Einsiedlen spielte
im Barock im Dienste der Marienverehrung, Zug im 17.

Jahrhundert, um die alte ungeteilte Eidgenossenschaft wiederherzustellen,
Bern im 16. Jahrhundert, um der Reformation den Weg zu
bereiten, Luzern am Ende des 18. Jahrhunderts vaterländische Dramen,

66 um zum neuen demokratischen Staatsgedanken aufzurufen. Der



Laienspieler will also Ideen vermitteln, religiöse Ideen in der
Passion und im Heiligenspiel, staatliche Ideen im vaterländischen
Drama, soziale Ideen im Volksstück der Gegenwart.

3. Drama — Spiel
Den -vier Schauspielertypen entsprechen vier Spielbuchmöglich-

keiken: dem Dilettanten entspricht das Vereinstheaterstück, dem
Laien das Heimatspiel, dem Mimen das Theaterstück, dem Künstler
das Drama. In dieser Scheidung der Texte erhalten „Tragödie"
und „Komödie" wieder ihren besondern Sinn und alte
Textbezeichnungen ihre Einordnung. Im Bereiche des Lustspiels
entsprechen dem Dilettanten die Posse, dem Laien das Fastnachtsspiel,
dem Mimen das „Salonstück", dem Künstler die Komödie. Im
Bereiche des Trauerspiels entspricht dem Dilettanten das Rührstück,

dem Laien das tragische Heimatspiel, dem Mimen die

„Staatsaktion", dem Künstler die Tragödie.

Liebhaberspieler Berufsspieler

Dilettant Laie Mime Künstler
Poste „Fastnachtsspiel" „Salonstück" Komödie
Rührstück „Trauerspiel" „Staalsaktion" Tragödie
Vereinstheater Heimakspiel Theaterstück Drama
„Stück mit Gesang Singspiel Operette Oper

und Tanz" „Reigen" sTanz- Ballett Tanzpanlomime
„Tanz" spiel)

Der Unterschied zwischen Spiel und Drama, um damit die
Aufführungstexte der Berufsbühne und Laienbühne zu bezeichnen,
ergibt sich grundsätzlich aus der doppeltmöglichen Einstellung einerseits

zum Stoff, anderseits zur Gestaltung.
Im Spiel herrscht der Stoff. Es wächst nicht aus einem persönlich

gestellten Problem des Dramatikers, sondern aus einer
überpersönlichen Idee, wie Vaterland, Staat, Natur, Religion, Gesellschaft,
wie gegebene geschichtliche Stoffe sie eben darreichen. Das Spiel
entsteht durch bühnengeschickke Anordnung solcher Stoffmassen, deren
Idee sichtbar und damit wirksam gemacht wird. Das Spiel gibt
darum meist keine Individuen, sondern Typen; den Typus des

Helden, des Heiligen, des Jünglings, der Frau, des Arbeiters, des

Narren, des Geizigen. Aristotelischen Dramengesetzen hat das

Spiel sich nie gefügt. Mittelalter, Barock, schweizerisches
Staatsfestspiel des 19. Jahrhunderts, Laienspiel der Gegenwart bezeugen
es. Auch revolutionäre Dichter und Zeiten widersetzen sich den 67



Schulregeln des Dramas. Goethes Götz ist ein bezeichnendes Beispiel
für den Dichter, Rußlands Revolutionsspiele für die Zeit.

Des Dramas Mitte ist nicht die Idee, sondern das Problem.
Wäre diese Erkenntnis allgemein, dann spräche man nicht von
Problemdramen, es sei denn, man wolle damit ausdrücklich den
Gegensatz zum Spiel bezeichnen. Stoffe kann man, wie das Laienspiel

es tut, gefällig gruppieren. Probleme verlangen Gestalt. Die
Grundforderungen fürs Spiel heißen Idee und Stoff, fürs Drama
Problem und Gestalt. Für beide ist ein Drittes untergeordnet,
für das Spiel die Gestalt, für das Drama der Stoff.

Spiele können geschichtliche Geschehen wieder erwecken, Dramen
dagegen sind aktuell. Durch die besondere Art der Aktualität
unterscheiden sich Drama und Theaterstück. Die Aktualität des
Dramas ist psychologischer, also allgemeinmenschlicher Art, die

Aktualität des Theaterstückes liegt in der Stoffwahl. Naturalistischproletarische

Stücke sind aktuell durch ihre zeitbedingte
Themastellung, Shakespeares Dramen durch ihre psychologische Allgemeingültigkeit.

Auch die Frage, ob geschichtliche Wahrheit für das Theater
Geltung habe oder nicht, läßt sich nun beantworten. Das Drama
ist ein Kunstwerk. Wesentlich sind ihm Problem und Form. Also
untersteht der Stoff den künstlerischen Forderungen der Gestaltung.
Für den Dramatiker ist die Anankastbarkeit der Geschichte kein
bindendes Gesetz.

Das Spiel lebt aus Idee und Stoff. Da im geschichtlichen Spiel
den Zuschauern ein Stück Vergangenheit lebendig gemacht werden
soll, darf der Spielschreiber sie nicht willkürlich deuten. In der

Freiheit des Dramatikers gegenüber dem Stoff liegt also ein
Anterschiedsmerkmal für Spiel und Drama. Man kann also weder
den Dramenlehrmeistern recht geben, die unbedingte historische Treue
verlangen, noch den andern, die sie unbedingt absprechen. Die
Einstellung zu historischen Begebenheiten entscheidet Art und Aufgabe

des Textes.

Auch Diletkankenstück und Laienspiel sind mannigfach verschieden.
Der Laie setzt eine lebendige Gemeinschaft voraus, der Dilettant
nur einen zufällig zusammengewürfelten Berein. Das Laienspiel
vergegenwärtigt allgemein Ideen, meist in geschichtlicher Einkleidung,

das Dilettantenstück gibt lediglich komische oder tragische
68 Situationen.



Die Aktualität des Laienspiels und Dramas beruht auf den
bewegenden Ideen und Problemen eines Zeitalters, die Aktualität
des Theaterstücks der Dilettanten und Mimen beruht auf der
zufälligen Aktualität des Tages.

4. Theaterwissenschaft

I. Vollständigkeit oder Auswahl? Das sind zwei Grundfragen,
die jeder Wissenschaftler sich stellen muß, wenn er Geschichte oder
Bestand seiner Wissenschaft darstellen will. Es gibt zwar Gelehrte,
die behaupten, Vollständigkeit sei der Anfang der Verdummung.
Mit diesem etwas brutalen Work indessen sagen sie dem kühlen
Betrachter nur, daß sie in ihren wissenschaftlichen Forschungen
vom Grundsatz der Auswahl sich leiten lassen. Vollständigkeit
heißt ja nicht nur allen erdenklichen Stoff eines Wissensgebietes
sammeln und ausbreiten; es heißt vielmehr aus vollständiger
Beherrschung der Quellen das Wesentliche geben. Auswählen heißt,
aus diesem Wesentlichen auf die Darstellung eines logisch bestimmbaren

Teiles sich beschränken.

Ohne Grundbegriffe läßt sich weder der wesentliche Umfang noch
die Auswahl aus einem Wissensstoff sachlich bestimmen. Sachlich
zu sein hat der Wissenschaftler die Pflicht. Wo Künstler und
Gelehrte denselben Stoff gestalten, da wird der Künstler aus persönlicher
Vorliebe wählen, der Wissenschaftler muß es nach sachlichen Grundsätzen

tun. Den Künstler treibt der Gestaltungsdrang zur
entsprechenden Auslese, der Gelehrte wählt auf Grund logisch
kontrollierter Einsichten. So wichtig für den Gelehrten intuitive
Erkenntnisse sind, sie unterstehen logischer Prüfung. Das zu
betonen, ist heute vonnöken, wo Wissenschaftler oft glauben, auf die
Kenntnis der Quellen verzichten zu dürfen zugunsten der
Offenbarungen ihrer Intuitionen.

Die theakerwissenschaftlichen Grundbegriffe des Dilettanten, Laien,
Mimen, Künstlers entscheiden über Umfang und Auslese
theaterwissenschaftlicher Darstellungen. Eine eigentliche Theaterwissenschaft
wird auf alle vier Grundbegriffe aufzubauen haben. Die Auswahl,
die systematisch begründet sein will, wird sich auf einen oder mehrere
Grundbegriffe stützen müssen. Wir wissen wohl, daß es nicht immer
leicht ist, zwischen Dilettantenstück und Laienspiel, bloß mimischer
oder wirklich künstlerischer Darstellung zu scheiden. Solche Schwierigkeiten

aber sagen nichts gegen die Grundbegriffe. 69



II. Die dreischichtige Theaterwissenschaft. Im Mittelpunkt
theaterwissenschaftlicher Bettachtung steht die Aufführung. Drei Fragen
sind an jede Aufführung zu stellen. Was ist der Sinn der Dar-
stellung? Was ist Gestalt und Wirkung der Darstellung? Wie
ordnet die Darstellung sich geschichtlich ein? Die Antwort gibt
eine dreischichtige Theaterwissenschaft: Theaterphilologie, Theater-
Kunde, Theatergeschichte.

Theaterphilologie ist die Wissenschaft vom Spielsinn der Auf-
führung. Der Spielsinn braucht nicht unbedingt in einem Text
notiert zu sein. Auch Pantomimen sind sinnvolle Spiele. Auch
vorweg erfundene Bühnenhandlungen und Bühnenworte haben
Sinn. Die Erforschung des Spielsinnes ist in doppelter Hinsicht
nötig. Einmal likerarisch. Vom geschriebenen Text an öffnet sich

die Literakurgeschichte der Theaterwissenschaft mit ihrem Kapitel:
Dramenkunde. Die Theaterwissenschaft nimmt es auf und führt
darüber hinaus bis zu den letzten Fragen der Dramaturgie. Zum
andern geistesgeschichtlich. Der Spielsinn der Aufführung ist im
Rahmen der Geistesströmungen der Zeit zu zeigen. So steht
individuelles Gut des Spielschreibers gegen allgemeines Geistesgut
einer Zeit.

Der Sprößling kehrt sich gegen den Erzeuger! Die
Theaterwissenschaft ging aus der Sprachwissenschaft hervor. Nun kehrt sie

sich dagegen und will nichts wissen von einer eingehenden Be-
trachtung des Dramas im Rahmen der neuen Theaterwissenschaft.
Wir wissen uns hier im Widerspruch mit der landläufigen
Auffassung der Theaterwissenschaft, wie die maßgebende Berlinerschule
sie lehrt. Max Herrmann gibt in seinen Forschungen zur Theater-
geschichte des Mittelalters und der Renaissance, die vor allem
Hans Sachs gelten, das grundlegende Beispiel literaturloser Theater-
forschung. Er setzt die Kenntnis der Hans Sachsischen Stücke voraus
und erörtert an ihnen nur Bühnenprobleme, der Schauspielkunst,
des Kostüms, des Spielraums. Das ist, wie uns scheint, nicht
eigentlich eine Geschichte des Theaters, sondern nur eine Geschichte
der theatralischen Ausdrucksmittel. Eine Geschichte des Theaters,
die nichts von seinem tieferen Sinn sagt, die das Wie erörtert und
das Was verschweigt, genügt uns nicht. Keineswegs sollen damit
Wert und Bedeutung solcher Sonderforschung geleugnet werden,
die nur die Theakerausdrucksmittel betrachtet und Texte und

Spielsinn außer Betracht läßt, denn wir wissen wohl, daß diese
70 einseitige Betrachtung des Theaters allein es ermöglichte, die



Theaterwissenschaft aus dem Geflecht der Sprachwissenschaften
herauszulösen und zu einer selbständigen Wissenschaft zu erheben.

Will die Theaterwissenschaft nicht allzeit unselbständig sein, dann
muß sie alle Wissenszweige aus dem Bereiche der selbständigen
Wissenschaften herauslösen und in ein eigenes Gefüge eingliedern.
Das ist in allen Hilfswissenschaften geschehen, nur in einer nicht,
in der Textkunde und Textgeschichte, die man gewillt zu sein scheint,
den Literaturhistorikern zu überlassen.

Der Standpunkt der Literaturgeschichte indessen frommt der

Theaterwissenschaft nicht. Sie wird alle literarischen Erzeugnisse,
auch die des Theaters, mit bloß literarischem Maßstabe messen.

Unsere meisten Literakurgeschichten sind nicht, was der Titel
ankündigt, sondern Dichtungsgeschichten. Damit aber fällt nur das

Drama in den Kreis ihrer Betrachtung. Literarisches Kunstwerk
und Kunstwerk der Bühnenaufführung decken sich nicht. Eine
Theaterwissenschaft, die sich nur auf die Dramenkunst der liters-
rischen Forschung stützen wollte, fällt in sich zusammen. Der
theaterwissenschaftlichen Forschung sind alle Texte gleich, seien es

Dilettantenstücke, Laienspiele, Mimenstücke oder Dramen. Was wir
brauchen, ist keine Geschichte literarischer Spitzenleistungen, sondern
eine Geschichte der Theakertexte überhaupt. Theatertexte aber sind
weder mit Aristoteles noch mit der hamburgischen Dramaturgie zu
traktieren^ sondern allein mit einem kundigem Blick für Kulissenwirkung

und Bühnengerechtigkeit. Nicht auf literarische Feinheiten
kommt es hier an, sondern auf die vollkommenste Grundlage für
das Kunstwerk einer theatralischen Aufführung.

Weil Spieltexte im Nahmen der Theatergeschichte von der
Kulisse und nicht von der Literatur her zu betrachten sind, gehören
sie nicht in die Literatur- sondern in die Theaterwissenschaft.

Theaterkunde heißt die zweite Schicht der Theaterwissenschaft.
Es ist die Lehre von der Aufführung mit all ihren Wirkungen.
Der Bau der Theaterkunde enthält Quadern, die das Theater
unmittelbar selbst darbietet: Negie, Schauspielkunst, Theaterkritik, und
andere, die ihrer besonderen Art wegen zu gewinnen sind aus dem

Bereiche fremder Wissenschaften. So fügt sich zu den
Grundkapiteln der Regie und Schauspielkunst ein Sonderkapitel
Kostümkunde: Theaterkostüm, ein Sonderkapitel Kunstgeschichte:
Bühnenhaus und Dekoration, ein Sonderkapitel Rechtskunde:
Theaterrechk, ein Sonderkapitel Technik: Theatertechnik, ein
Sonderkapitel Soziologie: Theakerpublikum, ein Sonderkapitel Psycho- 71



logie: Psychologie der Schaubühne, ein Sonderkapitel Sittenlehre:
Sittengeschichte des Theaters, ein Sonderkapitel Musiklehre:
Bühnenmusik und Oper.

Die vier Grundbegriffe der Schauspielkunst zeigen eine gradweise
Steigerung der Gestaltungskraft, die beim Dilettanten vom Minimum
zum Maximum beim Künstler ansteigt. Diese vier Stufen der
Gestaltungskrast lassen sich an den Ausdrucksmitteln, die der
Spielkunst am nächsten stehen, an Maske und Kostüm am leichtesten
nachweisen. Für das stilechte Bühnenkostüm kommen nur
Rampenerwägungen in Frage. Echte geschichtliche oder gegenwärtige Kostüme
haben mit Bühnenwirksamkeit und Bühnenskil nichts zu schaffen,
sowenig wie echte Bäume oder Bauten auf der Bühne. Theater
ist kein Bild der Natur, sondern der Kunst, nicht organischer
Notwendigkeit, sondern menschlich schöpferischer Willkür. Ausgeprägte
Kostüme verlangen Drama und Mimenstück, das Drama individuelle,
das Mimenstück typische Kostüme. Individuell geschaffene Bühnenkostüme

etwa einer Klassikeraufführung Max Reinharts oder
typische Kostüme der Commedia dell' arte geben da Beispiele.
Dagegen sind alle Kostüme der Liebhaberbühnen sehr der Willkür
der Kostümverleiher ausgeliefert. Freilich werden Dilettant und
Laie, Mime und Künstler auch im Leihhaus das Kostüm wählen,
das ihrer Seelenlage entspricht, und es wird nie schwer sein, in
einer Aufführung den Dilettanten vom Künstler zu unterscheiden,
bloß aus der Gestaltung der Maske und des Kostüms.

Auch Bühnendekorationen sind in erster Linie als Ausdrucksmittel

der Spielidee, nicht als Erzeugnisse der Malerei und
Architektur, zu werken. Auch hier stehen individuelle und typische
Dekoration einander gegenüber nach Maßgabe des Spielleiters
und des Dekorationskünstlers. Qualität der Kostüme und
Dekorationen sind in erster Linie nicht von der Kunstgeschichte, sondern
vom Spielsinn, dessen entsprechender Raumausdruck sie sein sollen,
zu beurteilen. Wenn sie darüber hinaus künstlerische Qualitäten
aufweisen, mögen sie von der Kunstgeschichte aus mitbewertet werden
wie das Drama von der Literaturgeschichte als literarisches Kunstwerk.

Die Gestaltung des Bühnenraumes als Ausdruck des Spielsinnes

ist alleinige Aufgabe der Theaterwissenschaft. Wie wenig
szenische Kunst wirklich von der Bühne aus betrachtet wird, zeigt
in bilderreichen Büchern oft der gänzliche Mangel an Grundrissen.
Wirkliche, nicht illusorische Räume, in denen der Schauspieler sich

72 leibhaft bewegt, können nur Grundriffe geben. Was für Mühe



es kostet, aus Dekorationsskizzen den wirklichen Bühnenraum zu
erschließen, weiß jeder, der sich darum schon bemühte.

Trotz mannigfachen Teilversuchen, besitzen wir doch keine umfassende

systematische Theaterkunde.
Theatergefchichte, die dritte Schicht der Theaterwissenschaft, setzt

die einzelnen Aufführungen räumlich und zeitlich zu einander und
zur Kultur eines Zeitalters, eines Volkes der Welt in Beziehung.

NI. Aufgaben der Theaterwissenschaft. Was Karl Goedeke einst
für die Literaturgeschichte begann, was die Statistik der Kunst-
denkmäler heute tut, das wäre die nächste Aufgabe der
Theaterwissenschaft. Das Ziel heißt: Welt-Theatergeschichte. Da kann
es sich nicht handeln um einen feuilletonistisch gewandten
Ueberblick mit zufälliger Stoffauswahl. Möglichste Vollständigkeit

muß erstrebt werden. Mittelpunkt dieser Forschungen wäre
die Aufführung. Von der Aufführung liefen Fäden zum Dichter
und damit zum Spieltext, zum Spielleiter, zum Schauspieler, Sänger
und Musiker, zum Dekorationskünstler, zur Kostümkammer, zum
Bühnenhaus mit allen technischen Einrichtungen, zum Theater-
Publikum, zur Kritik, zur Zensurbehörde und damit zu Staat und
Kirche. Die Aufgabe kann nur von Bühne zu Bühne, von Ort
zu Ort, von Landschaft zu Landschaft gelöst werden. Ein einzelner
wird das Werk nicht vollbringen. Gegebene Forschungszentren sind
die theaterwiffenschaftlichen Institute der Hochschulen. Zedes Land
hätte in Verbindung mit Stadt oder Gemeinde für den Druck
dieses Theater-Goedeke die nötigen Gelder bereitzustellen, ähnlich
wie die Eidgenossenschaft das etwa tat in der Bibliographie der
schweizerischen Landeskunde. Anfänge sind da. Es gilt, sie

auszubauen und zusammenzufassen. Wer wird es tun? In Deutschland

die Berliner Gesellschaft für Theatergeschichte oder die Gesellschaft

für das süddeutsche Theater? In der Schweiz die Gesellschaft
für Theaterkultur?

Hier ist ein Feld internationaler geistiger Zusammenarbeit.

73


	Theaterwissenschaftliche Grundbegriffe

