
Zeitschrift: Jahrbuch der Gesellschaft für Innerschweizerische Theaterkultur

Herausgeber: Gesellschaft für Innerschweizerische Theaterkultur

Band: 1 (1928)

Artikel: Wandlungen in Sprachform und Stil unseres vaterländischen
Schauspiels

Autor: Greyerz, Otto von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-986437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-986437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wandlungen m Sprachform und Stil unseres
vaterländischen Schauspiels
Von Otto von Greyerz

Likeraturgeschichke, von innen betrachtet, ist Geistesgeschichke, von
außen betrachtet, Sprachgeschichte. Wenn der Geist eines Zeitalters
sich wandelt, wandelt sich unfehlbar die Sprache mit; und wer
feinhörig genug wäre, könnte den Geist jedes Zeitalters bis in seine Schwankungen

und Uebergänge aus der Sprach- und Skilform erkennen. Man
lese nur wenige Zeilen von Hagedorn, dann von Haller und dann
von Klopskock, so fühlt man es wie einen seelischen Ruck aus der
Fläche zur Höhe, vom zierlichen Schritt des Spaziergängers zum
freien Gedankenflug. Und nun die Sprache des jungen Goethe,
des jungen Schiller, die Sprache Keists, Heines, Gotthelfs, Kellers
usw. Sie alle schreiben Deutsch, schreiben unsere Sprache, aber wie
anders jeder! Im Wie des Ausdrucks viel mehr als im Was des

Inhalts liegt das Geheimnis der Anziehung und der Abstoßung,
der Reiz des Einmaligen und Einzigartigen, das unbeschreiblich
Persönliche. Zwar auch das Gedankliche kann Eigentum,
Neuschöpfung des Dichters sein, doch untersteht es der Willkür des

wählenden und ordnenden Verstandes, während die Sprachform
ihr tausendfach entschlüpft und ungewollt das Eigene, Verborgene
verrät.

Auch die Geschichte des Schauspiels kann als Sprach- und Stil-
geschickte ins Auge gefaßt werden, und diejenige unseres vater-
ländischen Schauspiels rechtfertigt den Versuch aus besondern
Gründen. Denn sie spiegelt getreu den eigentümlichen Gang der
Sprachenkwicklung unseres Landes. Bis in den Anfang des
16. Jahrhunderts hatten wir für unsere Dichtung eine Einheits-
spräche, ein schweizerisches Schriftdeutsch, das, abgesehen von land-
schafklichen Unterschieden im Wortschatz, die staatliche Geschlossenheit

der alten Eidgenossenschaft zum Ausdruck brachte. In diesem
Deutsch waren die alten volkstümlichen Spiele gedichtet, unker
denen das Urner Spiel von Wilhelm Tell als vaterländisches Stück
vereinzelt dasteht. Es wurde von dem Zürcher Jakob Ruof 1545

in wesentlich gleicher Sprache erneuert. Dasselbe Deutsch brauchte
noch Valentin Boltz von Basel in seinem „Weltspiegel" (von 1550),
der zwar nicht vaterländische Geschichte darstellt, sie aber doch zu 1



politischen Betrachtungen heranzieht. In Michael Sketklers von
Bern nie aufgeführten vaterländischen Dramen (Ursprung der
Eidgenossenschaft, 1605, und Erbauung Berns, 1609) erstirbt das
altschweizerische vaterländische Schauspiel im Papier.

Unkerdessen ist die Eidgenossenschaft im Glauben und in der
Sprache gespalten worden. Die Glaubensspaltung trennt Ort von
Ort, die Sprachspaltung aber trennt in allen Orten die höheren
von den niederen Ständen. Das gedruckte Buch schafft die
Trennung: der bücherlesende „Gebildete" nimmt die neuhochdeutsche

Schriftsprache an, langsam zwar und mit Unbehagen, dem Nicht-
lesenden bleibt sie fremd. Aber auch der Gebildete ist in seinem
Sprachgefühl gespalten: er müht sich mit dem neuen Deutsch ab

und denkt doch im Grunde mundartlich. Mit der alten sprachlichen
Einheit der Nation ist es vorbei, und eine neue ist noch nicht
geschaffen. Der Gegensatz zwischen volkstümlicher und literarischer
Kunst wird noch verschärft durch das Latein der Schulkomödien,
die, auch wenn sie ins Deutsche übersetzt wurden, was im Jesuiten-
theater der späteren Zeit häufig geschah, sich durch ihren
fremdländischen Stoff dem Verständnis der großen Menge entzogen.

In der Uebergangszeit von etwa 1600 bis 1750 entsteht darum
nichts von sprachlich schweizerischem Gepräge. Für das volkstüm-
liche vaterländische Bühnenspiel ist es fast eine tote Zeit. Ein
steifes Alexandrinerskück wie Zosua Wetters von St. Gallen „Karl
von Burgund" (1653) oder ein in allen Skilgakkungen flimmerndes
Barockdrama wie das „Eydgenössische Contrafeth" des Zugers
Zoh. Kasp. Weißenbach (1672) waren dürftige Oasen in der geistigen
Oede jener Zeit. Ihnen gegenüber bedeutet das 1755 in Solothurn
aufgeführte „Großmütige und befreyte Solothurn", obgleich es

noch in Alexandrinern abgefaßt ist, schon eine schwache Annäherung
ans Volkstümliche. Sein Verfasser, der Solothurner Stiftskankor
Franz Zakob Hermann, brachte das Stück durch eine von ihm
gegründete Liebhabergesellschaft selber auf die Bühne; es erwies
sich als lebenskräftig und wurde über Jahrzehnte hinaus, sogar
noch 1810, wiederholt, wogegen die von Zoh. Zak. Bodmer seit
1747 unermüdlich fabrizierten Schweizerdramen im besten Fall nur
gelesen wurden. Die vaterländische Begeisterung, von der Helvetischen

Gesellschaft entfacht, rief in den letzten Zahrzehnten des
18. Jahrhunderts eine Reihe von Dramatikern auf den Plan, die
bald der leidenschaftlichen Prosa von Sturm und Drang, bald der

2 abgemessenen Zambensprache des klassischen Dramas nacheiferten:



die Luzerner Jos. Ignaz Zimmermann und Franz Regis Krauer
voran, dann die Müller-Friedberg, Ambühl, Kaiser, Hotkinger
der Aeltere, Heinrich Keller, David Adrian Grob — die beiden
letzten schon ins 19. Jahrhundert hinüberreichend. Ihre bevorzugten
Stoffe sind der Tell, Morgarken, Kaiser Albrechts Tod, Winkelried
und die Sempacherschlachk, Karl von Burgund, Hans Waldmann,
verschiedene Mordnächte; auch ein Orgekorix und eine Julia
Alpinula tauchen auf Bei allen Borzügen, die diese Stücke
im einzelnen aufweisen mögen, fehlt ihnen doch die zwingende
Macht einer in sich wahren und zugleich allem Volk verständlichen
Sprache. Ist die Sprache schlicht, wie etwa bei Zimmermann, so

wirkt sie trocken und langweilig; ist sie geistreich literarisch, wie
bei Ambühl, so bleibt sie unverstanden. Erst Schillers „Tell"
vereinigte beides: geistige Höhe und gemeinverständliche Form. Er
offenbarte uns, er, der die Schweiz nie gesehen und unsere Sprache
nur aus Chroniken kannte, daß ein vaterländisches Drama von
nationaler und zugleich allgemein dichterischer Bedeutung möglich
sei. Daß Schillers „Tell" unser erstes wahres Nationalschauspiel
wurde und hundert Jahre seinen Rang behalten konnte, zwingt
auch den Widerstrebenden zur Bewunderung von Schillers Genius.

Das 19. Jahrhundert förderte mehr als genug vaterländische
Dramen zutage; die meisten fahren im Kielwasser des unerreichten
Borbildes. Aber allmählich, unter dem Einfluß des realistischen
Kunskgeschmacks und der veränderten Einschätzung der Bolks-
mundark, zeigt sich ein Streben nach verschärfter Charakteristik
des Schweizerischen in Sprachform und Sprechart. Die edle Iamben-
rhetorik Schillers läßt die Ecken und Knorren des Schweizerkums
nicht hark genug hervortreten; sie umgießt es mit einem idealen
Glanz, den der nüchterne Taksachensinn des Schweizers als unwahr
empfindet. Die Liebe zur entschwundenen alten Schweizerark
sehnt sich nach einer dramatischen Sprache, in welcher die
Blutsverwandtschaft jenes Heldengeschlechts mit unserm Geschlecht sich

deutlicher zu erkennen gibt.
Welche Sprach- und Stilmitkel können dem Dramatiker zu

diesem Zwecke dienen?
Bier verschiedene Wege sind, soviel ich sehe, begangen worden.

Der erste war das Archaisieren der Sprache, d. h. das Vortäuschen
eines älteren Schweizerdeutsch oder einer Sprechweise, die dafür
angesehen werden kann. Das älteste mir bekannte Beispiel findet
man bei einem bisher ungewürdigken Dramatiker, Ioh. Rudolf 3



Maurer von Zürich, der in seinem vierakkigen Schauspiel „Wildhans

von Breikenlandenberg oder Die Belagerung von Greifensee"
saufgeführt 1789) ein volkstümlich gefärbtes Schriftdeutsch mit
eingestreuten Mundarkformen wie z. B. enkrunnen, gletzk, gsein,
wir han, bheben usw., verwendet. Man möchte vermuten, daß ihm
Goethes „Götz" als Muster vorgeschwebt habe. Ein anderes
Beispiel ist der „Hans Waldmann" des Zürcher Bildhauers und
Dichters Heinrich Keller, 1814 gedruckt. Das Stück, obgleich in
Blankversen und stellenweise schwungvoll gedichtet, ist mit kernigen
Schweizerwörtern gespickt und läßt namentlich in den Bolksszenen
einer altertümelnden Sprache Raum. So z. B. in einer Wirtshausszene

des zweiten Aufzugs, wo man liest:
Wirk: Geb dir nen Rath und merk dir's waidlich. Huber:

Der Burgermeister laßt sich uf die Nasen
Nlld krummeln: züglet tire spitze Zunge!
Du schwätzest auch zuwylen ziemlich vorluk.

Huber: I will mir's hinder d'Ohren schryben; gföhrlich ischts.
Es Habens Etlich thür genug gebüßt.
Würd Peter Kruk, myn bester Fründ, nüt eben
Um loses Neden willen durch den Henker
Im See vertränkt? Der Burgermeister spaßt nüd,
Das hat myn Junker eben erst erfahren.

Archaistisches Deutsch zu schreiben ist nicht jedermanns Sache.
Fast hundert Jahre lang wagte sich, wenn man von Usteris
chronikalischen Erzählungen absieht, keiner mehr daran. Weit besser

ausgerüstet durch Kenntnis des alten Schweizer Schriftdeutsch, unternahm

es in unserer Zeit C. A. Bernoulli, ein ganzes fünfakkiges
Schauspiel in altertümlichem Deutsch zu schreiben. Sein „Ulrich
Zwingli" von 1905 weist zwar im Ganzen neuhochdeutschen Lautstand

auf, ist aber durchtränkt vom Geiste der alten Landesmundart,

von ihrer Kraft und herben Nüchternheit. Bewundernswerk
ist die innere Echtheit der Sprache besonders in den nicht seltenen
und oft umfänglichen Reden über abstrakte Gegenstände, wie über
Fragen des Glaubens und der Staaksweisheik. Hören wir z. B.
Zwingli, wie er dem Bater Gilg, einem schwärmenden Waldbruder,
den Werk gewissenhafter Bibelforschung klar zu machen sucht:

„Es schlupfet sich gleikiger in ein neu Kuttenhemd dann in einen neuen
Glauben. Guten Freund, das mag uns zu einem guten Heikeren Beispiel
dienen. Wer fernab von der Welt oben in einer Schlufk die Händ im
Schoß hak und, so er etwas tut, nichts tut als Hören singet und Metten
läutet — dem reichet auch ein minderer Verstand heiliger Work und Sachen
füglich aus. Weß Stand und Boden aber mitts in der Welt ist, mit seinen
beiden Füßen zu gähn und zu skahn, mit seinen beiden Händen zu wirken

4 und zu streiten, der macht sich frei von Pfaffenwerk und Helgentand."



And man höre denselben Zwingli auf dem Schlachtfeld, inmitten
seiner Getreusien, den nahen Tod vor Augen und diese Augen
doch glückverklärt vom Gefühl, eins zu sein mit seinem Volk:

„Was bin ich selber anders dann ein Minderer und Einfältiger aus dem

Volk? Still und rein ist es hie, als stand ich wieder am wilden Haus im
Toggenburg mitks unter meinen Geißen, den Säntis und die Kursivsten
und die Vorarlberger mit ihren hellen stolzen Häuptern zu guten Alp-
gesellen rings um mich har. Ihr liebet den Sennen in mir und den Hirten-
bub — das spür ich heut mit heißem Sinn" „O, wie tausendfach schwillt
mein Dank! Aufgahn im Volk! Mich auswechseln an den Biedermann
mir zur Rechten oder Linken und es tief innen spüren: der hie neben dir
skaht, das ist dein Nächster! Der hak dich lieb und weiß, daß du es redlich
mit ihm meinst. O ihr Freunde, wie war mir oft einsam, wann ich unker
euch gestanden hab im dichtesten Gewühl, wann ich erdrückt war von euern
Leibern, gespießt und gemordet von euern Blicken

Wie anders schwingt die Seele des Helden, wie viel unmittelbarer
aus dieser Sprache an unser Herz als aus der üblichen
Iambenrhetorik! Eine Wärme, wie sie mir aus andern Werken Bernoullis
nicht bekannt ist, zieht uns in die Nähe und Vertraulichkeit dieses

Gewalkhabers, dessen Antlitz von schlichter Menschlichkeit
durchleuchtet ist! Ohne gelehrt und pedantisch zu wirken, viel ungekünstelter

als etwa Gerhart Haupkmanns Sprache in seinem „Florian
Geyer", strömt dieses nur leicht historisch gefärbte Zwingli-Deuksch eine
Zeitskimmung aus, die weit mehr ausrichtet als historisches Kostüm
und Gebaren: die Umrisse des innern Menschen verschärfen sich,

sein Wesen wird fühlbarer, vertrauter. Ohne Zweifel, hier ist eine
Lösung der dramatischen Sprachfrage, die Beachtung verdient, aber

freilich auch eine seltene Meisterschaft, die nicht allein gelehrte,
sondern künstlerische Sprachbeherrschung erheischt.

Ein anderer Weg zum Realismus führt über die Mundart, die

wirkliche, heute gesprochene. Im Schwank und Lustspiel war sie

schon in den Dreißigerjahren des letzten Jahrhunderts durch
Jakob Stutz und Arnold Halder verwendet worden. Stutz wagte
sie sogar an ein groß angelegtes ernstes Sittenstück („Der Brand
von Aster", 1836). Zum historischen Schauspiel, das man sich nur
im Heldenkon denken konnte, schien sie zu alltäglich, zu gemein.
Leider war es ein gänzlich Anberufener, der das Wagnis
unternahm: Rudolf Salzmann, der Mitbegründer der Sammlung
„Schweizerisches Volkskheater". In seinem historischen Drama
„Der Tod versöhnt oder Das alte Bern im letzten Kampfe" (1876)

führte er die Berner Mundart in Blankversen durch und lieferte 5



das abschreckendste Beispiel von Stilwidrigkeit, das man sich denken
kann. Wie ein Schützenfestredner schlimmster Sorte deklamiert
sein General von Erlach vor der Schlacht am Grauholz:

Dä Herrscherstolz ist wohl berechtigt gst,

Ist ds Erbkeil gst vo üsne Heldeväker;
Das heilig z'halte üsi Pflicht verlangt.
I ha ne zue-n-em Ruehm vo myne Ahne
Mit übercho; er chunt mit mir i ds Grab!

Jeder Satz bei Bernoulli, obgleich in neuhochdeutschem Lautskand,
ist besser schweizerdeutsch als diese gefälschte Mundart. Erst
gegen Ende des Jahrhunderts und zu Anfang des unsrigen, nachdem

Meinrad Lienert, dann Rudolf v. Tavel und Samuel Pletscher
gezeigt hatten, wie man historische Novellen in echter Mundart
erzählt, mehrten sich die Versuche im mundartlichen historischen
Schauspiel: zuerst waren es heitere Einakter, wie z. B. Adolf
Frey's „Schweizerkuh" von 1912, dann aber auch ernstere und

größere Stücke wie Karl Grunders „Bärewirks Töchterli" (1996)
mit dem Hinkergrund von 1798 und desselben „Schmied von
Höchstetken" (1913) aus dem Zeitalter des Bauernkrieges. In den

Anfang des 18. Jahrhunderts griff Elise Leukhold zurück mit ihrem
sorgfältig lokalisierten Guggisberger Schauspiel „Zu Vrenelis
Läbzite" (1913), ins Ende desselben Jahrhunderts Martin Schmid
mit seinem anmutigen, fein humoristischen Zeitbild „A Churer
Tanzgamedi" (1921). Allein die ganze Durchschlagskraft, den ganzen
Ernst der Mundart offenbarte erst Paul Schocks schwyzerdeutscher

„Teil" von 1929 (gedr. 1923). Hier steht ein Dichter so völlig im
Bann seiner alten Heimatsprache, daß sie zur schöpferischen Kraft
in ihm wird. Er spielt nicht mit ihr, er läßt sich nicht zu ihr herab,
hilft ihr nicht empor, damit sie mehr scheine als sie ist: er lernt
von ihr, läßt sich von ihr führen, tragen, begeistern, denn er weiß
wohl: es ist der alte Schweizergeisk, der in ihr lebt, derselbe Geist,
der die Tellsage, ja, der die Eidgenossenschaft geschaffen hak. Aus
dem Geist dieser Sprache bauen sich seine Gestalten auf, ihr
Gattungscharakter, ihre Handlungsweise: denn sie handeln so, wie sie

Kraft dieser Sprache handeln müssen. Hier ist das Schweizerkum
an der Wurzel gepackt. Es gibt Stellen, bei denen uns ein ehr-
fürchtiger Schauer überläuft, als sei die Stimme unserer Vorväter
von 1397 leibhaftig geworden. Und doch ist dieses Schwyzerdeutsch
weder ausgesucht altertümlich, noch dichterisch hochgesteigert, sondern

6 so einfach und ehrlich wie diese Menschen selber: wie dieser Herr-



liche alle Wirz auf der Sust in Brunnen, dieser staaksmännisch

gefaßte und verhaltene Stauffacher, der heißblütige Suter, die

kluge, selbstsichere und doch feurige Gertrud Wirz. Aber auch

untergeordnete Leute wie der „erste Hirt" (im ersten Aufzug) haben
die Macht des Wortes, weil sie mit den Geschichten und Angelegenheiten

des Staates vertraut und von der Schicksalsfrage ihres
Landes erfüllt sind. Man lese den packenden Bericht, den der
alte Wirz als Augenzeuge von der Unkerzeichnung des Bundesbriefes

von 1291 abstattet, oder höre den erwähnten Hirten, wie er
vom Verlust der altererbten Rechte und Freiheiten zu reden weiß:

„We mängisch hed's sider gheiße, jetz gieng's de bachnidfl mit dene Eker-
länke (Sackermentern), und alls heb d'Ohre gstrußek und zum Land us glost
und guggek und gmelnt, jetz müetz äs z' änd st mit dem Stribuliere. Abr
jaha: nä-ä! Eistig meh hend sä st ignüelet, as we d'Schärmlls im Brächet,
und alls z'underobsi ghid. Ei Ture um der ander isch us üsem Almigbode
use gwachse und eis Rächt um's ander hend's ergudlek, ergattered und er-
skole, — öppis trurigsl Und über dem hed nu mehdigs schlgar da und bete
ä Junge vergässe, daß die nider Grichksammi, der Twing und Bann äbe

so guek we ds Frävelgrichk einzig und älei d'Sach vo üsere frye March-
gnossammi sökt st und vo üsem frye Aichsadel und da Meiere,' daß das, wo
st sich da usenähnd, grad so wenig Aichsbotmäßigkeite sind we all die ug-
satzke bsäßne Stüre."

Nach dem Bekanntwerden von Geßlers Ermordung durch Tell, als
der sonst so bedächtige Landammann Stauffacher das Zeichen zum
Sturmläuten gibt und der alte Wirz es nicht zu glauben wagt, daß
nun die Zeit der gewaltsamen Selbsthilfe gekommen sei, spricht
Stauffacher:

„Der Täll hed jetz besohle, Wirz! Dunde i der hohle Gaß. As gid nü-
meh anders! Harrus zänkume! Mr mönd dä Habsburgere i allem z'vorus
cho! Dr Grind vom Wurm isch abgstoße, Wirz! Was st da nu ringlet
und rodt, das streckt st vo sälber l Isch der Schwizerbode afig einisch suber,
so sind d'Urner Bsatzige we abgschnüerk. Und Undrwalde isch ohnehin uf
sich gstellt.
Wirz. Und de d'Folge!? D'Rach vo Lstrichl?
Stauffacher. Die wemmer uf üs näh!
Wirz. Landamme! So glaubid iehr jetz —
Stauffacher. Use jetz! Und zämegnu, was nu dehelme lid! Dahieda und
dur's Tal uf! Und mik nä we dr Tüfel gäge d'Schwanau! Ich rite vorus! Jage
d'Schwyzer und d'Steiner uf! Alles witeri wird z'Seewe agreiset und agla!

Von den übrigen Vorzügen dieser Telldichtung, ihrer in Raum und
Zeit zusammengerafften Handlung, die sich während zweier Tage
in derselben Wirtsstube zur Sust abspielt, der überlieferungstreuen
und folgerichtig durchgeführten Charakterzeichnung Tells u.a.m..



kann hier nîchk weiter die Rede sein. Die Sprache gibt dem Stück
seinen Stil, einen bisher unübertroffenen Schweizerstil; und auf
diesen Meistergriff hingewiesen zu haben, muß uns genügen. Damit
sollen andere Versuche im vaterländischen Mundartschauspiel keineswegs

verkannt sein, wie z. B. Andreas Zimmermanns „Patriot"
mit seinem trefflich ausgeführten Zeitbild aus der Luzerner Helvekik,
oder Marie Winkler's fünfakkiges Schauspiel „1847", das zum
erstenmal einen Stoff aus der Geschichte des Sonderbundskrieges
mundartlich und zwar mit abgewogener Mischung von Scherz und Ernst
behandelt. Diese Stücke, beide 1924 erschienen, haben den Vorkeil
unverbrauchten Stoffes aus der Lokalgeschichke; Schöck dagegen

wagt sich an den ehrwürdigsten Stoff unserer Nationalgeschichke und
nimmt es mit einem Meisterwerk von Schiller auf. Hier mit Ehren
zu bestehen, will etwas bedeuten.

Auffallen muß, daß ein so volkstümlicher Stoff wie der Bauernkrieg,

trotz immer erneuter Dramatisierung (z. B. durch Zos.Zoachim,
A. Heimann, A. Huggenberger, Bernh. Moser) noch keine rechte

Bewältigung in der Volkssprache gefunden hak. Die neuesten Versuche

in dieser Richtung, von K. Grunder (Der Schmid von Hoch-

stetten, 1913) und von W. Ständer (Dr Burechünig, 1928) können
nicht befriedigen.

Seit alters beliebt und namentlich aus Shakespeare bekannt ist
der Brauch, die dramatischen Personen nach ihrem Stande sprachlich

zu unterscheiden, d. h. die Helden und Skandespersonen eine edlere

Sprache, meist in gebundener Form, das niedere Volk dagegen
gemeine Allkagssprache oder Mundart reden zu lassen. Auch dieser

Weg ist in unserm vaterländischen Schauspiel betreten worden;
zuerst, soviel ich sehe, in einem von den vielen historischen Stücken
des Unterwaldner Arztes August Feierabend, der in seinem „Kampf
zu Gislikon im großen Bauernkrieg" (1864) die Mundart
verwendet, den Oberkommandierenden aber durch Schriftsprache
auszeichnet. Das bedeutungsvollste Beispiel aber liefert Arnold Okt's
großes Volksschauspiel „Karl der Kühne und die Eidgenossen" (1896),
in welchem der ganze zweite Aufzug (Zm Gebirg), die großen Volksszenen

des dritten und vierten und eine kurze Szene des fünften
in Mundart, sogar in verschiedenen kantonalen Mundarten
abgefaßt sind. Es ist wohl kein Zweifel, daß die gewaltige
Massenwirkung, die das Stück bei den Dießenhofner Freilichtaufführungen
erzielte, zum guten Teil auf den für jene Zeit überraschenden Naturalis-

8 mus der Volkssprache zurückzuführen ist. Dieser Naturalismus ist



im vaterländischen Schauspiel erst von Paul Schöck wieder erreicht
worden. Umso höher müssen wir Arnold Otks herzhafte Tat
bewerten. Das Volk in seiner unverfälschten Art und Sprache mitten
in ein Heldendrama hineinzustellen und es in seiner Urwüchsigkeit
so ernst zu nehmen wie die Herrschaften der glänzenden Rollen, ist
sein Gedanke gewesen; daß er mit der Mundart allein nicht
auskommen konnte, lag schon am Stoff seines Dramas, wie es am
Stoff des Tell lag, daß Schöck es konnte. Für vaterländische
Dramen und Festspiele, deren Handlung und Personal den engen
Kreis des Volkslebens und -denkens überschreiten, wird die sprachliche

Zweiteilung noch oft die richtige Lösung und Otts „Karl der

Kühne" dann ein Vorbild sein.
Es gibt noch einen vierten Weg zum sprachlichen Realismus:

das ist die mundartliche Färbung der Schriftsprache. Mehr oder
weniger unfreiwillig kommt sie in den meisten vaterländischen Schauspielen

des letzten Jahrhunderts vor; so, um nur ein gutes Beispiel
zu nennen, in verschiedenen Stücken des Obwaldners Hartmann
v. Baldegg (I. I. v. Aa.) In seinem „Hans Waldmann" (1896)
tönt durch alle schriftdeutsche Prosa ein treuherziges Schweizerdeutsch

hindurch. And viel anders ist es nicht im „Bruder Klaus"
und im „Arnold Winkelried". Man kann sich diese Sachen kaum
anders als schweizerisch ausgesprochen denken. Bühnenaussprache
ginge schon gar nicht. Das liegt viel weniger am Wortschatz und
am grammatischen Bau als an der Workzahl, dem redensartlichen
Ausdruck und dem Satzkon. Dieses Deutsch, obgleich schulmäßiges
Schriftdeutsch, ist doch ganz mundartlich empfunden, darum konnte
es auch so volkstümlich wirken. Es ist das Hochdeutsch, wie das
Volk es versteht und wie die alten Schullehrer auf dem Lande es

noch lehren. Unser heutiges, besser geschultes Sprachgefühl nimmt
Anstoß an diesem Zwitter; wir fordern gutes Deutsch oder gute
Mundart. Allein das ist moderne Forderung; mehrere Geschlechter

vor uns haben in der Schule und auf der Volksbühne nur dieses
Zwikterdeuksch gekannt und sogar genossen, und im Geiste dieses
Deutsch haben die meisten unserer vaterländischen Dramatiker gedichtet.

Neu ist aber, daß für schweizerisches Hochdeutsch im Schauspiel
mit vollem künstlerischen Bewußtsein auch schweizerisch-mundartliche
Aussprache gefordert wird. Das tut der Verfasser des nach Gokkhelf
gedichteten fünfaktigen „Dorngrüt", Hans Corrodi (1926), wenn er
im Nachwort zu seinem Schauspiel empfiehlt, das Schriftdeutsch
ungefähr so auszusprechen, wie es in Gemeindeversammlungen von 9



sprachlich nicht besonders geschulten Leuten gesprochen zu werden
pflege, also z. B. mit -scht und -schp für -st und -sp und mit
gutturalen ch und kch. Folgerichtig müßten wohl auch die mundartlichen
Kürzen (in haben, sagen, leben usw.), die Doppellaute (in Liebe,
Güeke, Mueter usw.) und sonstige vokalische Eigentümlichkeiten
(z. B. lär, schwär, gewüß, früsch) gewahrt bleiben. Damit würde
freilich jede Ziererei in der Aussprache bekämpft, vielleicht auch ein
natürlicheres Spiel begünstigt. Aber sollen wir wirklich ein solches

Mischdeuksch empfehlen? Und kommt der Vorschlag nicht für die

meisten dramatischen Vereine zu spät? — Wie wäre es mit einem
andern Vorschlag, der, soviel ich weiß, bisher noch nicht gemacht
worden ist: dem Vorschlag, ein echt mundartlich empfundenes Schriftdeutsch

zu schreiben und es beim Aufführen in der reinen ortsüblichen
Mundart sprechen zu lassen? Ich denke an ein Deutsch, wie es

z. B. W. I. Guggenheim in seinem Schauspiel „Das Dorf Sanct
Iusken" (1927) geprägt hak.

Wiederholt haben unsre Volksdramakiker auch versucht, das

Schriftdeutsch nicht nur in Satzbau und Wortwahl, sondern auch

in gewissen Wortformen der Mundart anzunähern, so z. B. Emma
Hodler, die in ihrem historischen Zeitbild „Am Grauholz" von 1897

eine bernische Bauernfrau Mareili folgendermaßen ihr Herz
ausschütten läßt:

„Der Zwiespalt in meinem Herzen ist nit zu beschreiben - nik zu
beschreiben!" (Es verlangt's auch niemand!) — „Paul! Paul! Warum bin l
nit mehr frei? A Leben an deiner Seile — laß mich das Paradies nit
ausdenken — nit ausdenken, Vater im Himmel. — Auf der ganzen Welk
ein einziger Mensch, ein einziger unker all den Millionen — und dieser einzige
getrennt von mir durch eine unüberbrückbare Kluft. — Gebunden an einen
solchen Mann! — Wenni wenigstens frei wär! — O mein Erlöser (sie fällt
auf die Knie), Jesus, steh mir in Gnaden bei, reinige mein Herz, laß keinen
sündhaften Wunsch aufkommen! (Sie ringt die Hände.) Mein Heiland, mein
Heiland, in Herzen bin i a Mörderin. Wenn a Wunsch Macht hätt, so

müßt mein Mann sterben" usw.

Daß ein solches Getue in Sprache und Gebärden weder bernisch
noch schweizerisch, vielleicht anzengruberisch oder noch eher gang-
hoferisch ist, leuchtet wohl jedem Kenner ein. Ebenso deutlich verrät

sich das bayrisch-österreichische Vorbild in Cäsar von Arx' „Rot
Schwizerin" (von 1921), wo sogar ein reicher, stolzer Bauer,
angeblich am Arnersee ansässig, vor einem jungen Weib auf den

Knien herumruschk:
„Da, schau, auf den Knien lieg ich vor dir, ich, der Königshofbauer,

— vor dir! Und ich bitt dich wie ein Bettler: Geh! Laß ab von meinem
Bub, hörst, ich geb dir Geld, soviel du willst — aber geh! Bring meinet-



wegen dein Kind zur Melk, wo du willst, ich schick dir all' Jahr' Geld fürs
Kind — nur mach, daß du fortkommst, weit weg, und laß meinen Bub in
Buhl Am meiner Seligkeit willen bitt' ich dich: laß ab von meinem Bub,
heirat einen andern, ich kauf dir dein Brautfuder — "

Wer nur ein wenig hineinzuhören vermag, hört ganz deutlich den

bayrisch-österreichischen Lautstand und Tonfall heraus und sieht das

Tegernseer Theater vor Augen. Wir sollen es aber für schweizerisch

halten, denn derselbe Königshofbauer sagt noch im gleichen Akt zu
Liberi: „And wenn ich auch stirb — ...Nük bekommst, kein
Schüfeli Dreck!"

Immerhin, Süddeutsch ist doch nicht Berlinerisch. Aber auch vor
dem Berlinerischen sind wir nicht sicher. In den Volks-, besonders
Wirtshausszenen von Heinrich Skuders Tragödie „Waldmann"
(1918) glaubt man sich eher in eine norddeutsche Großstadt als in
das Zürich des 15. Jahrhunderts versetzt. „Wollt ihr nicht bei mir
pennen?" ruft der Wirt seinen Gästen zu. And „Nur keine Bange!",
„Da guckste, was!", „Mein liebes Muttchen!" und dergleichen
dient zur Beranschaulichung des Zürcher Volkslebens. Lazarus
Göldi (so!) spricht von Waldmanns „hochmütiger Visage", und Wald-
mann selbst tituliert das Volk als „Lümmels" und „Hundepack"
Wie denn überhaupt das ganze Schauspiel einen fremdländischen
Zuschnitt hak und Waldmann zum hochmütigen Volksverächter und
gewissenlos schwelgerischen Renaissance-Tyrannen verzerrt ist.

Anschweizerisch im höchsten Grad, auch ohne mundartliche Färbung,
ist die Sprache in Bernhard Mosers fünfakkigem Drama „Adam
Zeltner" (1921), das den krafkgenialen Stil der Sturm- und Drang-
zeit wieder aufnimmt.

„Freiheit brauchen wir, nicht Tränen", ruft der Bauernführer Schibi
im zweiten Aufzug? „die werden die Unterdrücker weinen, wenn wir sie

auf der Folter ihrer Baterrechte abschwören lassen, derweil ihre Paläste
wie Siegesfeuer unserer Rache zum Morgenhimmel lodern! " And zwei
Szenen später: „Zum Wildstrom werde, Felsenquell der Freiheit, der
eingeklemmt im Moor der Knechtschaft wühlt, und breche mit dem Wetter-
Keile der Rakurkrafk das Faulgebälke dieses Landes auseinander!"

Und nicht anders der schlichte, friedliebende Zeltner im dritten Akt:

„Aus der Wurzel meines Widerstandes gegen die Tyrannei schoß wie
eine Giftblüte das Unglück dieser Nacht. Das ist die Ichsucht oberherrllcher
Gewalt: mit den Seilen ehrloser Gnade webt sie das Fangnetz ungerechter
Willkür!" 11

2



In den Lagerszenen bei Wohlenschwil im vierten Aufzug kann
sich die Sprache im Krassen fast nicht ersätkigen. Ein Verwundeter
ruft seinem Nachbar zu:

„Bist wohl auch so ein Lümmel, der das Bakerland zu einer Amme
machen würde, wenn sie dir Gift zu saufen gäbe. Schnaps her, Mädel,
der schmeckt besser! Vaterland? Was heißt das? Wer mir zu fressen gibt,
dem gebe ich das Vaterland zum Trinkgeld."

Nach solchen Proben kehrt man gerne zu dem matzvolleren,
aber keineswegs schlaffen und für die Landesart bezeichnenderen
Prosa-Stil älterer Schauspiele zurück, wie etwa zu Lina Maria
Webers „Hans Waldmann" (1892), Heinrich Davids „Herzogin
Tolanthe und die Bande vom tollen Leben" (1996), die beide ein
besseres Schicksal verdient hätten, oder zu Alfred Huggenbergers
„Bauernkönig" (1993), der uns immer noch die beste Dramatisierung

des Klaus Leuenbergers-Skoffes scheint.
Bon historischen Schauspielen der neusten Zeit schließen sich

dieser Stilgatkung an: Friedrich Donauers „Hans Waldmann"
(1927) und Heinrich Brankmay's „Jörg Ienaksch" (1927).

Donauer, ein geborener Schwyzer aus Küßnacht, bemüht sich

nicht um sprachliche Lokal- oder Zeitfarbe. Er hat es auch nicht
nötig; seine Sprache ist auch in ihrer schriftgemäßen Form von
volkstümlicher Kraft und Kürze, der Dialog von natürlicher
Lebhaftigkeit, mit sachlichen Gedanken gesättigt, ohne lyrischen Schmuck
und insofern dem eher nüchternen Bolkscharakter entsprechend.
Auch in der Grundauffassung von Waldmanns Charakter und
Schicksal — sein Tod ist die Sühne für den an Hans Theiling
begangenen Gewalksakt — steht er dem Bolksempfinden viel
Näher als jene Dramatiker, die Waldmann als schuldloses Opfer
des Spießbürgersinnes verherrlichen. Schade, daß das Stück mit
seinen 157 Druckseiten über das wirksame Maß des Amfangs
hinausgeht. Da ist Brantmay, der aus Rußland eingewanderte
Und in der Schweiz naturalisierte dreisprachige Genfer Arzt, ein
anderer Formkünstler. Sein „Iürg Zenatsch", 1927 in Basel
aufgeführt, zeigt in der lakonischen Knappheit der Sätze eine fast
übertriebene, im Deutschen jedenfalls fremd berührende stilistische

Strenge. Das Bolk ist ausgeschaltet. Die Handlung spielt sich

fast nur zwischen Patriziern, Offizieren und bürgerlichen Würdenträgern

ab: die blank geschliffene Redeform ist daher gerechtfertigt
und mit C. F. Meyers Stil in Aebereinstimmung. Ilnsere deutsch-
schweizerischen Dramatiker, die immer zur Weitschweifigkeit neigen,

12 könnten viel daraus lernen.



Der Aeberblick über die Sprach- und Stilarken unseres
vaterländischen Schauspiels wird gezeigt haben, daß sehr verschiedene
Wege zum Ziel führen können. Möge er auch gezeigt haben,
daß die Mahl der richtigen Sprachform eine Angelegenheit ersten
Ranges und für den deukschschweizerischen Dramatiker durch die
mancherlei Möglichkeiten besonders erschwert ist. And möge die
alte Wahrheit einleuchtend geworden sein, daß ein Stil, der nicht
wahr ist von innen heraus, unter keinen Umständen ein guter
Stil ist.

13


	Wandlungen in Sprachform und Stil unseres vaterländischen Schauspiels

