
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 47 (1971-1972)

Heft: 9-10

Artikel: Was mir Paul Häberlin bedeutet

Autor: Takahashi, Kenichi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1080065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1080065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was mir Paul Häberlin bedeutet
Ein letztes Gespräch im Schweizer Spiegel mit Professor Kenichi Takahashi

Wir haben bereits in der Oktober-
und in der November-Nummer 1971

je ein Gespräch mit Professor
Kenichi Takahashi publiziert.
Unter dem Titel «Was mich zur
Philosophie provozierte» beschrieb
er den Gegensatz zwischen seiner
von der Mutter bestimmten
katholischen Erziehung und der
vorherrschenden, auch von seinem Vater
geteilten religiösen Indifferenz in
der Provinz Hokaido, wo er
aufgewachsen ist. Auch dass er in die
Kirche musste, während seine
Kameraden spielten. Er las katholische

Streitschriften. Da fesselten
ihn die Thesen von der Existenz
Gottes und der Unsterblichkeit der
menschlichen Seele. Und so
erwachte seine Sehnsucht nach
Philosophie. Im Vorbereitungskurs für
die Hochschule packte ihn die «Petite

logique» des Franzosen Jacques
Maritain. Neben Philosophie
studierte er auch Geschichte und wurde

Gymnasiallehrer für dieses
Fach.
In seiner Studienzeit, die in die
Jahre der grossen Wirtschaftskrise
von 1932 bis 1936 fiel, kam Takahashi

zum erstenmal auch mit
schweizerischem Geist in Kontakt:
anhand der «Bruchstücke eines
intimen Tagebuchs», in einer gekürzten

englischen Ausgabe. Amieis
pessimistische philosophische Dichtung

ergriff die damalige
Studentengeneration, die vielleicht den Krieg
herannahen spürte, tief.
Unter dem Titel «Was ich an
,Schweizergeist' erlebt habe»
erklärte Takahashi, dass er Amiel als
einen Pol des Schweizerischen
empfand. Vielleicht als den pessimistischen,

grüblerischen Schatten eines

optimistischen, zugriffigen,
pragmatischen Volkes— wie der Schreibende

es formulierte. In diesen
Eigenschaften sind Japaner und
Schweizer verwandt.
Nachdem 1937 der japanisch-chinesische

Krieg ausgebrochen war,
78

wurde der Schatten Wirklichkeit —
die in Tokio fünfzig Jahre nach
dem Tod des Genfers entstandene
Amiel-Mode brach ab. Ein anderer
Schweizer fesselte und beeinfluss-
te die japanischen Studenten stärker:

der Staatsrechtler, Rechtsphilosoph

und Sozialtheoretiker Carl
Hilty. Und da wollen wir das
Gespräch fortsetzen. D. R.

Roth: Herr Professor, Sie sagten,
Hiltys Beliebtheit daure in Japan
heute noch an?

Kenichi Takahashi: Ja, unlängst
erkundigte ich mich in einem Seminar

von zwanzig Philosophiestudenten,

wer Amiel gelesen habe. Es

waren drei. Dagegen gingen
vierzehn Hände in die Höhe, als
ich nach Hilty fragte. In fast jeder
Buchhandlung von Tokio findet man
heute noch einige Bände von ihm.

R.: Vielleicht ein Beispiel für den
Propheten, der in einem fremden
Volk mehr gilt als im eigenen.

Takahashi: Wir betrachten ihn unter

anderem als einen Kämpfer
gegen den Feudalismus, und das ist
es wohl nicht, woran die Schweiz
besonders leidet.

R.: Er wandte sich auch gegen
jeden Dogmatismus — was wohl
weder in Japan noch in der
Schweiz eine besondere Gefahr ist.
Er hat aber auch manches gegen
schrankenlose Freiheit einerseits,
Moralismus anderseits wie auch
gegen den Materialismus geschrieben.
Das wäre eigentlich bei uns aktueller

als je, aber seine Sprache, seine

Beispiele wirken veraltet. Das

mag zum Teil sich durch die
Übersetzung ändern, zu einem weiteren
Teil bei einem ausländischen Autor

weniger störend wirken.
Schliesslich rührt wohl der Erfolg,
den Hilty in vielen Ländern ver¬

zeichnet hat, ähnlich wie derjenige
Emil Brunners und C. G. Jungs
davon her dass seine Schriften ebenso

sehr an das Gefühl wie an den
Verstand appellieren.

Takahashi: Fast ausschliesslich an
die Vernunft wendet sich dagegen
Paul Häberlin, der Schweizer, der
mir heute am meisten bedeutet.

R.: Wie haben Sie Häberlin kennen
gelernt?

Takahashi: Durch eine Bemerkung
in einem Buch des deutschen
Philosophie-Professors Aloys Müller.
Ich habe diesen Hinweis aber
zuerst kaum beachtet.
Im Krieg hatte ich noch ganz
gründlich Spinozas Ethik und
Hegels Logik studiert. Das waren die
beiden Bücher, die ich auf einer
Kurilen-Insel bei mir hatte, wo ich
zehn Monate lang Dienst leisten
musste als Soldaten-«Trainingslei-
ter». Ich konnte über diese sehr
problematischen Werke mit keinem
Menschen sprechen. Umso intensiver

setzte ich mich selber damit
auseinander.
Mehr gab mir nachher die neotho-
mistische Philosophie (die katholische

Philosophie, die auf Thomas
von Aquin aufbaut, den grossen
christlichen Philosophen des
Mittelalters, Red.). Ich war nach dem

Krieg Professor an der Sophia-Universität

in Tokio geworden. Ein
Deutscher, Johannes Siemes,
Schüler des berühmten Nicolai
Hartmann, hatte mich dorthin
berufen.

Dann bekam ich ein Stipendium
für einen Studienaufenthalt in
Deutschland, in Bonn, gestiftet
vom Land Nordrhein/Westfalen,
1952 — es war noch sehr viel
zerstört von den Gebäuden.

Aloys Müller, jener, bei dem ich den
Satz über Häberlin gelesen hatte,
starb einen Monat nach meiner An-



kunft. In Mode war Heidegger.
Aber das ist eine «Einsamkeits-
Philosophie». Kein Mensch kann
ihm nachfolgen. Ich fragte oft, ob

es denn nichts Neues gebe in
Deutschland auf dem philosophischen

Gebiet. Ich fand nichts
Derartiges. Später merkte ich, dass

heute fast alles Neue auch in der

Philosophie aus Amerika kommt.

R.: Aber was hat ihnen der
Deutschland-Aufenthalt gegeben?

Takahashi: Den Eindruck einer

grossen neuen Hoffnung und eines

fruchtbaren Einflusses der
katholischen und der evangelischen
Kirche, der Überbrückung der
konfessionellen Gegensätze und einer
Wiedergeburt des christlichen
Abendlandes. Ich habe sehr viele
gute Eindrücke gehabt, bin drei
statt zwei Semester geblieben und
habe ein Buch darüber geschrieben,
von dem 7000 Exemplare verkauft
wurden.
Aber was ich in der Philosophie
suchte, konnte ich nicht finden.
Das entdeckte ich etwa 1960 in
einer Buchhandlung in Tokio. Dort
standen Paul Häberlins
«Naturphilosophische Betrachtungen». Ich
erinnerte mich der Empfehlung
von Aloys Müller und kaufte die
zwei Bände.
Darin wurden die grössten Probleme

abgewandelt, die ich seit lan¬

gem ungelöst im Kopf herumgetragen

habe. Vor allem die Frage:
Wie ist eigentlich Kommunikation
überhaupt und von Mensch zu
Mensch möglich?
In der Universitätsbibliothek fand
ich noch Paul Häberlins «Das
Geheimnis der Wirklichkeit» und seine

«Allgemeine Aesthetik».

R.: Und was hat Ihnen Häberlin
gegeben?

Takahashi: Erstens spricht die
traditionelle europäische Philosophie
immer wieder von der Einheit des

Seienden; aber trotzdem fühlt der
moderne Mensch sich immer als

isoliertes und einsames Individuum.
Häberlin zeigt, dass da kein
Widerspruch, beides zugleich wahr
ist.
Auch was den Gegensatz zwischen
Individuum und menschlicher
Gemeinschaft anbelangt, spüre ich
in der Richtung des philosophischen
Denkens von Paul Häberlin einen
ziemlich klaren Weg zur Lösung.
Ich kann noch nicht sagen, dass

ich es verstanden habe, aber die
Tendenz scheint mir richtig.
Das Dritte, was mich bei Häberlin
anspricht, ist seine Auffassung,
wonach die Welt immer vollkommen

ist, obwohl es das Böse gibt.
Dieses ist gewissermassen subjektiv.

Darüber will ich noch ausführlicher

grübeln.

Das Vierte, was mir Ihr Philosoph
gegeben hat, ist die Überwindung
des Moralismus.

R.: Er war ja selber eine Zeit lang
sehr moralistisch. Aber er kam —
mindestens schien es ihm selber
so — von der Logik her zur
gleichen Antwort wie das Christentum:
Liebe steht über den Gesetzen. Und
wir können nicht nur gut sein. Wir
müssen uns und die Mitmenschen
so nehmen, wie wir und sie sind.

Takahashi: Auch das ist natürlich
wieder ein Ideal. Und wie jedes
kann es nicht erreicht werden. Man
kann sich dem Ideal von der
religiösen und von der philosophischen

Seite her nähern. Eine Spannung

bleibt. Aber die Spannungen
machen ja das Leben, seinen Inhalt
aus.

R.: Das wäre also Ihre Philosophie

Takahishi: Vielleicht, aber die
wesentlichsten Antworten habe ich
von Paul Häberlin erhalten.

iJeder Tropfen Birkenblut

gibt 20 Haaren neue Lebenskraft.

K Um Magenbeschwerden und Verdauungsstörungen,
* Völlegefühl, Blähungen, Magendruck und Übelkeit

zu beheben, bevorzuge ich den altbewährten

Zehn sorgfältig ausgesuchte Medizinalpflanzen, reich an balsamischen Wirkstoffen, sind der
Grund für seine natürliche Heilkraft als zuverlässiger Helfer bei Verdauungsstörungen und
vielerlei anderen Unpässiichkeiten.

Flaschen zu 3.30,6.90 und 12.80 in Apotheken und Drogerien

79


	Was mir Paul Häberlin bedeutet

