
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 47 (1971-1972)

Heft: 4

Artikel: Künstliche Paradiese : vom Sinn der Rauschmittel

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1079960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1079960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Künstliche Paradiese

Vom Sinn der Rauschmittel Von Paul Häberlin

Ein Bekannter ist aus sehr

fadenscheinigen Gründen aus
einer grossen Fabrik fristlos
entlassen worden. Er war
wahrscheinlich unbequem. Er wehrte
sich um sein Recht, denn man
hatte ihm nicht nur die
Existenz, sondern auch den guten
.-Namen kaputt gemacht. Der
Anwalt riet ihm dringend, sich

mit einem schwachen Vergleich
zufrieden zu geben, denn die
andern sitzen doch am längern
Hebelarm, und es mache sich
schlecht, mit einem Arbeitgeber
einen Prozess zu haben, selbst

wenn man im Recht sei. Das

würde eine andere Anstellung
später ziemlich sicher
verunmöglichen

Ich weiss, solche Dinge passieren

täglich. Wir haben uns
abgewöhnt, uns darüber noch
aufzuregen. Und wenn sich jemand
aufregt, finden wir das

unpassend und sind gerne bereit,
ihn zu verurteilen, weil er uns
in unserer Bequemlichkeit stört.
Wir lehnen am liebsten den ab,

dem Unrecht geschehen ist,
weil wir uns dann zu keinen
unbequemen Stellungnahmen
aufraffen müssen. Persönlicher
Einsatz in solchen Dingen
schadet fast immer unserm
gutbürgerlichen Ansehen. Wir laufen

zumindest Gefahr, uns
lächerlich zu machen, wenn nicht
Schlimmeres geschieht.

Trotzdem müssten wir es tun.
Denn auf die Dauer leisten wir
unserer Gesellschaft mit unserem

schwächlichen Hinnehmen
und Zudecken von Ungerechtigkeiten

und Unstimmigkeiten
einfach Totengräberdienste.

1932 schrieb Paul Häberlin im
Schweizer Spiegel (Februar-Nummer)

vom Sinn und von den
Gefahren der Rauschmittel. Es ist sehr
interessant, diese «vierzigjährigen»
Gedanken heute wieder zu lesen.

Der Artikel wurde später in Paul
Häberlins «Kleine Schriften»
aufgenommen, die zum siebzigsten
Geburtstag des Verfassers von der

Stiftung «Lucerna», bearbeitet von
Peter Kamm, 1948 publiziert wurden.

Die Kleinen Schriften Paul
Häberlins sind noch erhältlich beim
Schweizer Spiegel Verlag.

Man könnte die wesentliche
Bedeutung der Rauschmittel (im
Gegensatz zu den Genussmitteln
schlechthin und zu den Anregungsmitteln)

kurz so zusammenfassen:
sie helfen dem Menschen «ausser
sich» zu kommen. Damit ist ihre
wohltätige wie ihre gefährliche
Wirkung angedeutet und ist
zugleich ihr umfassendster Begriff
charakterisiert. Wir verstehen unter

Rauschmitteln in der Tat alle
Mittel, welche den Menschen
«berauschen» und so dem Aussersich-
kommen dienen können. Es gehören

dazu nicht nur die
sogenannten Rausch-Gifte, sondern
zum Beispiel mancherlei
«Zerstreuungen», Festlichkeiten,
Geselligkeiten, Tänze (man denke an die
ekstatischen Tänze der sogenannten

Primitiven), unter Umständen

sogar gewisse Formen des Sports,
des Reisens, der Naturschwärmerei;

auch das Verhältnis zur Kunst
(oder was man so nennt) kann jene
Bedeutung haben (Musik, Lektüre).
Das Aussersichkommen ist aber in
zwei Varianten möglich, welche
sich allerdings im gleichen
Gesamtzustand vereinigen können.
Dementsprechend ist auch die
Wirkung der Rauschmittel
verschiedenartig, zumeist komplex,
mit Vorwiegen der einen oder der
andern Art der Selbstentfremdung

oder Befreiung vom Ich. Die erste
Art besteht darin, dass wir uns
nicht mehr oder nicht mehr so
stark als gesonderte und quasi
abgeschlossene Individuen fühlen,
dass wir unsere Ichbetonung,
unsere Selbstbehauptung und
infolgedessen auch unsere Gegenwehr

gegen das sogenannte Nichtich

vergessen oder aufgeben,
wodurch die Aussenreize ihre
Kraft verlieren und die Schmerzen,
die sie uns sonst zufügen, gemildert

werden. Es ist als ob die
Schranken zwischen Ich und
Ausserich gefallen wären; wir schweben

«selig» im All, kaum mehr
unserer Ichheit innewerdend, allen
Besorgnissen, ichhütenden
Reaktionen und Auseinandersetzungen
enthoben, umarmend die ganze
Kreatur.
Die zweite Art des Aussersichseins
besteht nicht so sehr in einem
Verlieren des individuellen Ichgefühles

überhaupt, als vielmehr in
einer Abschwächung oder
Einschläferung unserer moralischen
Persönlichkeit. Was hier verloren
geht, ist das Gefühl der Verant-
wortlichtkeit, der Verpflichtung,
ist das Vermögen oder der Antrieb
zur Unterscheidung von Recht und
Unrecht, Gut und Böse, Edel und
Gemein. Wir verlieren die Massstäbe,

die wir sonst an uns selber
anlegen, wir verlieren die Kritik
im weitesten moralischen Sinne,
welcher auch die logische
Selbstüberwachung einschliesst. Wir
nehmen sozusagen Ferien, nicht
vom Ich überhaupt, aber von
unserm moralischen, verantwortlichen,

unter Zwecken und Idealen
stehenden Ich; wir nehmen Ferien
von der Kultur und werden «wie
die Wilden» (das heisst, wie wir uns
vorstellen, dass die Wilden seien).
Wir lassen uns gehen, und eben
auf diese Weise geraten wir «ausser

uns». Wir sind nicht wiederzuerkennen.

SSP 15



Beide Arten des Aussersichseins
werden immer wieder aufgesucht,
bald vereinzelt, bald chronisch,
und der Hang zu Rauschmitteln ist
offenbar so alt wie die Menschheit
und so verbreitet wie sie. Es müssen

also wohl allgemein-menschliche
Bedürfnisse dahinterstecken.

Sie sind, in ihrer generellen Art,
ohne Schwierigkeit aus eben den

verlangten Wirkungen der Rauschmittel

abzulesen. Wenn wir vom
Ich loskommen wollen, so ist es

uns offenbar nicht wohl bei diesem

Ich; wir leiden an ihm, das heisst,
wir leiden an den Schranken, die

uns vom Ausserich trennen. Positiv:

wir suchen die Vereinigung
mit dem Andern, das «Aufgehen
im All». Das ist das «mystische»
Bedürfnis, welches von der
Sonderexistenz des Menschen nicht zu
trennen ist. Es soll nicht ein Ich
und ein Anderes geben: ich selbst

will das Andere, will mit dem
Andern Eines sein. Das ist die
«Veränderungssucht» der Mystiker,
jene Sucht, von welcher der Eros

nur eine Teilerscheinung ist. In
jedem von uns lebt ein Mystiker,
und nur der wäre ein vollendeter
Philister, in welchem der Mystiker
gestorben wäre. Wir sind alle
mehr oder weniger Ekstatiker;
Ekstase heisst Aussichherausgehen.
Wenn es uns anderseits drängt,
unsere moralische Persönlichkeit, unser

verantwortliches Ich zu vergessen,

so liegt auch hier ein Bedürfnis

zugrunde. Wir leiden an unserer

moralischen Persönlichkeit, wir
leiden an der Reflexion, in welcher
wir uns selbst beurteilen. Denn
diese Reflexion zerreisst unser
Leben, macht aus uns zwei
Menschen, einen handelnden und einen,
der dies Handeln betrachtet,
bewertet, kritisiert. Aber mehr als
das: die blosse Tatsache der Reflexion

würde uns nicht stören, wenn
nicht jene beiden Menschen in uns
sich gewissermassen feindlich ge-

16SSP

genüberständen. So aber ist es,
weil nämlich die Selbstbeurteilung
nur selten, oder überhaupt niemals
völlig, ein klares Ja zum beurteilten

Selbst sagt. Selbstbeurteilung
bedeutet immer mehr oder weniger

Selbstverurteilung; und wenn
das Bewusstsein dies nicht immer
zugibt, so lügt doch das Gefühl
niemals, und im Gefühl sind wir
nie ganz mit uns zufrieden. So tut
sich in der moralischen Reflexion
in uns selbst jener Zwiespalt
zwischen einem Ich und einem Du auf.
Wir sind mit uns selber in
ständiger Auseinandersetzung, und
also entbehrt selbst unser Innenleben,

gerade wie unser Verhältnis

zum Ausserich, der Einheit und
Ganzheit. Gerade daran leiden wir.
Wir sehnen uns auch hier nach
Harmonie, nach schrankenloser
Eindeutigkeit des Lebens. Und
sofern wir die Schuld am innern Zwiespalt

eben der «moralischen
Persönlichkeit» zuschieben, weil ja sie
es ist, welche immer wieder die
urteilende Reflexion und also den

Zwiespalt hervorruft, möchten wir
jenes moralische Ich aus uns
verbannen und so dem ganzen
moralischen Leben mit seiner Beunruhigung

entgehen. Wir möchten in
das naive, urteilslose, verantwortungslose

Leben eintauchen. Wir
möchten «schlafen», ausruhen zum
mindesten vom moralischen
Kampf, so wie wir es im natürlichen

Schlaf bis zu einem gewissen
Grade tatsächlich tun (denn die

psychologische Bedeutung des

Schlafes besteht nicht zuletzt darin,

dass hier die moralische
Persönlichkeit mit ihren Ansprüchen
und Massstäben «schläft»). Aus
diesem Grunde greifen wir zum
Rauschmittel, welches also in
diesem Falle nicht ein Mittel zur
Ekstase, sondern ein Betäubungsmittel,

ein Narkotikum ist.
Die gebräuchlichsten Rauschmittel
unterscheiden sich in der Tat da¬

durch, dass die einen mehr ekstatische,

die andern mehr betäubende

Wirkung haben. Nicht selten
vereinigen sie aber beides in sich,
wie etwa der Alkohol, dessen
ekstatisch-befreiende Anfangswirkung

von einem ausgesprochen
narkotischen Erfolg abgelöst wird,
namentlich wenn die Quantität
sich steigert. Man braucht sich
nicht zu wundern, dass der Alkohol

so beliebt ist, und zwar gerade
bei der zivilisierten Menschheit,
für welche ja sowohl die Schranke
zwischen Ich und Ausserich als die
reflektierte Zersetzung der innern
Ganzheit besonders charakteristisch

ist. Man möchte sein Lob
singen. Äussere und innere Sorgen
bricht er; er macht den trockenen
Philister zum gelösten Ekstatiker,
er reisst — dies ist seine gesellige
Wirkung — die Schranken
zwischen den Menschen ein und löst
ihre Zungen und Herzen; er hilft
über Weltschmerz aller Art
hinweg, welcher ja zuletzt immer
Lebensschmerz und zwar Schmerz
über die Unganzheit unseres eigenen

Lebens und über unsere eigene
im Spiegel der moralischen Reflexion

erscheinende Hässlichkeit
ist.
Ich möchte nicht, dass dieses Lob
ironisch genommen würde. Man

mag ihm schweren Tadel und
Vorwurf an die Seite setzen, das ist
durchaus begründet und berechtigt,

wenn man an die physiologischen,

sozial-moralischen,
volkswirtschaftlichen Verwüstungen
denkt, welche direkt oder indirekt

3 Photos
von Dölf Preisig, Zürich

Skirennfahrer

Vorderseite:
Wie von Fliegen umschwärmt..
Hinterseite,
oben: Ihr könnt mir alle
unten: Ich habe Wichtigeres zu tun.



mit dem Alkohol oder andern

Rauschmitteln zusammenhängen.
Aber dadurch werden die Tatsachen,

welche immer wieder zum
Lob des Giftes Anlass gegeben

haben, nicht aufgehoben, und es

wäre falsch, sie zu leugnen.
Wahr ist aber, dass gerade in der

wohltätigen Wirkung der Rauschmittel

für den erholungsbedürftigen
Menschen eine Gefahr begründet

ist. Ich meine jetzt nicht jene
oben angedeuteten physiologischen,

sozialen, volkswirtschaftlichen

Schädigungsmöglichkeiten,
deren Erörterung eine Sache für
sich wäre und die ja übrigens für
viele «nichtgiftigen» Mittel kaum
in Frage kommen, sondern
ausschliesslich eine innerseelische,

ganz persönliche Gefahr (mit welcher

allerdings die physiologische
wie die soziale zusammenhängt,
was ja angesichts der Einheit des

leiblich-seelischen Menschen und
angesichts der sozialen Verhaftung
des Einzelnen selbstverständlich
ist).
Was zunächst die ekstatische
Wirkung betrifft, so liegt hier die
persönliche Gefahr einzig in der
Gewohnheit, in der «Sucht». Es ist
dem Menschen nicht beschieden,
allzuoft oder allzusehr ausser sich
zu sein, ohne sich selbst zu gefährden.

Die Einzelnen sind verschieden

und vertragen ein verschiedenes

Mass. Aber für alle gibt es

Grenzen der Gesundheit, im
psychologischen ebensogut wie im
physiologischen Sinne. Die
Gewohnheit der Berauschung führt
zu einer Art von Lockerung der in-
dividuierten Persönlichkeit, welche,

da sie eine Schwächung des

Selbsterhaltungswillens und der
Selbsterhaltungskraft bedeutet,
sich auch seelisch als Mangel an
Widerstandskraft gegen äussere

Einflüsse, an zielstrebigem Willen,
an Energie des Kampfes und des

Durchhaltens offenbart: Die

Rauschsucht vernebelt gewisser-

massen die ganze Persönlichkeit.
Es gehört nun einmal zum
Menschen, dass er sich bis zu einem

gewissen Grade abschliesst, bei
sich selbst erhält, sich andern

entgegensetzt und sich mit ihm
auseinandersetzt, dass er seine Vorteile

wahrnimmt und die ihm
drohenden Gefahren klar erkennt. Die

innere Gesundheit verlangt, dass

dem Mystiker in uns durch den

Philister in uns seine (immerhin
verschiebbare) Schranke gesetzt
werde. Durch die Berauschungsgewohnheit

wird die Schranke zu
stark oder zu dauernd herabgesetzt,

die Lebensklarheit und
Zielsicherheit verschwindet, der
Mensch treibt dem persönlichen
Verfall entgegen. So wohltätig das

Mass ist, so gefährlich wird das

Übermass. Das Rauschmittel ist ein
Medikament des Lebens, aber es

kommt auf die persönlich zuträgliche

Dosierung an. Und gerade
diejenigen sind der Gefahr der
Übersteigerung ausgesetzt, welche es

an sich nötig haben und welchen
es in richtigen Abständen und im
richtigen Masse gut tut. Es
verhält sich daher mit den Rauschmitteln

nicht anders als mit jedem
Genuss überhaupt. Aller Genuss,
so nötig und wohltätig er ist, hat
verführende Kraft, und wer einmal
süchtig geworden ist, den führt er
zum Ruin.
Dies alles aber ist allzubekannt,
als dass es nötig wäre dabei zu
verweilen. Komplizierter sind die
Gefahren derjenigen Rauschmittel,
welche wesentlich Betäubungsmittel

sind oder eben als solche
gesucht und verwendet werden,
wobei wiederum nicht ausschliesslich

an sogenannte Gifte zu denken
ist. Betäubung ist hier als
Herabminderung der moralischen
Urteilsintensität gemeint; ihr Zweck
ist die Rettung vor dem Gefühl der
moralischen Unzulänglichkeit oder

Hässlichkeit, welches aus der

Selbstkritik entspringt; ihre
Wirkung ist einem Waffenstillstand im
moralischen Kampf, in der
Auseinandersetzung mit uns selbst
vergleichbar. Und darin besteht ihre
Wohltat.
Es gibt Menschen, welche geneigt
sind, diese wohltätige Wirkung
schon an und für sich als eine
Schädigung oder doch als moralisch

bedauerlich und also als das

Gegenteil einer objektiv bestehenden

Wohltat zu taxieren. Sie sind
der Meinung, dass es nicht nur
eventuell gefährlich, sondern in
jedem Fall moralisch unzulässig und
also ein Unrecht sei, sich der
moralischen Selbstbeurteilung
wenn auch nur auf Zeit zu
entziehen. Aber das sind Moralisten,
die so urteilen, und ich glaube,
dass es eine höhere Moral gibt als
den Moralismus. Wenn jede
Gefechtspause im moralischen Kampf
zu verurteilen wäre, dann müsste
auch die Tatsache des natürlichen
Schlafes bedauert werden, dieser
grossen und segensreichen Institution

der Erholung gerade von den
Strapazen der innern Auseinandersetzung.

Und es gibt ja wohl in der
Tat Moralisten, welche nicht nur
die verschlafene Zeit sich reuen
lassen, sondern es sich nicht
verzeihen können, dass sie in ihren
Träumen (diesem Index der
seelischen Verfassung im Schlafe) ganz
offenbar die logische und auch die
moralische Selbstkritik in manchmal

bedeutendem Masse verlieren.
Mögen sie sich auf ihre Intoleranz
etwas zugute tun; bessere
Menschen sind sie und werden sie
dadurch nicht. — Aber man könnte
sagen, der Schlaf sei immerhin ein
natürliches und ausserdem nicht
zu vermeidendes «Betäubungsmittel»;

er solle genügen, und es dürfe
nicht durch künstliche (das heisst
willkürlich gewählte) Mittel so
etwas wie ein künstlicher morali-

fg" III



scher Schlaf gesucht werden. Aber
wenn der natürliche Schlaf
tatsächlich nicht genügt? Es sind ja
nicht alle Menschen gleich, und es

gibt für manche von ihnen Verfassungen

oder Zeiten, in denen der
Schlaf, selbst wenn er nicht gerade
durch die innere Unruhe selber
unruhig oder verkürzt sein sollte,
jene ihm obliegende Regeneration
der Kampfkraft oder Kampffreudigkeit

allein nicht zustande
bringt. Ist da das Narkotikum,
entweder direkt als Schlafmittel oder
dann als Mittel zum «Schlafersatz»,

unbedingt zu verurteilen?
Ist es unzulässig für den, der
erfahren hat, dass es ihm über Krisen

der Mutlosigkeit gerade im
moralischen Kampfe hinweghilft
und ihn so befähigt, diesen Kampf
wieder zu beginnen, statt in
Verzweiflung alles von sich zu werfen?

Es ist noch etwas anderes zu
bedenken, wenn man dem
Betäubungsbedürfnis gerecht werden
will. Die moralische Selbstkritik
ist ihrerseits nicht immer so geartet,

dass sie als gesund und
gerechtfertigt bezeichnet werden
könnte. Es gibt Menschen, die sich
damit nicht nur auf eine unnötige
und unfruchtbare, sondern auf eine
sachlich unberechtigte und daher
gerade moralisch schädliche Weise
plagen. Dies ist immer dann der
Fall, wenn sie sich an falschen
Idealen messen. Falsche Ideale
sind solche, welche nicht auf dem
Grunde der tatsächlich vorhandenen

Leistungsfähigkeit und
daher der persönlichen Bestimmung

erwachsen sind, welche also
der Persönlichkeit nicht entsprechen.

Sie können im Lauf der
Erziehung und des gesellschaftlichen
Lebens in einer feststehenden
Sitte, also auf dem Wege der
Suggestion erworben sein, können
aber auch interne Fehlbildungen
darstellen, auf Grund einer schie-

20 SSP

fen Entwicklung des Charakters
(wie dies in frühern Aufsätzen im
«Schweizer Spiegel», zum Beispiel
über Kompensationen, über
Minderwertigkeitsgefühle, über Motive
der Berufswahl, dargestellt worden
ist). Sie können qualitativ falsch
sein, das heisst Anforderungen
enthalten, die nach ihrer Art den
vorhandenen Leistungsmöglichkeiten

oder Begabungen nicht
angemessen sind, oder quantitativ
übersteigert, das heisst so, dass sie

über die maximalen Leistungsfähigkeiten

des Trägers hinausgehen.
Alle Vollkommenheitsideale vereinigen

in sich beide Arten der
Unangemessenheit. — Wer nun das

Unglück hat, sein Selbsturteil auf
Grund von falschen Idealen bilden
zu müssen, der leidet in dieser
moralischen Auseinandersetzung
nicht nur — was keinem erspart
werden kann und auch wohl
keinem erspart werden soll — am
Zwiespalt zwischen Ideal und
Wirklichkeit überhaupt, sondern er
leidet, und dies ist sicher unnötig
und sogar moralisch schädlich, an
teilweise falschem oder übertriebenem

Unzulänglichkeitsgefühl. Wollen

wir auch ihm die Wohltat der
zeitweiligen «Flucht» aus dieser
unerträglichen Situation versagen?
Ich weiss sehr wohl, dass diese
Flucht nicht das Letztgültige und
Letztrichtige ist; richtiger wäre es,
die ganze Situation zu sanieren
dadurch, dass die falschen Ideale
durch richtige ersetzt würden. Es

wird davon noch die Rede sein.

Aber inzwischen, solange diese

gründliche Remedur nicht geschaffen

ist oder nicht geschaffen werden

kann (oder wo sie überhaupt
nicht mehr möglich ist), wollen
wir hart über die geplagte Kreatur
urteilen, wenn sie sich hilft, wie
sie kann?
Ich habe einen sogenannten
Quartalsäufer gekannt — und ich glaube,

dass viele, wenn nicht alle Fäl¬

le des Quartalsäufertums oder
allgemeiner der periodischen
Betäubungssucht ähnlich geartet sind
wie der seinige — für den sein

zeitweilig sinnloses Trinken und
Sichbetrinken sozusagen die
Rettung vor der restlosen Verzweiflung

und wahrscheinlich vor dem
Selbstmord bedeutete. Er trank
nur, wenn die tiefste Depression
im Anzüge war, und wer ihn kannte

und die Zeichen beobachtete,
konnte den Anfall der Trunksucht
voraussehen. Das war ein Mann,
der sich auf Grund falscher Ideale
innerlich aufrieb, in irregeleitetem
moralischem Kampf, und dem zu
Zeiten der natürliche Schlaf nicht
mehr genügte, um Vergessenheit
und Erholung zu finden. Dann
stürzte er sich in den narkotischen
Schlaf.
Im übrigen darf man, wie immer
wieder zu betonen ist, nicht stets
nur an Rauschgifte im eigentlichen
Sinne denken, wenn von Betäubung

und Betäubungsmitteln die
Rede ist. Es gibt andere Mittel, die
deshalb weniger auffallen, weil
ihre Wirkungen oder Folgen
entweder nicht unmittelbar in die Augen

springen oder in physiologischer

oder sozialer Hinsicht in der
Tat weniger tiefgreifend sind. Es

gibt Menschen, die sich durch
Musik, vielleicht auch im Kino
oder durch andere «Zerstreuungen»

so «narkotisieren», dass sie
auf Zeit über den innerlich begründeten

Weltschmerz hinwegkommen.

Es ist aber nicht gesagt, dass

derartige Mittel, so harmlos sie
erscheinen, weniger Gefahren in sich
bergen als die eigentlichen Rauschgifte.

Gefahren? Ja, solche gibt es gewiss.
Ihnen ist die zweite Hälfte dieser
Abhandlung von Paul Häberlin
gewidmet. Wir werden sie im nächsten

Heft publizieren.
Redaktion Schweizer Spiegel


	Künstliche Paradiese : vom Sinn der Rauschmittel

