
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 47 (1971-1972)

Heft: 1

Artikel: Was mich zur Philosophie provozierte

Autor: Takahashi, Kenichi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1079906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1079906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Piuterlgel
Von Josef O. Rast

Neulich habe ich mich mit einem
Apparat in meinem Bureau angefreundet.
Ich bin ja ein Computer, kann denken
und daher auch reden. Mir wird selten
langweilig, wenn ich allein bin; ja ich
bin eigentlich selten einsam. Ich
plaudere mit den grossen Schreibmaschinen,

die bei der Spedition
Bugmann und Co. Briefe schreiben.
Ich rede mit dem Nachtwächter.

Eines Abends begann der Telefonapparat

auf dem Tisch meines
Bureauchefs zu klagen. Er hatte
wieder einmal einen strengen Tag.

«Du hast es gut», begann er seufzend,
als der letzte Angestellte Feierabend
gemacht hatte. «Du hast es gut, du
brauchst dich nicht mit hundert
Leuten herumzuschlagen wie ich. Die
zwei, drei Angestellten, die mit dir zu
tun haben, behandeln dich immer nett
und zuvorkommend. Aber mir geht es

oft schlecht. Wie viele kommen zu
mir! Wie viele, die den Chef zu sprechen

wünschen, behandeln mich
schlecht, wenn er nicht immer zu
sprechen ist.»

«Aber, liebes Telefon, was denkst du!
Es ist doch interessant, mit soviel
Leuten zu reden. Abwechslung macht
das Leben schön. Du kennst so viele
Menschen draussen. Alle Angestellten
hier sind auf dich angewiesen.
Solltest du da nicht glücklich sein?»

«Hast du eine Ahnung Piuter. Es wäre
ja schon schön, wenn aber! Ich
will dir mal erzählen. Ich habe sechs

Ohren, da unser Bureau sechs
Anschlüsse hat. Was herrscht da für ein
Durcheinander. Herr Schuler nimmt
Linie 4 statt Anschluss 5. Der Chef ist
in seinem Gespräch unterbrochen. Ich
komme mir manchmal wie ein Puffer
zwischen zwei Eisenbahnwagen vor.
Herr Bachmann wird verlangt, spricht
mit einem Kunden, der nicht mit
Reden aufhören will. Herr Bachmann
will das Gespräch beenden, es geht
nicht. Hernach schimpft er noch: ,Du
verfluchter Tyrann!' — Was kann ich
dafür? Die Leute sollten viel mehr

Briefe schreiben. Sie würden sich
kürzer fassen und wüssten zudem
hernach genau, was sie gesagt haben.»

«Einen Tyrannen hat dich Bachmann
gelieissen, und du meinst, das sei
nicht wahr. Ich habe das Gefühl, du

tyrannisierst hie und da die
Angestellten ganz schön. Herr von der Wil
zum Beispiel kann nicht mehr ohne
dich leben. Bei jeder Gelegenheit und

wegen jeder Kleinigkeit greift er zum
Hörer. Du hast ihn dazu erzogen.»

«Zugegeben! Es befriedigt, ja beglückt
mich zu spüren, dass gewisse Leute
so an mich gebunden sind. Du, Piuter,
bist so eine wichtige Person hier,
anerkannt und geschätzt. Ich bin nur
das Telefon, eine ganz kleine
Persönlichkeit.»

«Du hast Minderwertigkeitskomplexe,
reagierst sie ab durch deine Tyrannei.
Ist es nicht so?»

«Nein, nein, das ist nicht wahr. Aber
es tut mir einfach gut, den Gottlieb
zum Beispiel so in den Fingern zu
haben. Wie machen es gewisse
Angestellte? Sie können nur arbeiten, wenn
sie andere Leute dauernd unter der
Knute halten. Alles wird auf andere

abgewälzt, delegiert. Herr Steiner —
er ist auch so ein Kleiner wie ich —
Herr Steiner, tun Sie das, schreiben
Sie noch diesen Brief, läuten Sie noch

Abegg an, bringen Sie mir das Dossier
Chauffeure, frankieren Sie noch
diesen Brief, rufen Sie Frau
Sonderegger, schreiben Sie Frau
Müller einen Zettel. So geht es den

ganzen Tag.»

Nun — trotzdem ich dem Telefon
einmal meine Meinung gesagt habe,
sind wir Freunde geworden. Es ist
nicht empfindlich. Einen Trumpf hatte
es zuletzt in unserem Gespräch, den
ich ihm nicht abstechen kann. Es

meinte: «Das Schönste ist das: ich
koste die Leute, besser gesagt, das
Geschäft etliches. Sie merken es gar
nicht. Aber Vater Staat lebt auch
davon. Indirekte Steuer!» — Gottseidank,

ich bin nicht verstaatlicht!

Was mich

Kenichi Takahashi ist Philosophie-
Professor an der Sophia-Universität
in Tokio. Er war vierzehn Tage in
unserem Land — vor allem um einmal
an einer Jahrestagung der Paul Hä-
berlin Gesellschaft teilzunehmen. Wir
haben ihn zu «Gesprächen im
Schweizer Spiegel» eingeladen. Damit
erfuhren wir auch einiges über das

100-Millionen-Volk, dessen Kaiser
dieser Tage die Schweiz besucht.
Im folgenden ersten Gespräch klingen
auch die Themen an, die wir in
weiteren Artikeln näher beleuchten
werden: wie Takahashi «Schweizergeist:»

— er sagt selber so — erlebt
hat und wie sein Land die heutige
Studentenkrise zu meistern versucht.

D. R.

Roth: Was ist das für eine
Hochschule, an der Sie lehren?

Kenichi Takahashi: Wir sind eine

private und zwar eine katholische
Universität. Von den Professoren sind
heute kaum ein Fünftel gläubige
Katholiken. Vielleicht noch einmal
soviele stehen dem Katholizismus
mehr oder weniger nahe. Unter den

anderen gibt es die verschiedensten
Haltungen: Buddhismus, Shintoismus,
vorwiegend aber persönliche intellektuelle

Glaubensvorstellungen oder
religiöse Indifferenz.

R.: Und Sie selber, wenn das nicht zu
indiskret ist?

Takahashi: Indiskret nein, aber
schwer zu beantworten.

R.: Bekennen Sie sich als Christ?

Takahashi: Ja, das sicher.

R.: Was lehren Sie an der Universität?

Takahashi: Philosophie, insbesondere
philosophische Anthropologie. Ich
versuche also, mit meinen Studenten
die Frage zu ergründen: Was ist der
Mensch?



zur Philosophie provozierte
Ein erstes Gespräch im Schweizer Spiegel mit Professor Kenichi Takahashi

R.: Wieviele Studenten interessieren
sich dafür?

Takahashi: Ein wenig Interesse haben
sehr viele. Wieviele absolvieren aber
das Studium? Pro Jahrgang sind es

etwa zwanzig, die meine Seminarien
besuchen, von vielleicht 1500. Demnach

wären es rund 100 von den 8000
Studenten der Universität.

R.: Dann ist Ihre private Hochschule
also etwas grösser als die Uni Zürich.
Wieviele Studenten hat es in Japan?

Takahashi: Etwa 1,3 Millionen an
über 400 Hochschulen. Von diesen
haben aber manche nur eine Fakultät,
die meisten deren etwa drei. Unsere
Universität hat sechs Fakultäten.
Allein in Tokio gibt es 50 Hochschulen;

die grösste ist die Nippon-Univer-
sität mit 50 000 Studenten. Das ist
zuviel für eine einzige Lehranstalt.

R.: Zahlenvergleiche sind da schwierig.

Wenn wir unsere Techniker dazu
zählen, haben Sie aber immer noch
eine etwas grössere Studentenzahl als

wir. Japan schreitet da anscheinend
rascher voran als wir. Es hat wohl
einerseits mehr aufzuholen

Takahashi: Immerhin haben wir schon

vor hundert Jahren einen grossen
Sprung nach vorne mit der Einführung

des Kapitalismus und einer
kräftigen Industrialisierung gemacht.
Freilich, eine wirklich freie und
zugleich nach modernen sozialen
Prinzipien aufgebaute Wirtschaft
haben wir erst seit dem Zweiten
Weltkrieg. Vielleicht brauchen Sie

prozentual weniger Studenten, weil
bei Ihnen die Entwicklung stetiger
verlief...

R.: Anderseits scheint Japan sich jetzt
so rasant zu entwickeln, dass es bis

zum Jahr 2000 in Sachen
Lebensstandard die USA eingeholt, wenn
nicht überholt haben wird

Takahashi: Die Zukunft kann man
nicht wirklich voraussehen. Bis dahin

kann noch sehr viel passieren.
Lebensstandard ist nicht alles. Dieser
Ansicht scheinen jetzt eher wieder mehr
Menschen zu werden. Wie — und in
welchem Land zuerst — sich das
auswirken wird, kann man nicht sagen.
Das ist aber nur ein Beispiel...

R.: für die prinzipielle Unvoraus-
sehbarkeit der Zukunft. Und damit
wären wir also bei der Philosophie.
Wie sind Sie zu dieser Berufung
gekommen?

Takahashi: In Japan hat jede Provinz
einen eigenen Charakter bezüglich des
Glaubens. Hokaido mit seinen 6
Millionen Einwohnern zählt relativ wenig
religiöse Menschen.
Meine Mutter ist stark katholisch, der
Vater ganz indifferent. So erlebte ich
eine grosse Spannweite des Verhältnisses

zu Gott schon zuhause. In der
Kirche, die ich jeden Sonntag besuchen

sollte, war kein einziger
Mittelschüler. Ich zweifelte irgendwie an
der Echtheit oder doch an der Wahrheit

des Glaubens vieler der achtzig,
meist alten Gemeindeglieder.
Während der Messe spielten die
Kameraden draussen. Sie wurden mehr
oder weniger nach den Gebräuchen
des Shintoismus erzogen. Von der
Lehre dieser unserer Staatsreligion
wussten sie wenig, man sprach jedenfalls

kaum davon, auch in den
Familien nicht. Warum musste ich in
die Kirche?
In der Bibliothek meines Vaters fand
ich als 13jähriger einige apologetische
Bücher, sehr interessante Streitschriften

für den Katholizismus. Drei Thesen

fielen mir besonders auf: von der
Existenz Gottes, von der Unsterblichkeit

der menschlichen Seele und von
der Gottgleichheit Christi. Diese
dritte war mir fremd, ich liess sie
beiseite. Desto mehr interessierten
mich die anderen beiden und dachte
ich darüber nach.
Das waren schon philosophische Fragen

— und bereits mit 14 Jahren
packte mich eine mächtige Sehnsucht
nach Philosophie: sie wollte ich
einmal ausschliesslich studieren an der
Universität.

Mein Vater war nicht begeistert. Nach
ihm sollte ich Jurist werden: was in
der Tat beruflich mehr Aussichten
bot. Nun, zunächst galt es, die Mittelschule

zu beenden. Da lernte ich auch

Englisch und chinesische Literatur
mit vereinfachten Schriftzeichen, so
dass man sie auf Japanisch lesen
konnte.
Dann kam der zweijährige
Vorbereitungskurs auf die Hochschule, bereits
an der Universität Sophia, mit etwas
Deutsch und Latein. Es war wieder
die Philosophie, die mich fesselte —
und zwar die «Petite logique» des

Franzosen Jacques Maritain. Dessen
Genie faszinierte mich, obwohl er für
mich fast etwas zu katholisch war.
Als ich, 19jährig, in die Universität
eintreten konnte, hatte ich mit Hilfe
meiner Mutter den Vater überzeugen
können, der mir grosszügig ein
Philosophiestudium bezahlte. Nach drei
Jahren war ich master of arts, so

etwas wie Lizentiat, mit Philosophie
als Hauptfach.

R.: Haben Sie in Japan das amerikanische

Hochschulsystem?

Takahashi: Ja, seit dem Krieg kommt
es jenem der USA nahe. Vorher hatten

wir ähnliche Lehrgänge wie in
Europa.
Es war nicht zu erwarten, dass ich
sogleich an der Universität eine Stellung

bekäme. Ich studierte daher und
aus starkem Interesse auch Geschichte,

so dass ich Gymnasiallehrer für
dieses Fach wurde. Vorkurs und
Studium dauerten von 1932 bis 1936. Es

war die Zeit der Wirtschaftskrise.
Da kam ich zum erstenmal mit
schweizerischem Geist in Kontakt,
und zwar anhand der «Bruchstücke
eines intimen Buchs» des Genfer
Philosophen Henri-Frédéric Amiel. Dieses

war 1883/84, nach dem Tod des
Autors, erschienen und 1922 aus einer
gekürzten englischen Ausgabe ins
Japanische übersetzt worden. Und
jetzt, über fünfzig Jahre später,
ergriff Amieis pessimistische philosophische

Dichtung unsere Studentengeneration

tief.


	Was mich zur Philosophie provozierte

