
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 46 (1971)

Heft: 6

Artikel: Erziehung zur inneren Freiheit

Autor: Plimpton-Hefti, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1080156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1080156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehung zur inneren Freiheit

Vor kurzer Zeit sagte ich an dieser
Stelle, dass der als so revolutionär
besungene Erzieher, A.S. Neill, im
wesentlichen nicht viel Neues über
Erziehung sagt, nicht mehr, als schon
Pestalozzi sagte, dass Liebe, Anerkennung

und Freiheit seit jeher die
tragenden Säulen in der Erziehung
waren. Die Feststellung, dass die
Grundelemente der Erziehung heute wie
früher — in Theorie — die selben waren

und sind, bedeutet nicht, dass sie
seit jeher auch in die Tat umgesetzt
wurden und auch heute werden. Es

bedeutet nicht, dass unsere praktische

Erziehung oder Erziehungspraxis
eine Verwirklichung oder

Vergegenständlichung der Theorie sei.
Dennoch, warum plötzlich all das Gerede

über Erziehung! Früher sind Kinder

ohne viel Getue, ohne
Erziehungsphilosophie, Erziehungspsychologie
zu brauchbaren Menschen
herangewachsen. Man hat Vater und Mutter
geehrt, den Lehrer, Pfarrer und Doktor

respektiert, hat immer einen Haufen

Arbeit gehabt und keine Zeit für
viel Geschwätz und Dummheiten. Sehr

richtig — früher. Früher kostete ein
Weggli einen Batzen oder noch weniger

und wer nach Amerika ging, «wanderte

aus» und wurde meist nicht wieder

gesehen. Und all das ist noch

gar nicht lange her. Doch in diesen

wenigen Jahrzehnten zwischen früher
und heute ist die Welt unseren Händen

entschlüpft. Während wir lernten

Mondraketen zu bauen, haben wir
mit der Entwicklung der Physik, der
Technik und auch der Medizin
seelisch nicht Schritt gehalten und folglich

hat auch unsere Erziehung nicht
Schritt gehalten. Wohl wurden
Lehrpläne erweitert, Unterrichtsstunden
und -Fächer vervielfacht, Schullaboratorien

gebaut und programmiertes
Lernen eingeführt, doch dies alles
dient hauptsächlich der Schulung, der
Wissensbildung des Kindes und nicht
der Erziehung, nicht der Seelen- oder
Menschenbildung. Wir haben versucht
und sind bestrebt, unseren Kindern
eine Wissensgrundlage zu geben, die
es ihnen ermöglichen soll, mit ihrer
Umwelt fertig zu werden. Doch wenig

Energie wurde darauf verwendet, die
Kinder auch seelisch so auszurüsten,
dass sie in unserer heutigen Gesellschaft

funktionsfähig werden.
Ray Callahan, Professor der Geschichte

der Pädagogik, machte eine Studie
über die Entwicklung der amerikanischen

Schulen und der Erziehung von
der Jahrhundertwende an und betitelte

sein Werk «Education and the cult
of efficiency» — Erziehung und der
Nutzeffekt-Kult. In seinen Ausführungen

zeigt er, wie der Kult des
Nutzeffektes aus Industrie und Technik
auch auf Erziehung und Schulen übergriff,

in erschreckenden Dimensionen
und Formen. Sicherlich ist eine seiner
Erscheinungsformen die Diskrepanz
zwischen dem Gewicht, das in Form
von Zeitaufwand, Energie, Geld, usw.
in unseren Schulen der Wissensbildung

beigemessen wird, und der
Bedeutung, die wir der Charakterbildung
— oder Seelenbildung — beimessen.
Wir scheinen uns glauben zu machen,
dass der Wert und die Lebenstüchtigkeit

eines Menschen eine direkte
Funktion seiner Leistungsfähigkeit sei,
und ferner, dass diese Leistungsfähigkeit

wiederum eine direkte Funktion
seiner intellektuellen oder manuellen
Ausbildung sei.
Unser Erziehungsdenken und
Erziehungssystem ist nicht nur durch den
Leistungsgeist der Industrie, der Technik,

einer «Vertechnisierung» und
Entmenschlichung unterzogen worden,
sondern auch von der Seite, von
welcher wir die Entwicklung und Förderung

der Entfaltung der Seele erwarten

würden — von der Seite der
Psychologie. Ich spreche hier nicht von
all den verschiedenen psychologischen
Diensten, die wir heute unseren Schulen

zur Verfügung stellen, sondern
von jenem Gebiet, wo Psychologie
unbenannt und nur von wenigen
bemerkt Erziehung und Schulung beein-
flusst, von der Psychologie der
Lerntheorien und besonders der
Motivationstheorien. Man wird annehmen,
dass jemand, der sich mit Unterrichten

beschäftigt, sich auch mit
hauptsächlich zwei Fragen auseinandersetzen

würde, eine: wie findet «Lernen»

überhaupt statt, und die zweite: wie
kann man jemanden zum Lernen

bewegen. Bei diesen zwei Fragen ist es,

wo Psychologie in Form von
Lerntheorien und Motivationslehren in
Erziehung und Schulung eintritt. Für den

Unterrichter ist die zweite in Praxis
die unmittelbarere, denn er «verbringt
sein Leben damit», andere zu einem

gewünschten Verhalten, sei es körperlich

oder geistig, zu bewegen, zu
motivieren. Darum ist es entscheidend,
wie er von Motivation denkt, welche
Theorie oder Philosophie seinem Handeln

zugrunde liegt. Es ist von
grundlegender Bedeutung, ob er sich der
Ansicht anschliesst, Motivation sei ein

«Ding», das von aussen her ans
Individuum herangebracht wird, das

heisst, der Mensch werde von ausserhalb

seiner selbst motiviert, oder ob er
die Auffassung vertritt, der Mensch
werde von innen her, das heisst,
selbst-motiviert.
Während Jahrzehnten haben
Verhaltensforscher Theorien aufgestellt und
sie in peinlich exakten Experimenten
bewiesen, die auf der Annahme
fundiert sind, dass jegliches Verhalten
auf Grund von Präsentierung oder

Entzug von Belohnung und Strafe
erfolgt. Die Theorie wie die Praxis ist
einfach: Einem «Organismus», so

sagen die Theorien, wird ein «Stimulus»,
eine Anregung (Nahrung, Wasser,

Lehrstoff) dargeboten. Der «Organismus»

reagiert darauf. Ist die Reaktion

die gewünschte, so wird er
belohnt, ist sie die falsche, bestraft oder

nichtbelohnt. Dadurch wird die
Wahrscheinlichkeit der Wiederholung oder
des Unterlassens des Verhaltens
erhöht. In der Folge «lernt» der
Organismus rasch, in der erwünschten
Weise zu reagieren — und die
unerwünschte Reaktion zu unterdrücken.
Während Jahrzehnten beschäftigten
sich Psychologen damit, aus der
Psychologie eine «exakte» Wissenschaft
zu machen. Solche Theorien schienen
eine Antwort auf die Forderungen der
Naturwissenschaften zu sein, auf die

Forderung, dass nichts als «wahr»,
bedeutend, wirklich anerkannt werden

kann, was nicht auf der Ebene der



manipulierbaren Wirklichkeit
demonstrierbar, messbar und beweisbar sei.

Im Bestreben, solchen Anforderungen
gerecht zu werden, hat sich in der

Psychologie eine Schule oder Richtung

entwickelt, die die Psychologie
mehr und mehr entmenschlicht hat.

Und es ist diese Richtung, die Theorie
und Praxis der öffentlichen Erziehung
und Schulung viel stärker beeinflusst
hat und noch beeinflusst, als irgendeine

andere. In den Schulen taucht
sie in den verschiedensten Verkleidungen

auf — unter anderem auch in
der Form des programmierten
Lernens. Ich habe gesagt, Psychologie
schleiche sich unbenannt und von
wenigen bemerkt in unserer Erziehung
ein. Es ist sicherlich nicht allgemein
bekannt, dass B.F. Skinner, der
prominenteste Vertreter der hier dargestellten

Richtung, auch der Vater des

programmierten Unterrichtes ist. Ein
Schreiner, der ein Möbelstück
anschaut, kann sagen, ob es massiv oder

fourniert und aus welcher Art Holz es

gebaut ist, eine Schneiderin sieht, ob

ein Stoff aus Wolle oder Seide gewoben

ist und ob er von guter Qualität
ist oder nicht. Beide können die
Aufbaustoffe identifizieren und beurteilen.
Können das Erzieher auch? Die Aufgabe

hier scheint schwieriger zu sein,
jedoch ist es innerhalb ihres Fachgebietes

ebenso wie Holz für den Schreiner
und Stoff für die Schneiderin.

Wenn ich sage, diese Richtung hätte
die Psychologie entmenschlicht,
beziehe ich mich nicht darauf, dass

die Beweisführungen dieser Theorie

hauptsächlich auf Tier-Experimenten
aufgebaut sind. Aus dem Verhalten
des Tieres lassen sich sehr wertvolle
Schlüsse auf das menschliche Verhalten

ziehen. Der entmenschlichende

Faktor ist die Annahme, dass der
Mensch von aussen her zu manipulieren

sei, die vollkommene Vernachlässigung

der blossen Möglichkeit, dass

der Mensch von innen her «zu tun oder

zu lassen» bewegt sein könnte. Solche
Annahmen erfassen den Menschen

nicht, und Theorien, die darauf basieren,

auch wenn sie noch so klar
bewiesen sind, können dem menschli¬

chen Wesen und Verhalten nicht
gerecht werden.
Es scheint mir, dass eben die heutige
Menschheit mehr denn je zuvor von

13

allen Seiten her manipuliert wird. Die
Manipulation des Publikums (um nicht
zu sagen Masse, wie es meist
ausgedrückt wird und wozu wir alle gehören

und nicht nur «die andern») ist
heute eine «Wissenschaft» von
erstrangiger Bedeutung und unendlichen
Auswirkungen. Die so einfach
anmutende Erziehungsmethode, die auf
einer Motivation durch Belohnung und
Nicht-Belohnung basiert, ist auch weiter

nichts als eine raffinierte Manipulation

des Menschen. In langjährigem
Verfahren werden Menschen dazu
geschult und daran gewöhnt, Stimulierung

von aussen her zu erwarten, für
Belohnung, die von ausserhalb ihrer
selbst kommt, etwas zu tun oder zu
lassen. Auch wenn ein Kind noch
anfänglich aus reiner Freude am Tun
selbst handelt, wenn noch anfänglich
die vollbrachte Tat in sich belohnend
und befriedigend genug ist, um es zu
weiterem Tun anzuregen, so wird es
bald lernen, dass die Belohnung, die

von aussen kommt, das zu erstrebende
Ziel ist. Es fängt mit dem Erwachsenen

an, der zu ihm sagt: «Das hast du
fein gemacht, dafür bekommst du ...»
und später: «Das ist eine gute Arbeit,
das gibt... einen Goldstern, eine gute
Note ...» Es ist Betrug, einem Kind zu
sagen: «Du solltest doch nun endlich
wissen, dass du für dich und nicht für
Noten, Lehrer, Zeugnisse, Eltern arbeitest»,

denn bis es so weit ist, dies
gesagt zu bekommen, wurde es längst
sorgfältigst dazu trainiert, nicht für
sich, oder um der Sache, um der Freude

am Tun selbst willen zu handeln, zu
arbeiten. Bis dahin ist es schon ein
erfolgreiches Produkt der «Motivierung von
aussen», der Manipulation geworden,
es ist eine Schachfigur, die darauf wartet,

ausgespielt zu werden. Noch ist es

eine Figur in einem zu seinem Wohle
gespielten Spiel, doch bald wird dieses

Spiel aus sein, und es wird auf dem
Schachbrett stehen und darauf warten,

dass man ihm zuruft: «Ich gebe
dir». Und so wird es weiter geschoben,
denn es wurde dazu trainiert,
herumgeschoben zu werden und das
Herumschieben wurde gleichzeitig zur
raffinierten «Kunst» entwickelt. Darum



14

Der Instruktor

Steht vorn

Instruiert

Wie man

Feuer löscht

Leben erhält

Steht vorn

Instruiert

Wie man

Leben löscht

Feuer erhält

Steht vorn

Instruiert

Die Kinder

Sie schenken

Und schenken

aus leeren Fländen

Sind reich

Und an den Armen

nicht schuldig

Fritz Gafner

behaupte ich, dass wir psychisch (und
pädagogisch) unserer Zeit nachhinken,
denn solche Schachfiguren sind wohl
nützlich für einige, produktionsfähig
für andere, doch ihre Chance, sich
selbst verwirklichen zu können, kreativ

sein zu können, Verantwortung zu
übernehmen oder mit der Wirklichkeit
fertig zu werden, sind sehr gering.
Ich vertrete die Ansicht, dass der
Mensch ursprünglich und grundsätzlich

von innen her, aus sich selbst,
motiviert ist und ich sehe die Aufgabe
der Erziehung und Schulung darin,
dieser Tatsache gerecht zu werden,
das heisst, diese innere Motivation
statt zu unterdrücken und zu veräus-
serlichen, zu entwickeln und zu
fördern. Die Aufgabe der Erziehung ist,
den Menschen zur inneren Freiheit,
zur Selbstbestimmung, zum
Selbstvertrauen, zur Selbstverwirklichung
zu entfalten. Dies ist sicherlich
schwieriger und delikater, als ihn zur
Abhängigkeit von äusserer, externer
Anregung zu dressieren... aber es ist
möglich.
In jahrelanger Arbeit hat eine Gruppe

Psychologie-Professoren, Doktoranden

und Studenten unter der Leitung
von Richard de Charms in
Zusammenarbeit mit Dutzenden von Lehrern

und über tausend Schülern ein
Programm durchgeführt, dessen Ziel
es war, Kinder im Alter von 10 bis
16 Jahren zur inneren Kontrolle
ihres Verhaltens zu entwickeln. Die
Schüler waren Slum-Kinder (einer
Grossstadt des Mittleren Westens der
Vereinigten Staaten), die Schulen waren

in einer Gegend, wo Bäume nie
gedeihen und selbst das Unkraut
verkümmert. Man konnte wohl erwarten,
manipulierte Schachfiguren zu finden.
Doch selbst unter solchen
Voraussetzungen war es möglich, eine
bedeutende Veränderung, auf Grund
eines gezielten Unterrichts- und Erzie-
hungsprogrammes, zu beobachten. Es
scheint möglich zu sein, in einem
Menschen unter all den Ablagerungen von
Umgebung, Erziehung, Schulung und
Zeit seine ursprüngliche Veranlagung
hervorzuholen, ihm seine innere
Kontrolle über sein Verhalten und Schick¬

sal bewusst zu machen und ihm ein
machtvolles Werkzeug zur Selbsterfüllung

und zur Funktionsfähigkeit in
seiner Welt zu geben.
Innerlich kontrolliert zu sein, der
Ursprung seines Verhaltens zu sein, ist
nicht einem halt- und rücksichtslosen
Egoismus gleichzusetzen. Ein von
innen kontrolliertes Individuum zeigt
Züge und Verhaltensweisen, die
erkennbar und (zur Befriedigung der
Objektivität) messbar sind, und
deren Vorhandensein und Prominenz
somit vergleichbar ist mit Eigenschaften

solcher Menschen, die mehr von
aussen manipuliert als von innen motiviert

sind. Wir finden in ihm mehr
persönliche Verantwortung, mehr
Wirklichkeitssinn oder
Wahrnehmungsvermögen seiner Realität und
der Wirklichkeit der Umwelt. Ein
solcher Mensch setzt sich seine Ziele
selbst und handelt auch, und zwar in
einer Weise, die ihm das Erreichen
des selbstgesetzten Zieles ermöglicht.
Ein solcher Mensch wird nicht
herumgeschoben und wartet nicht auf sein
Stichwort von aussen, um sich in
Bewegung zu setzen, er handelt auch
nicht, «auf dass» er belohnt oder nicht
bestraft werde. Wundern wir uns
nicht, dass ungezählte Menschen heute

ziemlich ziel- und planlos — und
verantwortungslos — durchs Leben
straucheln, denn sie tun nur, wozu sie

erzogen wurden. Natürlich wurde und
wird ihnen «gesagt» und «sie sollten
wissen», doch das Reden ist leider
viel weniger wirkungsvoll als das
kontinuierliche, konsequente Training der
externen Motivierung, das wir ihnen
seit ihrer Geburt gegeben haben. Wir
haben vergessen, den ganzen
Menschen zu erziehen, um es milde
auszudrücken, nur kommt uns
Zauberlehrlingen nicht so leicht ein
Hexenmeister zu Hilfe. Es ist unsere eigene
Aufgabe und unsere persönliche
Verantwortung unseren Kindern wie der
Gesellschaft und deren Zukunft
gegenüber, dem Menschen die innere
Kontrolle seines Verhaltens zu erhalten

und ihn sich zur inneren Freiheit
entfalten zu lassen.

Franziska Plimpton-Hefti


	Erziehung zur inneren Freiheit

