
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 45 (1969-1970)

Heft: 15

Artikel: Nahe Gottes Thron : religiöser Nonkonformismus der Vergangenheit

Autor: Golowin, Sergius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1079375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1079375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


»IE HOTTES THUN
Religiöser Nonkonformismus der Vergangenheit Von Sergius Golowin

Der Stifter des Kollegiums von Sar-

nen, der bekannte Didier (1668 bis
1745), hat für einen Alpenbetruf, dessen

Melodie auf alle Fälle älter,
wahrscheinlich uralt sein muss, fromme
Worte verfasst. Gott, Maria und die
Heiligen werden gebeten, dass sie
«wolln heut Nacht auf dieser Alp die
Herberg nehmn»: «Das ist sein Ort,
das weiss der lieb Gott wohl. Hier
über dieser Alp steht ein goldner
Thron. Dar-in wohnt Gott und Maria
mit ihrem herzaller-liebsten Sohn.»
Möglicherweise hat die hier von Dil-
lier bewirkte Volkstümlichkeit der
frommen Dichtung bewirkt, dass er
selber in die Sage einging, wie wohl
nur wenige unter den gelehrten
Kirchenmännern: Wie wir zuletzt im Buche

«Menschen und Mächte» wieder
erinnern durften, erscheint er in der
fast bis in die Gegenwart lebendigen
Volksdichtung der Innerschweiz nicht
nur als Freund und Beschützer der
Bergbauern gegen allerlei zerstörerische

Naturgewalten, sondern gleichzeitig

als ein faustischer Zauberkünstler
und grosser Kenner aller Geheimnisse

der Geisterwelt...

Mochte das Erlebnis der Alpen schon
im eigentlichen kirchlichen Leben
unseres Landes deutliche Spuren hinterlassen,

in der unterschwelligen,
volkstümlichen Glaubenswelt nahm es häufig

Gestalten an, dass allein schon
dadurch beinahe eine Art Ketzerei
entstehen konnte. Es wird uns bezeugt,
dass die Berner Oberländer den Niesen

gelegentlich «Jesen» nannten und
ihn, ganz ohne dabei der geschichtlichen

oder geographischen
Widersprüche bewusst zu werden, als den

Berg der Erleuchtung oder der
Auffahrt des Heilandes ansahen.

Ein deutscher Reisender erzählt im
18. Jahrhundert von einem Küher und
Bergführer, der über alle Dinge in seiner

Umwelt recht eigene Ansichten zu
vertreten wusste: «Gern wandte er
alles auf die Bibel an, in der er
ausserordentlich bewandert war. Der Aar-
fluss war ihm der Jordan; ein Berg der

Die Berge als Sinnbilder einer
tiefen Frömmigkeit erscheinen auch im
religiösen Denken ganz anderer Richtung.

«Theater des Herrn» nannte die

Alpen im 16. Jahrhundert der Berner
Bendicht Marti (Aretius). Den Reformator

Zwingli liess Conrad Ferdinand
Meyer in seiner Dichtung sagen: «So

kams, dass ich gelebt der Jahre zehn /

Bevor ich Egge, Pflug und Saat
gesehen»: Schon Zwingiis Freund und
Biograph Myconius versuchte das

Denken dieses Mannes aus seiner
Hirten-Jugend «nahe Gottes Himmeb> zu
deuten: «In meiner Einfalt habe ich oft
bei mit gedacht, die Nähe des Himmels

habe ihn der Gottheit näher
gebracht, da seit vielen Jahren kaum
eine so gottähnliche Erscheinung wie
er unter den Menschen auftrat.»

Man hat auch tatsächlich wichtige
Spuren aus seinem ursprünglichen
Erlebniskreis in Zwingiis ganzem Werk
gefunden: zum Beispiel in seiner
Erläuterung von Psalm 18.3, bei der er
schrieb: «Ich bin geschirmpt
(geschirmt, geschützt) wie ein Gams
(Gemse) uff dem Fluoh.»

Libanon oder Moria; das Haslital das
Gelobte Land und wo es nur
anging, belegte er das Gesagte mit einem
Spruch.»

Der Berner Samuel Lucius, der
1674 bis 1750 lebte, schrieb sogar eine
Schrift mit dem sehr bezeichnenden
Titel «Das schweitzerische von Milch
und Honig fliessende Canaan, und
hoch-erhabene Berg-Land ...» Der
Mann pflegte auch entsprechend zu
predigen: «Gott hat euer Land in et-
welchen Stücken Canaan gleich
gemacht, dieses ware bergicht, hatte
Wasser-Bäche, und lautere Brunnquellen,

so alles erfrischeten, hochgrüne
fette Weiden; Diss (dies) alles hat
euch der allmächtige Schöpffer zuge-
theilt...»

Fast gleichzeitig durchwanderte seine

Heimat, sich dabei auf Schritt und
Tritt im «Gelobten Lande» glaubend,
der fromme, dazu recht viel Sinn für

Naturbeobachtung besitzende Abraham

Kyburz. Schon der erste Stich
seiner einst vielgelesenen «Theologia
naturalis» zeigt uns die Bergauffahrt
der Küher als Gleichnis des künftigen
gottgefälligen Daseins auf dem Berge
Zion!

Geburt eines Menschen¬
rechts

Es ist nur zu verständlich, dass in solche

Stimmungen, entstanden oder
bestätigt im Höhenrausch des Hochgebirges,

von einer mit der weltlichen
Macht verschmolzenen Kirche als der
Nährboden der wildesten, unmöglichsten

Ketzereien angesehen werden
konnten.

Es ist bezeichnend, dass einige der
scheusslichsten Werke des ausgehenden

Mittelalters, die überhaupt die
theologischen und juristischen Grundlagen

für die satanischen Hexenverfolgungen

schufen, auf dem Boden der
heutigen Schweiz entstanden. Der
berühmte «Formicarius» des hochgebildeten

Dominikaners Johannes Nider
(1385 bis 1438) kennt und schildert für
das deutsche Sprachgebiet erst eine,
wahrscheinlich fast die erste entsprechende

Menschenjagd, die zu
Verbrennungen führte — aus dem
Gebiet von Bern!

Vor allem auf die «wissenschaftliche

Vorarbeit» dieses «Formicarius»
stützte sich später der im kirchlichen
und politischen Kulturkreis von Basel

entstandene «Hexenhammer», der
bekanntlich eine gewaltige Welle von
Massenmorden auslöste. Einer der
ersten grossen Sammler und phantasievollen

Deuter des Sagengutes in
unserem Lande, der deutsche Flüchtling

Rochholz, verwies auf die nach
seiner Ansicht sehr wichtige Tatsache,

dass eine Ausgabe dieses von
widerlicher Gelehrsamkeit strotzenden
Werkes ausgerechnet den eidgenössischen

Freiheitshelden Teil als teuflischen

Hexenmeister hinzustellen
versucht.

Rochholz neigte darum zur heute
wieder Anhänger findenden Ansicht,
dass der «Hexenhammer» überhaupt

Die Umwelt als Heiliges Land



39

als Folge dessen entstand, dass «das

Alpenland von jeher ein Sitz
zahlreicher Sekten und Bruderschaften»
war, die «das Recht freier
Selbstbestimmung und die Unabhängigkeit des

Gewissens bedingungslos voraussetzten».

Wie einfach und günstig
erschien es da, solche Unabhängigkeit
suchende Gemeinschaften erst einmal
als düstere Teufelsbündler zu verketzern

und dann als erklärte Feinde der
weltlichen und göttlichen Ordnung
mit Stumpf und Stiel auszurotten!

Freiheitskämpfe des
Geistes

C. Englert-Faye, dessen umfangreiches

Buch «Vom Mythus zur Idee der
Schweiz» noch heute eine Fundgrube
von Hinweisen auf eine teilweise
gründlich verdrängte Vergangenheit
darstellt, hebt hervor, dass die
Eidgenossenschaft im Mittelalter «als die
Heimat der Ketzer schlechthin» galt.
Er verweist unter anderem auf den
Jahresbericht des Abtes Wibald von
Corvey zum Jahr 1152: «. Leute, die

von der Priesterschaft in den Bann
getan worden seien, sollten (nach der
Ansicht der Ketzer!) vor der
Vollstreckung von den weltlichen Richtern

verhört werden; denn ma'n könne,
so sagten sie, in das Gericht der
Geistlichen fallen und doch ein gerechter
Mensch sein: das Reich Christi sei
nicht von dieser Welt. — Diese Irrlehre

sei von Verführern ausgegangen,
die in den Alpen und deren Vorlanden
wohnten (qui Alpes et viciniam
habitant), einfältige Leute, die am Alten
hingen. Die Leute aus der Schweiz
(ex Suicia) kämen um des Handels
willen nach Schwaben, Bayern und
das nördliche Italien, sie könnten die
Bibel auswendig, die Gebräuche der
Kirche verwürfen sie als nicht
massgebende Neuerungen; den Bildern
(Heiligenbildern) erwiesen sie keine
Ehre und anerkennten nicht die
Reliquien der Heiligen. Sie ässen selten
Fleisch, einige gar keines, und lebten
bloss von Gemüse. Wir nennen sie
darum Manichäer .»

In seiner berühmten «Helvetischen

Kirchengeschichte» (Zürich 1809)
brachte Johann Jakob Hottinger diese
in den Bergtälern dauernd neu
aufflackernden Bewegungen für das, was
Rochholz «das Recht freier
Selbstbestimmung und die Unabhängigkeit des
Gewissens» nannte, mit dem eidgenössischen

Kampf der politische
Selbständigkeit in Zusammenhang: «Die in
der Schweiz immer mehr aufblühende
Freiheit und Sicherheit vor willkürlicher

Gewalt bereitete die Einwohner
vor auf die Freiheit des Geistes, deren
Keim in dem Kopf und Herzen derselben

lag und sich bereits zu entwickeln
angefangen hatte. Ein Beweis davon
sind die immer häufiger sich zeigenden

Sektierer, von welchen die meisten

zu den verschiedenen Parteien
der Mystiker gehörten, deren Irrtümer
gleichwohl Achtung verdienen, weil
sie aus einem Herzen voll Begierde
nach hellerer Gotteserkenntnis und
nach kräftigeren Antrieben zu reiner
Tugend entsprangen, als sie diese in
der Kirchenlehre zu finden glaubten.»

Zeugnisse in Stein?
Viele der urkundlichen Quellen über
dieses geheime Wahrheitssuchen sind
durch Böswilligkeit oder ganz einfach
durch den Zahn der unerbittlichen
Zeit zerstört worden. Bei vielen
schriftlichen Angaben über all diese

Manichäer, Katharer, Ketzer,
Waldbrüder, Gottesfreunde, Waldenser
müssen wir uns zusätzlich bei jedem
Wort bewusst sein, dass wir hier in
der Regel die Darstellungen ihrer
erbitterten Feinde vor uns haben; also
Schwarzmalereien, von denen man
eine abschreckende Wirkung erwartete.

Es gibt aber in unserem Lande wohl
wenig der abgelegenen Orte, der Höhlen

und seltsamen, zeitlich schwer
bestimmbaren Bauwerke, die die
Erinnerung oder die Phantasie des Volkes
nicht mit irgendwelchen geheimnisvollen

Zusammenkünften rätselhafter
Bruderschaften in Zusammenhang
bringt. So vermischen sich in den
Sagen um die «Heidenhäuser», alte
Gebäude, die in irgendeiner Beziehung
stark vom übrigen, in der gleichen Ge¬

gend gewohnten Bau-Stil abweichen,
die Nachrichten über vorchristliche
Zeiten, Ketzerbewegungen aus
urältester und naher Vergangenheit und
das «fahrende Ziigüner-Volk» zu einer
bunten, für uns Spätgeborene
unentwirrbaren Einheit.

Der von uns schon erwähnte Ky-
burz erzählte im 18. Jahrhundert
offensichtlich aus eigener Beobachtung:
«Auf den hohen Bergen sind Hütten,
die man auch Stafel nennt: Doch habe
ich auch rechte Wohn-Häuser gesehen,

sie sind aber von Täufern in Zeit
der Verfolgung gebauet worden, worin
sie sich zur Sommers- und Winters-
Zeit aufgehalten, weil sie sich besser
verbergen konnten. Massen sie auch
unter dem Haus verborgene Keller
und Löcher gehabt, darin sie sich vor
den Häschern verkrochen.»

Die Sage als Urkunde
Solche Wohnorte, Höhlen oder seltsam

urtümliche Bauwerke, erscheinen

in unseren Sagen auch etwa in
Verbindung mit den Schilderungen ei-

Sind Sie
auch so oft gereizt?

Bringen Sie schon Kleinigkeiten aus
dem seelischen Gleichgewicht? Dann
gehören Sie zu jenen Menschen, deren
Reizschwelle so weit herabgesetzt ist,
dass selbst geringe Umwelteinflüsse
grosse Wirkung haben können. Oft
wird diese Reizempfindlichkeit, wie
Mediziner herausgefunden haben,
durch den Genuss von Bohnenkaffee
verstärkt. Die unerwünschten Wirkungen

des Coffeins lassen sich jedoch
vermeiden, wenn man Kaffee Hag
trinkt. So kann man besten Bohnenkaffee

gemessen und sich Ruhe und
Ausgeglichenheit bewahren.



Formschöne Leuchten

BAG Bronzewarenfabrik AG 5300 Turgi
Telefon 056 /3 11 11

Ausstellungs- und Verkaufsräume:
8023 Zürich, Konradstrasse 58

Telefon 051 / 44 58 44

8023 Zürich, Pelikanstrasse 5

nähe Bahnhofstrasse
Telefon 051 / 25 73 43

genartiger Menschen, die, so sehr ihr
Benehmen für die Menschen «in den
Tälern unten» unverständlich blieb,
dem Volke irgendwie «dem Himmel
nahe» zu sein schien.

Bekannt ist etwa die Geschichte
vom Manne, der einsam auf einem
Felsblock zu beten pflegte und nie in
die Kirche hinuntersteig. Als der Pfarrer

ihm aus diesem Grunde hart
zusetzte, ging er an einem Sonntag doch
ins Gotteshaus, das er, unerfahren mit
dem ihm fremden Brauche, mit dem
Hut auf dem Haupte betrat. Vom
Pfarrer erneut zurechtgewiesen, zog
er seine Kopfbedeckung ab — und
hängt sie auf einen Sonnenstrahl!

Die bekannte Sage, von der es
verschiedene, dem Gehalt nach
übereinstimmende Fassungen gibt, lässt auch
dem Geistlichen viel Ehre widerfahren.

Er ruft nicht nach Ketzer- und
Hexenrichtern und entlässt den Mann
aus dem Gebirge zurück zu seinen
Höhen; er sieht demütig ein, dass er
einem solchen Menschen kaum noch
etwas zu lernen habe.

Die Ursache von solchen religiösen
Stimmungen, die immer wieder in
den Alpen entstehen konnten und von
hier aus oft weitreichenden Einfluss
auf einen ganzen Kulturkreis zu
gewinnen vermochten?

Jugend und lebendige Vergangenheit
Romantische Naturwissenschaftler,
deren Geschlecht bekanntlich in unserem

Jahrhundert nicht ganz ausstarb
und in den Sechzigern eher noch
zunahm, suchten sogar nach Wegen,
hier sozusagen «biologische»
Gesetzmässigkeiten zu entdecken. Sie
behaupteten, dass schon ein kurzer
Aufenthalt im Hochgebirge auch sonst
eher nüchterne Menschen zu Ansätzen
von «hohem Gedankenflug» zu bewegen

vermag und vermuteten hier den
Einfluss der dünneren Luft oder der
erhöhten Ultraviolettstrahlung auf
Gehirn und Blut: Der Mensch verfalle
hier geradezu, «vergleichbar dem
Einfluss bestimmter Drogen», einem
«Höhenrausch» und neige dann dazu,
«im Gefühl kosmischer Zusammenhänge

zu schwelgen».
Ohne da etwas vorwegnehmen zu

wollen — verhöhnte Phantasien von
gestern erwiesen sich häufig genug als
naturwissenschaftliche Tatsachen
einer späteren Zeit! — verweisen wir
aber nochmals auf den vom alten
Hottinger vermuteten Zusammenhang
zwischen gesellschaftlichen und
religiösen Volksbewegungen.

Genau wie für sich lebende, auf sich
selber angewiesene menschliche
Gesellschaften abgelegener Gegenden
stets die «trotzige» Neigung zeigten,
eine politische Selbständigkeit zu
entwickeln, zu bewahren und sie auch ge¬

gen alle Macht der Welt zu verteidigen,

genau so suchten sie nach Freiheit

auf dem Gebiete des Geistigen.
Den «Weg zu Gott», dem sie sich nun
einmal viel näher glaubten als die
gelehrten Theologen der fernen Städte,
glaubten sie ebenso selber finden zu
können, wie sie für die Verwaltung
ihrer Gemeinden und Allmenden keine
Vögte der Kaiser notwenig hielten.

Wie sehr solche uralte Menschheits-
Träume in neuer Gestalt wiedererwachen

und neue Geschlechter prägen
können, beweist uns etwa der
amerikanische Tatsachenroman «Dharma
Bums» von Jack Kerouac, einer der
einflussreichsten Schriftsteller der
Gegenwart. Japhy, die Schlüsselgestalt
des Buches, verkündet dort das Kommen

einer neuen Jugend, «die auf
Berge geht», genau gleich wie die
alten Heiligen von Tibet, China (und wie
wir hier Kerouac gern ergänzen wollen,

auch bei uns!): «Um zu beten,
Kinder zum Lachen bringen und alte
Männer froh machen Besessene,
die rumlaufen und Gedichte schreiben,
die ihnen zufällig und ohne besonderen

Anlass einfallen, und die durch
Freundlichkeit und auch durch
seltsame, unerwartete Handlungen ständig

jedermann und jeder lebendigen
Kreatur die Vision ewiger Freiheit
vermitteln...»


	Nahe Gottes Thron : religiöser Nonkonformismus der Vergangenheit

