
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 45 (1969-1970)

Heft: 10

Artikel: Konzentration des Glaubens : die Krise in der katholischen Kirche und
die Ökumene

Autor: Feiner, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1079287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1079287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konzentration
Die Krise in der katholischen Kirche und die Ökumene

Der katholische Theologe Professor Dr. Johannes Feiner, Leiter der Paulus-Akademie in Zürich-Wifikon,
Konsultor des römischen Sekretariates für die Einheit der Christen und Mitglied der päpstlichen
Theologenkommission, leiht seit Jahren seine ganze Kraft den ökumenischen Bestrebungen. In einem Vortrag,
den er im Rahmen des Kulturprogrammes der Evangelischen Kirchgemeinde St. Moritz hielt, zeigte er
die Zusammenhänge zwischen der gegenwärtigen Krise der katholischen Kirche und der Ökumene auf.
Er stellte das Referat dem »Schweizer Spiegel» zur Verfügung. Die Redaktion veröffentlicht den Text
gekürzt, wobei sie das Schwergewicht auf jenen Teil legte, der sich mit den Auswirkungen auf die
Ökumene beschäftigte.
Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil

ist die römisch-katholische Kirche
in eine zunehmend spannungsgeladene,

alle kirchlichen Lebensbereiche
erfassende Bewegung geraten, die
viele Symptome einer eigentlichen
Krise aufweist. Man kann dieses
Geschehen unter verschiedenen
Gesichtspunkten betrachten und werten.

Vergegenwärtigen wir uns zunächst
anhand einiger Tatsachen den Wandel,

der sich im Leben, in den Institutionen

und Strukturen und im ganzen
Denken und Handeln der Kirche
vollzieht und der noch keineswegs zum
Stillstand gekommen ist.

Am klarsten bewusst sind den meisten

Katholiken wohl die zahlreichen
Änderungen in der Liturgie. Sie galt
durch Jahrhunderte geradezu als
sakrosankte, unantastbare Grösse. Heute
haben wir uns an den Wandel auf
diesem Gebiet bereits gewöhnt. Darüberhinaus

aber haben sich
Akzentverschiebungen in der religiösen Praxis
der Kirche vollzogen, ohne dass diese

von der kirchlichen Autorität geboten
worden wären. Eine stärkere Konzentrierung

auf das Wesentliche der
kirchlichen Frömmigkeit und eine stärkere
Betonung des Eigentlichen der evangelischen

Botschaft sowie die ganze
biblische Erneuerung haben viele früher
allgemein geübte Andachtsformen
zurücktreten lassen.

Zu den auffallendsten Zeichen
unserer Zeit gehört die Tatsache, dass

heute alles, was in der Kirche
geschieht und angeordnet wird, in die
allgemeine Diskussion gezogen und
in Frage gestellt wird. Eine Vielfalt
von Meinungen und Auffassungen ist
in der heutigen Kirche festzustellen,
die in deutlichem Gegensatz steht zur

Mir geht es um die Frage, wie diese

Vorgänge vom ökumenischen Aspekt
aus zu beurteilen sind, um die Frage
also, ob die sich abzeichnenden
Entwicklungstendenzen eine Annäherung
zwischen der katholischen Kirche und
anderen Kirchen fördern oder hemmen.

Dabei denke ich unmittelbar an
die Reformationskirchen.

früheren Vorstellung von der katholischen

Kirche als einem monolithischen

Block, in dem alle gleich denken

und wenigstens in kirchlichen
Belangen gleicher Meinung sind. Die
einstige Uniformität ist einem
Pluralismus gewichen, von dem manche
befürchten, er werde zu Schismen
führen. Die vor allem in der jungen
Generation verbreitete Auflehnung
gegen das «Establishment» und die heutige

allgemeine Autoritätskrise
machen an den Grenzen der Kirche nicht
Halt. Die Selbstkritik und Selbstbesinnung

der katholischen Kirche, die
auf dem Konzil von den Bischöfen
begonnen wurden, haben sich auf die

ganze Glaubensgemeinschaft ausgedehnt.

Eines der auffallendsten Phänomene

in der heutigen Kirchengeschichte

ist die ökumenische Öffnung
der katholischen Kirche, die in deutlichem

Kontrast steht zu ihrer früheren

apologetisch-polemischen Haltung
und zu ihrer früheren selbstgenügsamen

Abgeschlossenheit. Nachdem die
Päpste bis zu Pius XII. die ausserka-
tholische ökumenische Bewegung und
die Teilnahme an den Versammlungen
des Ökumenischen Rates abgelehnt
hatten, entsandte Papst Johannes
1961 zum erstenmal katholische
Beobachter zur Dritten Vollversammlung

des Weltrates der Kirchen in

New Delhi; er lud Beobachter-Delegierte

der anderen christlichen
Glaubensgemeinschaften zum Konzil ein,
die man früher als Häretiker und
Schismatiker von sich fernhielt; er
bestellte das Sekretariat für die Einheit

der Christen, durch das Rom
unterdessen mit dem Genfer Weltkirchenrat

und vielen nichtkatholischen
Einzelkirchen und Kirchenbünden in
engen Kontakt und in ein intensives
Gespräch kam.

Der hier angedeutete Wandel, der
erst einen Anfang darstellt, mag in
vielen Katholiken die Fragen aufkommen

lassen: Hat sich die Glaubenslehre

der katholischen Kirche geändert?

Diese Frage ist nicht unberechtigt

und auch gar nicht so harmlos,
wie es oberflächlichem Denken
erscheinen möchte. Tatsächlich ist ein
Wandel in der katholischen Glaubenslehre

möglich und wirklich auch
geschehen.

In verschiedenen Ländern — etwa
in Holland, Deutschland und den
Vereinigten Staaten von Amerika — gibt
es katholische Theologen, die eine
Neuinterpretation des Glaubens mit
der Begründung versuchen, der
moderne Mensch könne nicht mehr glauben,

wenn ihm die Glaubenslehre in
der traditionellen Interpretation
dargeboten werde. So werden etwa die
Lehren von der Wesensverwandlung
(Transsubstantiation), von der
Erbsünde und vom jungfräulichen
Ursprung Jesu neu gedeutet. Viele
katholische Theologen gewinnen aber
den Eindruck, die bisherigen
Glaubenslehren würden nicht neu-,
sondern weginterpretiert. Tatsächlich ist
der Text des Holländischen
Erwachsenenkatechismus, der so viel Staub
aufgewirbelt hat, im Vergleich zu den
oft radikalen theologischen Versuchen
geradezu harmlos. Die Reaktionen

I. Die Tatsache der Krise in der kathoüschen Kirche



des Glaubens

von Seiten anderer Theologen und des
Lehramtes blieben denn auch nicht
aus. Der Papst erhebt immer wieder
seine warnende Stimme.

Alle diese und manche weitere
Tatsachen zeigen, dass sich die Kirche in
einem tiefgreifenden Wandel befindet,
in einer Phase des Überganges von
einer Epoche, die zu Ende geht, zu
einer neuen Epoche, von der wir noch
nicht wissen, wie sie aussehen wird.
Ich bin immer wieder erstaunt, wie
einfach es sich manche Katholiken
machen, für die das einzige Kriterium
die Modernität zu sein scheint. Wenn
der Papst etwas tut oder äussert, was
mit den Forderungen des sogenann-

II. Der Grund des heutigen U

Nach meiner Überzeugung ist der
tiefere Grund der zahlreichen kritischen
Phänomene in der katholischen Kirche

von heute die Diskrepanz
zwischen der geschichtlich gewordenen
Ausdrucksform des katholischen Glaubens,

beziehungsweise der geschichtlich

gewordenen Gestalt der katholischen

Kirche, und der geschichtlichen
Situation, in der sich Glaube und Kirche

heute befinden, in Verbindung mit
dem Durchbruch des geschichtlichen
Denkens, der sich heute in Theologie
und Kirche vollzieht.

Ich will versuchen, dies einigermas-
sen zu erklären. Wir haben katholi-
scherseits, vor allem aus apologetischen

Gründen, das Überzeitliche,
Ewige, Göttliche an der Kirche
einseitig betont: die göttliche
Offenbarungswahrheit, die göttliche Gnade,
die göttliche Einsetzung. Das alles ist
richtig und muss immer wieder
betont werden, aber es ist nur eine Seite
der kirchlichen Wirklichkeit. Die Kirche

ist nicht eine rein göttliche Grösse,

sondern eine gott-menschliche
Wirklichkeit. Dabei geht es mir gar
nicht um das sogenannt Menschlich-
Allzumenschliche, das in der Kirche
immer wieder passiert, das heisst um
die Schwachheit und Sündigkeit der
Vertreter und Glieder. Es geht mir
vielmehr um die menschliche
Wirklichkeit. Die Kirche ist nämlich eine

ganz und gar menschliche Gemein¬

ten modernen Menschen nicht
übereinstimmt, fällt man mit heftiger Kritik

über ihn her. Als ob Modernität
ein christliches Kriterium wäre. Die
christliche Botschaft ist nie modern
und zugleich immer höchst modern.
Auch die Alternative konservativ oder
progressistisch ist im Grunde falsch.
Die Kirche hat etwas Unaufgebbares
zu «konservieren», zu bewahren. Sie

muss also konservativ sein. Sie muss
aber auch immer dynamisch-progressiv

sein, weil sie ihre bleibende
Botschaft immer wieder in eine neue
Welt hineinzutragen hat. Die Spannung

zwischen konservativ und
progressiv ist für die Kirche wesentlich.

bruchs in der Kirche
schaft, eine Gemeinschaft glaubender
Menschen, denen Gott durch menschliche

Vermittlung seine Wahrheit und
seine Gnade anbietet. Weder die
Wahrheit noch die Gnade sind etwas
in sich Stehendes, etwas über den
Menschen Schwebendes, sondern sie
existieren nur als Wahrheit und Gnade

der je konkreten Menschen, die sie

Papst Johannes XXIII. zur Ökumene:

«Wir wollen keinen historischen Pro-
zess aufziehen, wir wollen keine
Untersuchung anstellen, wer recht und

wer unrecht hatte. Die Verantwortlichkeiten

sind geteilt. Wir wollen nur
sagen: Kommen wir zusammen.
Machen wir den Trennungen ein Ende!»

auf ihre je konkrete Weise annehmen
und im Wort und im Leben zum
Ausdruck bringen. Auch die Sakramente
sind nicht etwas in sich Stehendes,
Vorhandenes, sondern sie sind
menschliche Handlungen konkreter
Menschen. Es gibt auch kein Amt an
sich, sondern nur die je konkreten
Amtsträger, die eine bestimmte Stellung

in der Kirche einnehmen und
einen bestimmten Dienst in der Kirche
versehen.

Nun leben aber der Mensch und die
menschliche Gemeinschaft, die wir Kirche

nennen, nicht im luftleeren Raum,
sondern immer in einer bestimmten
geschichtlichen Situation der Welt:
im Altertum, im Mittelalter, im
Barock, in der Neuzeit. Auch die
Menschen der Kirche denken in den
Denkformen ihrer Zeit und ihrer Kultur.
Es gibt nie die Kirche an sich,
sondern nur die antike, die mittelalterliche,

die gegenreformatorische Kirche
usw. Der christliche Glaube, durch
den und in dem die christliche
Offenbarungswahrheit in der Welt
gegenwärtig ist, das Christentum, die
Kirche, das alles sind geschichtliche
Grössen, weil der Mensch ein
geschichtliches Wesen ist.

Wenn wir nun aus diesen Feststellungen

heraus den heutigen Umbruch
in der Kirche verstehen wollen, so
müssen wir uns zwei Dinge vergegenwärtigen:

Zunächst ist zu beachten,
dass wir uns erst heute der Geschichtlichkeit

der Kirche deutlich bewusst
werden. Frühere Epochen hatten noch
kein deutliches Geschichtsbewusst-
sein, weshalb sie auch vieles an der
Kirche verabsolutierten. Zweitens
aber ist der tiefgreifende Wandel zu
bedenken, den die Welt und die
Menschheit seit dem letzten Jahrhundert

durchgemacht haben. Die durch
Erkenntnisse und Ergebnisse der
Naturwissenschaften, der Technik, der
industriellen Revolution und der sozialen

Veränderungen bedingten
Veränderungen haben die Situation, in der
die Kirche existiert und wirkt, völlig
verändert. Es geht also darum, die
bleibende Botschaft des Evangeliums
in eine «Sprache» zu «übersetzen»,



16

die vom Menschen unserer heutigen
veränderten Welt verstanden wird
und assimiliert werden kann.

Es ist im Grunde nicht zu verwundern,

dass bei dieser umfassenden
Suche nach einer neuen Gestalt der

Kirche die Meinungen unter den
Kirchengliedern selbst, sogar unter den
Amtsträgern, auseinandergehen und
dass es Spannungen innerhalb der
Kirche selbst gibt, die zu harten
Auseinandersetzungen führen.

Strukturen und Institutionen
verabsolutierte. Tatsächlich ist aber eine
Relativierung im guten Sinn im Gang,
die für die Ökumene wichtig ist. Diese

Relativierung ist eine doppelte:
Erstens wird der Dienstcharakter der
kirchlichen Strukturen und Institutionen,

vor allem des kirchlichen Amtes,
deutlicher zur Geltung gebracht. Zweitens

wird die bisherige konkrete
Gestalt der kirchlichen Strukturen relativiert.

Die Kirche darf zum Beispiel
nicht den Anschein einer absoluten
Monarchie mit willkürlicher
Herrschaft eines einzelnen erwecken. Ich
glaube, der Gedanke der Kollegialität
und des synodalen Charakters der
kirchlichen Gemeinschaft wird sich
trotz aller Widerstände immer mehr
durchsetzen. Es ist eine neue Weise
der Autoritätsausübung im Werden,
die eine notwendige Voraussetzung ist
für die ökumenische Begegnung.

Die heutige Unsicherheit in
Lehrfragen innerhalb der katholischen
Kirche hat meines Erachtens nicht
nur eine negative, sondern auch eine

positive Seite. Auf katholischer Seite
ist bekanntlich die formulierte Lehre
als Gegenstand des Glaubens stark
und oft einseitig betont worden. Die
heutige Situation kann den Katholiken

deutlicher zum Bewusstsein bringen,

dass es in erster Linie auf den
Glauben als Akt der Hingabe an Gott
in Jesus Christus ankommt und dass
diese Glaubenshingabe möglich ist,
auch wenn in Einzelheiten der Lehre
nicht alles fixierbar und fassbar ist.
Wo dieses Bewusstsein lebendig ist,
erkennt man auch, dass christlicher
Glaube in diesem Sinn in allen
Kirchen lebendig ist, und dass dieser
christliche Grundakt die Christen aller
christlichen Kirchen miteinander
verbindet.

Ökumenisch gesehen ist auch der
Konzentrationsprozess im Glaubensdenken

und in der religiösen Praxis
der katholischen Kirche von grösster
Wichtigkeit. Es wäre eine Illusion zu
meinen, die Mehrheit der Gläubigen
habe noch ein klares Bewusstsein in
der theologischen Unterscheidungslehren,

durch welche sich die Kirchen

ill. Die Bedeutung der heutig
Ich glaube, man spürt ohne weiteres,
dass die erwähnten Wandlungsvorgänge

vom ökumenischen Standpunkt
aus positiv zu beurteilen sind. Ganz
allgemein ist das geschichtliche Denken,

wie es sich in der katholischen
Theologie und Kirche heute durchsetzt,

grundlegend für die Ökumene.
Geschichtliches Denken ist nicht
statisch, sondern dynamisch, es sieht die
Kirche nicht als eine ein-für-allemal
fertige Grösse, sondern als Bewegung
von der Vergangenheit in die Zukunft.

Nur eine Kirche, die sich als
werdende Grösse versteht und ihre eigene
geschichtliche Gestalt nicht
verabsolutiert, ist zu ökumenischem Denken

und Handeln befähigt.
Das geschichtliche Denken hat in

der katholischen Theologie auch zu
einer Neubewertung der Bewegungen
geführt, aus denen die Kirchenspaltungen

in Ost und West entstanden,
und auch zu einer positiven Bewertung

der Anliegen der Reformatoren
und der Reformation.

Für die Ökumene ist es sicher von
grösster Bedeutung, dass in der
heutigen katholischen Kirche das
traditionelle Uniformitätsdenken aufgegeben

wird, dass sich in der katholischen

Theologie und im ganzen
kirchlichen Denken und Handeln eine Plu-
ralität durchsetzt, die man früher auf
jede Weise zu verhindern suchte aus
Angst für die Einheit der Kirche. Es
setzt sich in der katholischen Kirche
immer mehr die Überzeugung durch,
dass eine Vielfalt der Ausdrucksformen

des christlichen Glaubens eine

Bereicherung der Kirche darstellt. Die
Einigung der getrennten Kirchen kann
und darf nicht gedacht werden als
Einebnung oder Absorption der
verschiedenen Konfessionen und
verschieden geprägten Kirchen in dem
einen römisch-katholischen Kirchen-

s Krise für die Ökumene
typus, sondern als Einheit von
verschiedenen Kirchentypen, wobei freilich

noch nicht klar ist, wie weit Einheit

gehen muss, damit von einer Kirche

gesprochen werden kann.
Für die heutige katholische Kirche

ist weiterhin charakteristisch die
Forderung nach dem Dialog, und zwar
nach dem allgemeinen innerkirchlichen

wie auch nach dem Dialog nach
aussen. Dialogfähigkeit und
Dialogbereitschaft sind aber wesentliche
Voraussetzung für die ökumenische
Begegnung. Der Ökumenische Rat der
Kirchen ist seinem Wesen nach ein
Forum des Dialogs zwischen den
Kirchen, bei dem alle Kirchen aufeinander

zu hören und voneinander zu
lernen bereit sind. Je echter und intensiver

der Dialog in der katholischen
Kirche geübt wird, um so eher ist die
katholische Kirche auch befähigt zum
Gespräch mit anderen Kirchen.

Nicht weniger entscheidend ist für
die ökumenische Bewegung die
Reformbereitschaft der katholischen Kirche.

Die Uberzeugung von der
Reformbedürftigkeit der Kirche setzt
sich seit dem Konzil immer stärker
durch. Es kann nicht erwartet werden,
dass sich die anderen Kirchen mit der
katholischen Kirche, wie sie sich seit
dem Tridentinum präsentierte, einigen.

Das Zweite Vatikanische Konzil
hat denn auch das früher übliche
Wort von der «Rückkehr» der
getrennten Kirchen in keinem seiner
Dokumente verwendet, und zwar nicht
nur aus taktisch-psychologischen
Gründen, sondern aus der theologischen

Überzeugung, dass auch die
katholische Kirche bei aller Kontinuität

sich wandeln und eine andere werde

könne und müsse.
An Einigung der Kirchen wäre nicht

zu denken, wenn die katholische Kirche

ihre geschichtlich geworderten



17

Papst Paul VI. mit Arthur Michael Ramsey, dem Erzbischof von Canterbury: Konfessionelle Grenzen
verwischt.

einst trennten. Die katolischen
Gläubigen sehen sich heute mit allen anderen

Christen einer säkularisierten,
nachchristlichen Welt gegenüber und
es wird ihnen als primäre Grenze in
der Menschheit die Grenze zwischen
denjenigen, die christlich glauben, und
den Nicht-Glaubenden bewusst, während

die Grenze zwischen den Konfessionen

immer mehr in den Hintergrund

tritt. Die Unterscheidung
zwischen erst- und zweitrangigen Wahrheiten

ist im Ökumenedekret mit dem
vielbeachteten Satz von der «Hierar-
chia veritatum» ausgesprochen worden.

In der religiösen Praxis und im
Glaubensdenken richten sich Katholiken,

die überhaupt noch praktizieren,

schon weithin jenem Konzilssatz
gemäss aus, auch wenn sie ihn nicht
ausdrücklich kennen, und sie interessieren

sich wenig oder nicht mehr für
die konfessionellen Kontroversfragen.

Von grosser Bedeutung für die
Ökumene scheint mir auch die
Abkehr von einem in der katholischen
Kirche stark ausgeprägten Legalismus,

der möglichst alles in Gesetze

zu fassen suchte und vor allem auf
die Erfüllung der gesetzlich festgeleg¬

ten Pflichten drang. Demgegenüber
wird heute das Gewissen des Gläubigen

und seine Freiheit und
Selbstverantwortung vor Gott zur Geltung
gebracht. Auch in diesem Punkt geht die
Entwicklung über das Konzil hinaus.
Das Zweite Vatikanum hatte das
Recht auf religiöse Freiheit aller
Menschen gegenüber allem Druck von
aussen proklamiert, heute wird dieses
Recht auch im innerkirchlichen Raum
beansprucht.

In der katholischen Kirche
vollzieht sich gegenwärtig ein Wandel in
der Sicht der Kirche, der meines
Erachtens von entscheidender Bedeutung

ist für die Zukunft der
Ökumene. Im Durchschnittsbewusstsein
der Katholiken war die Kirche eine
Art «geistlicher Konsumgenossenschaft»,

das heisst, man sah die Kirche

als den Ort, wo dem einzelnen
Gläubigen geistliche Güter geboten
werden, die man sich dort für das
individuelle Heil «abholt». Heute erkennen

viele die Kirche immer deutlicher
als Zeugnis- und Dienstgemeinschaft,
die in der Welt und in der Gesellschaft

eine Sendung zu erfüllen hat,
wie man sie eben nur als Christ er¬

füllen kann: die Sendung, für das Heil
in Christus in Wort und Tat Zeugnis
zu geben und den Geist Christi in
Welt und Gesellschaft zur Geltung zu
bringen. Wo man dies erkennt, wird
man sich aber notwendig der Solidarität

der Christen aller Kirchen
bewusst und wachsen die Kirchen durch
die gemeinsame Aufgabe der Menschheit

gegenüber zusammen.
Abschliessend möchte ich noch

betonen, dass nach meiner Überzeugung

einer der verheissungsvollsten
Faktoren die wachsende Hinwendung
der Katholiken zu den grossen
Problemen der heutigen Welt ist. Dazu
kommt die wachsende Einsicht, dass
die Kirche zum Dienst an der Welt
berufen ist, was wiederum zur Folge
haben muss, dass die Katholiken sich
mit wachen Christen aller anderen
Konfessionen finden. Für die Bewältigung

der grossen Weltprobleme und
für den Dienst an der Welt und der
Gesellschaft spielen ja die konfessionellen

Unterscheidungslehren kaum
eine Rolle, sondern hier sind die
christlichen Grundwahrheiten
entscheidend. Gewiss darf man die
wirklich kirchentrennenden
Unterschiede nicht übersehen oder
bagatellisieren, aber wir dürfen sie auch
nicht hochspielen oder durch immer
subtilere Distinktionen die
Kirchentrennung stets neu zu rechtfertigen
versuchen. Insbesondere dürfen
nichttheologische Trennungsgründe nicht
mit theologischen Gründen verwechselt

werden, genau wie man bloss
theologietrennende Unterschiede nicht
zu kirchentrennenden Unterschieden
erheben darf.

Ich glaube nicht, dass sich die Zahl
der wirklich und bewusst Glaubenden
in den einzelnen Kirchen in der nächsten

Zukunft vergrössern wird — im
Gegenteil! Aber ich glaube, dass in
der kommenden Weltsituation des

christlichen Glaubens und der Kirche
sich die wahrhaft Glaubenden aller
Kirchen näher kommen werden. Darin
sehe ich vor allem den positiven Sinn
des Wandels und der Krise in der
katholischen Kirche unserer Zeit.

Professor Dr. Johannes Feiner


	Konzentration des Glaubens : die Krise in der katholischen Kirche und die Ökumene

