
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 43 (1967-1968)

Heft: 1

Artikel: Kulturkritische Notizen. Bruderkuss, heilige Stadt, Ostkirche und
Ökumene

Autor: Stickelberger, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1079727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1079727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Stickelberger

Bruderkuss, heilige Stadt, Ostkirche
und Ökumene

P-""« ie Orientreise des Papstes imI 1 Hochsommer hat in Erinne-
C" rung gerufen, daß die Teilung
unserer alten Welt in eine «kapitalistische»

und eine «kommunistische»
Hälfte nicht die einzige Trennung
zwischen den Völkern bedeutet. Nach
seinen eigenen Worten wollte Paul VI.
mit seinem Besuch in Konstantinopel
und Ephesus die Vorstudien zur
Wiedervereinigung der lateinischen mit
der griechischen Kirche fördern.

Um jedoch mit dem ökumenischen
Patriarchen Athenagoras - nach
ungenauen Zeitungsmeldungen «Oberhaupt

von 150 Millionen orthodoxer
Christen» - zusammenzutreffen, mußte

er sich sowohl vom türkischen
Staats- wie vom Ministerpräsidenten
als Ehrengast empfangen lassen. Dabei

mußten historische Hemmnisse
überwunden werden: Der Patriarch
wird sowohl von den Mohammedanern

wie von den Laizisten unter den
Türken als Vertreter einer verhaßten
griechischen Minderheit bloß geduldet
und führt - verglichen mit vatikanischen

Verhältnissen - das kümmerliche

Dasein eines Kirchenfürsten im
Exil. Den Bruderkuß tauschten Papst
und Patriarch auf nichtchristlichem
Boden aus.

Die politisch schwache Stellung des
Patriarchen von Konstantinopel wird
nicht etwa durch eine desto stärkere
kirchliche Autorität ausgeglichen. Die
Rivalität unter den Metropoliten
selbst gehört zur uralten Tradition
der Ostkirche. Als Hofbischöfe der
oströmischen Kaiser genossen zwar
die Patriarchen am Bosporus eine
bevorzugte Stellung, aber mit jener des

Papstes im Westen war sie nie zu
vergleichen. Als im Januar 1964 Papst
Paul zum erstenmal ostwärts flog, um
sich im jordanischen Teil Jerusalems
mit seinem getrennten Bruder Athenagoras

zu versöhnen, distanzierten
sich sowohl der greise Patriarch von
Athen, Chrysostomos («Goldmund»),
wie der Patriarch von Jerusalem,
Benedictes («der Gesegnete»), von der
«Vorherrschaft» des Rom-freundlichen
Bischofs von Konstantinopel.

Chrysostomos hat inzwischen al¬

tershalber dem aufgeschlosseneren
Hieronymos in Athen Platz gemacht,
und Papst Paul bedachte diesen wie
den Griechenkönig beim Überfliegen
von Hellas mit einer huldvollen
Luftdepesche. Benedictos dagegen ist auf
seinem Posten in Jerusalem geblieben

und hat aus seinem Groll gegen
das neue Treffen kein Hehl gemacht:
Er ließ sich beim israelischen
Religionsminister wahrhaftig zur Audienz
melden, um diesem mitzuteilen,
allfällige römisch-orthodoxe Abmachungen

über Kultstätten in der heiligen
Stadt seien für ihn, deren Bischof,
nicht bindend.

Jerusalem,
du hochgebaute Stadt...

Tatsächlich beanspruchen die
orthodoxen Christen historisch mindestens
dieselben Rechte auf Jerusalem wie
Juden und Araber. Als Kaiser
Konstantin zu Anfang des 4. Jahrhunderts
das Christentum zur römischen
Staatsreligion erhob, fand er hier
bereits eine blühende Christengemeinde
vor. Seiner im Alter bigott gewordenen

Mutter Helena baute er eine
prächtige Kirche über dem Heiligen
Grab.

Neben dem orthodoxen Patriarchen
residieren aber in Jerusalem auch ein
armenischer Patriarch, ein koptischer
Metropolit, dazu je ein jakobitischer,
ein abessinischer und ein anglikanischer

Bischof.
Doch auch für die römischen

Katholiken bedeutet Jerusalem kein
Neuland: Von den Kreuzzügen her ist
der blutgetränkte Boden mit Rom
verbunden. Seit über hundert Jahren
besteht zudem ein lateinisches
Patriarchat, das für zahlreiche Kloster-
und Ordensniederlassungen zuständig
ist.

Endlich faßte im 19. Jahrhundert
auch der Protestantismus Fuß, vor
allem mit Werken der innern und
äußern Mission.

Wenn es einen Fleck auf Erden
gibt, an dem die beklagenswerte
Zerrissenheit der Kirche Christi deutlich
wird, dann Jerusalem. Es fehlt denn

hier auch nicht an kleinlichen
Streitigkeiten zwischen den Konfessionen.
So behaupten zum Beispiel verschiedene

Kirchen, der irdische Ort von
Jesu Himmelfahrt liege in ihrer
Obhut.

Auch die Araber lieben Jerusalem
nach Mekka und Medina als ihre dritte

heilige Stadt.
Jedenfalls hat - nebenbei gesagt -

die israelische Verwaltung hier keine
leichte Aufgabe.

Nach arabischer Tradition soll der
Berg Moria, auf dem Vater Abraham
seinen Sohn Isaak zu opfern bereit
war, mit dem Tempelberg Salomos
identisch sein.

Dieser wiederum gilt den Juden als
heilige Stätte: König David plante
bereits das Gotteshaus; sein Sohn Salo-
mo führte es in großer Pracht aus.
Nach der Zerstörung durch die Chal-
däer bauten die aus der Verbannung
heimgekehrten Juden eine ärmlichere
Nachbildung. Erst in den Tagen Jesu
versuchte der prachtliebende Herodes
Salomos Prunkbau an Gold und Marmor

noch zu übertreffen, und wieder,
wie in den Tagen der alttestamentli-
chen Könige, zogen gewaltige
Pilgerscharen singend zum Tempelberg hinauf.

Christus schockierte seine Jünger,

die beim Anblick des Tempels
ausriefen: «Meister, welcher Bau,
welche Steine!» mit der spröden
Prophezeiung: es werde kein Stein auf
dem andern bleiben.

Die Geschichte bestätigte seine
Weissagung bald: Anno 70, schon
sechs Jahre nach der Einweihung des
endlich fertig gestalteten Bauwerks,
eroberte Titus Jerusalem, verwüstete
die Stadt und ermordete ihre Vertei-



__iweizer
Spiegel

10

Bruderkuß

diger, sofern ihnen nicht die Flucht
gelang. Nicht zum ersten und nicht
zum letzten Mal wurde die heilige
Stadt dem Erdboden gleich gemacht.
Bereits David scheint mit den
Ureinwohnern kurzen Prozeß gemacht zu
haben. Die Juden erlitten schon vor
Titus zur Zeit Jeremias ein ähnliches
Schicksal. Die römischen Christen
wurden später von Arabern und Türken

gebrandschatzt. Gottfried von
Bouillon mit seinen Kreuzrittern übertraf

seine erobernden Vorgänger
womöglich noch an Grausamkeit.

Nach jeder Erstürmung aber wurde
wieder ein Gotteshaus errichtet auf
der Stelle, wo das ältere verwüstet
worden war. So wechselten Tempel,
Kirchen und Moscheen, und heute
greifen die Ruinen und Renovationen
der religiösen Bauten vieler Jahrhunderte

ineinander hinein.

Studien der Wiedervereinigung

Bestimmt haben Papst Paul und
Patriarch Athenagoras über das Schicksal

der christlichen Stätten in Jerusalem

gesprochen - schon in Erinnerung
an ihre erste Begegnung 1964 am öl-
berg. Ihr Hauptanliegen aber war die
Annäherung der seit bald tausend Jahren

getrennten Kirchen. Nach seiner
Heimkehr berief sich Paul VI.
ausdrücklich auf die Konzilien von Ni-
cäa, Konstantinopel, Ephesus und
Chalcedon. Deren Ergebnisse müßten
zu Studien der Wiedervereinigung
dienen, sagte er in einer allgemeinen
Audienz zu Castelgandolfo.

Dem heutigen Menschen sagen die
vom Papst erwähnten Namen wenig.
Aber die Kirche hat einen längeren
Atem als die Profangeschichte. Sie
erinnert sich an die Gespräche, die im
vierten Jahrhundert in jenen vier Orten

des Vordem Orients abgehalten
wurden, blühenden Handelszentren
damals, die heute alle - außer
Konstantinopel - zu armseligen Siedlungen

zusammengeschrumpft sind,
deren zerfallene Mauern, Tore und Türme,

Wasserleitungen, Tempel und
Paläste den eiligen Touristen als Ruinen
gezeigt werden.

Die vier genannten Konzilien
bedeuten Marksteine auf dem noch
gemeinsamen Wege der Ost- und der
Westkirche. Schon damals aber zeichnete

sich die Trennung ab, die
endgültig im Jahre 1054 durch die gegenseitige

Verfluchung von Papst und
Patriarch besiegelt wurde.

Von der Leidenschaftlichkeit, mit
welcher die Auseinandersetzungen an
jenen altchristlichen Synoden geführt
worden sind, macht man sich heute
nur schwer einen Begriff. Man darf
sie wohl mit Zusammenstößen
vergleichen, die in unseren Tagen fana-
tisierte Volksmengen im Gefolge
ehrgeiziger Dämagogen provozieren. Nur
lag die Ursache nicht im Unterschied
der Rasse oder des politischen
Bekenntnisses, sondern in der menschlichen

Formulierung göttlicher Geheimnisse.

Es ging um die Dreiheit Gottes.
Vater, Sohn und Geist, so lautete der
im Taufbekenntnis geformte Dreiklang
kirchlichen Glaubens. Die Kämpfe
gingen nun darum, wie diese drei sich
untereinander verhielten. Während
man im Abendland gewillt war, vor
dem Geheimnis halt zu machen, suchten

die Weisen aus dem Morgenland
ins Göttliche einzudringen. Mit
Philosophie und Dialektik, Logik und
Metaphysik, die an Zauberei grenzte,
wurden Glaubenssätze zergliedert und
neu zusammengesetzt, Bekenntnisse
formuliert und wieder verworfen,
verbessert, kompliziert, für obligatorisch
erklärt und ihre Gegner geächtet.

Einberufen wurden jene Synoden
von den römischen Kaisern in ihre
damals zentral gelegenen Städte. Seit
Konstantin waren sie der Kirche
Schutzherren. Diese ließ sich diese
Protektion gerne gefallen: jetzt baute
der Staat ihre Gotteshäuser, wachte
über den Sonntag als gesetzlichen
Ruhetag und bekämpfte polizeilich
Heiden aller Art sowie lästige
Sektierer.

Während die Bischöfe im Westen,
an ihrer Spitze der von Rom, ihre
Unabhängigkeit zu wahren suchten,
identifizierten sich jene im Osten je länger

je mehr mit der staatlichen Ge¬

walt. Dieser Hauptunterschied
zwischen westlicher und östlicher
Kirchlichkeit hat sich durch die Jahrhunderte

gehalten: Für die orthodoxe
Geistlichkeit gehören Kirche und
Staat zusammen - natürlich nur ein
Staat mit orthodoxer, das heißt
«rechtgläubiger» Regierung.

Weder Würdenträger
noch Konzilsbeschlüsse

Der Weg bis zur endgültigen Trennung

der Ost- von der Westkirche
war mit vielen guten Vorsätzen, aber
auch mit Mißverständnissen, Intrigen
und Rechthabereien gepflastert.
Gerade deshalb bedeutet es nicht einfach
eine Illusion, wenn Papst Paul als
Ziel die Wiedervereinigung vor sich
sieht. Zwar haben sich die
römischkatholische und die griechisch-orthodoxe

Kirche fast ein Jahrtausend lang
verschieden von einander entwickelt.
Wenn sie aber, wie Paul VI.
vorschlägt, nach den gemeinsamen Quellen

bis zu Nicäa zurück graben, lassen

sich die dogmatischen Differenzen
und die organisatorischen Schwierigkeiten

beheben. Weder die Heiligenbilder

noch das Osterdatum, nicht einmal

das Zölibat der Priester bilden
unüberbrückbare Gräben, und erst
recht nicht Rangstreitigkeiten, wie sie
in der säuerlichen Stellungnahme des
Patriarchen von Jerusalem zutage
traten.

Noch besser stehen die Aussichten
für das Sich-finden Roms mit den
Anglikanern: So wie die Orthodoxen
fühlen sie sich trotz der seinerzeit als
endgültig erklärten Trennung von
Rom doch katholisch.

Sehr viel komplizierter wird es für
den Papst sein, den Weg zu und mit
den Kirchen der Reformation zu
finden. Zwar sieht es so aus, als habe
der Weltkirchenrat - dem fast alle
christlichen Kirchen mit Ausnahme
der römisch-katholischen angehören -
den Patriarchen Athenagoras als
seinen maßgebenden Sprecher autorisiert.

Und Dr. Eugen Blake, Generalsekretär

des Ökumenischen Rates in
Genf, nannte den Besuch des Papstes



bei ihm einen «Ansporn für die
ökumenische Bewegung, die als Ganzes
die Einheit und Erneuerung aller
Kirchen anstrebt.»

Weiter ließ er sich indessen
vernehmen: «Die Mitgliedkirchen des
Ökumenischen Rates sind erfreut über
den neuen Geist der Versöhnung, für
den dieser Besuch ein Symbol ist.
Aber selbst in einem solchen Augenblick

der Freude ist es wichtig, daß
alle kirchlichen Führer sich warnend
vor Augen halten, daß die Erwartungen

der Welt, die durch ein solch
sichtbares Ereignis geweckt werden,
nicht enttäuscht werden dürfen durch
ihr Zögern, sich zu vereinigen und
noch enger zusammen zu arbeiten.»
Das ist ebenso freundlich wie blaß
und unverbindlich gesprochen.

Doch wie sollte Sekretär Blake
verbindlich sprechen? Wenn im
Vergleich zum Papst der orthodoxe
Patriarch nur mit halber Autorität
auftreten kann, so verfügt der Sekretär
des Weltkirchenrates über gar keine.
Er ist nicht etwa der Sprecher des

Protestantismus. Leider ist er im Zeitalter

der Resolutionen und der
Massenmedien gelegentlich in eine Rolle
gedrängt worden, die ihm gar nicht
zufällt: Um dem Auftreten des Papstes

im Fernsehen ein nichtkatholisches

Gleichgewicht entgegenzusetzen,
hatte er an Ostern oder Pfingsten

eine ökumenische Botschaft zu
verkünden: gut gemeinte religiöse
Gemeinplätze, aus dem Büro ins Leere
gesprochen.

Ich schätze Dr. Blake und halte die
Genfer ökumenischen Bemühungen
für wichtig. Ich formuliere bloß
deshalb so deutlich, um zu zeigen, daß
der Weltkirchenrat oder dessen
Sekretär als protestantische Gesprächspartner

des Papstes von vornherein
nicht in Frage kommt. Vor allem die
reformierten Christen in der Schweiz,
aber auch in Holland oder Frankreich,
kennen keine «kirchlichen Führer».
Spektakuläre Begegnungen solcher
Führer, die mit einem Bruderkuß
Jahrhunderte alte Wände einreißen könnten,

wären undenkbar.

11
Schweizer
Spiajel

Dagegen wissen sich in unseren
Gegenden Protestanten und Katholiken
einander menschlich und wohl auch
glaubensmäßig viel näher als etwa
Katholiken und Orthodoxe oder
Protestanten und Orthodoxe. Es bedarf
deshalb gewiß nicht des Umweges
über anglikanische oder orthodoxe
Vermittler zur Verständigung
zwischen protestantischen und katholischen

Christen. Voraussetzung für
diese Verständigung sind nicht
Begegnungen auf höchster Ebene - weil
es auf reformierter Seite diese «höchste

Ebene» gar nicht gibt! Dafür gibt
es jetzt schon tätige Zusammenarbeit
auf breiter Basis - sie führt unserer
Meinung nach sogar weiter als
Besuche von Würdenträgern je führen
könnten.

Auch das Mittel, das Papst Paul
zum Studium der Wiedervereinigung
mit der Ostkirche empfohlen hat,
indem er die Städte der altchristlichen
Synoden nannte, läßt sich nicht auf
das Gespräch mit den Kirchen der
Reformation übertragen. Diese haben

nämlich keine formulierten Lehrmeinungen,

auf deren Wortlaut man sich
einigen könnte; auf schweizerischem
Gebiet wenigstens nicht, schon lange
nicht mehr! So sehr sich beispielsweise

ein Teil der Protestanten an das
Credo von Nicäa gebunden weiß, so

wenig will ein anderer Teil davon
wissen.

Also: Falls je in ferner Zukunft
protestantisch-kirchliche «Würdenträger»

sich mit der römisch-katholischen
Kirche vereinigen wollten, entstünde
automatisch in deren eigenen Reihen
eine neue protestierende Los-von-
Rom-Bewegung, womit der jetzige
Zustand bloß verschoben wäre.

Der Schreibende bekennt sich
überzeugt zum ökumenischen Gedanken.
Dieser muß und wird sich auch bei
uns durchsetzen. Aber nicht, wie
vielleicht zwischen Rom, Konstantinopel
und Canterbury in einer Wiedervereinigung

in Lehre und Organisation,
sondern im Zusammenwirken in Geist
und Leben.

Vexierbild von heute

Von Henry Wydler

Wo ist der Baumaschinenführer?


	Kulturkritische Notizen. Bruderkuss, heilige Stadt, Ostkirche und Ökumene

