
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 42 (1966-1967)

Heft: 7

Artikel: Sind wir alle Lügner? : Vom Sinn persönlicher Mythenbildung

Autor: Guggenbühl-Craig, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1079645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1079645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Scfwdzër
Spiegel

32

Dimitri

Die Kinder, Matthias, Iwan, David,
Mascha und Nina geben viel Arbeit,
aber nicht weniger Freude. Viele
Anregungen verdanke ich ihnen, ihrem
unerschöpflichen, übermütigen Spieltrieb.

Bis heute habe ich übrigens die

ganze Familie, wenn ich längere Zeit
am selben Ort auftrat, sogar ins Ausland

mitgenommen. Wir konnten
meistens eine Wohnung mieten. Auch die
Kindergärten sind mir oft freundlich
entgegengekommen: jetzt in Bettingen
zum Beispiel wurde Iwan dort aufs
beste aufgenommen. Matthias mußten
wir allerdings seit einiger Zeit in
Zürich lassen, wo er die Rudolf Steiner
Schule besucht.

Bei den Umzügen muß heute die
Hälfte der Familie im Zug reisen. Mein
Station-Wagen, ein Citroën, hat viel
Platz, aber nicht unbeschränkt. Für
die Requisiten wie für die Kinder
brauche ich immer mehr Raum.

Der Russe und der DDR-Funktionär

In meinem ersten Programm imitierte
und parodierte ich unter anderem die
verschiedenen Sprachen und nationalen

Eigenschaften: nur mit Lauten und
Gesten, nicht mit richtigen Worten.

In Paris sprach ich mit einem
Kollegen in einem Restaurant einmal
zufällig quasi russisch. Am Nebentisch
saßen Franzosen. Sie luden uns zu
einem Nachtessen mit russischen
Freunden. Wir gingen hin. Die echten
Russen hörten uns aufmerksam zu,
schüttelten schließlich den Kopf und
meinten auf französisch: «Es ist
seltsam, es tönt exakt wie russisch, aber
wir verstehen kein einziges Wort.»

Ich antwortete, wir stammten aus
einem sibirischen Dörfchen, dessen
Dialekt anderswo nicht verstanden
werde. Damit mußten sie sich zufrieden

geben, und wir hatten unseren
Spaß daran.

Auch bei einem Gastspiel in
Ostdeutschland imitierte ich auf der Bühne

einen Russen. Das Publikum freute
sich köstlich, endlich einmal über die
Russen lachen zu dürfen. Am Tag darauf

erschien der staatliche Impresario

Sind wir alle
Von Dr. med. Adolf Guggenbühl-Craig

Als psychiatrischer Begutachter fällt
mir oft die Aufgabe zu, die Lebensgeschichte

eines Menschen möglichst
wahrheitsgetreu darzustellen. Ich
befrage den Betreffenden selber, seine
Eltern, seine Geschwister, sowie Freunde
und Bekannte der Familie. Die
Erzählungen der einzelnen Auskunftspersonen

wirken oft sehr einleuchtend und

IvB\\
l! f Jffll erleichtern mir die Beurteilung. Ver-

gleiche ich die von den verschiedenen

Auskunftspersonen und von dem
Betreffenden selber erzählten Lebensgeschichten, so stimmen sie oft nicht
überein, ja widersprechen sich, auch dann, wenn sich alle große Mühe
geben, bei der Wahrheit zu bleiben.

Die Widersprüche beziehen sich oft nicht nur auf Nebensächliches. Der
Bruder schildert mir zum Beispiel, wie er darunter gelitten habe, daß die
Mutter den Vater nicht liebte und als «quantité négligeable» behandelte.
Die Schwester hingegen war immer wieder tief beeindruckt von dem innigen

Verhältnis, das zwischen ihren Eltern bestand. Derjenige, den ich zu
begutachten habe, legt mir überzeugend dar, wie ihn die Mutter immer
wieder vor Bekannten und Verwandten bloßstellte und als Versager
erscheinen ließ. Ein langjähriger Hausfreund mag sich erinnern, wie stolz
die Mutter auf ihren Sohn war und sein Können in der Schule und im
Sport öfters herausstrich.

Im Verlauf der Analyse eines jungen Mannes glaubte ich, seine Mutter
durch seine Erzählungen, Träume und Phantasien recht gut kennen gelernt
zu haben. Es schien sich um eine «große, gefräßige Mutten) zu handeln,
welche keines ihrer Kinder zu erwachsenen Menschen werden lassen

wollte. Als ich später die Mutter selber analysierte, bot sie mir ein völlig
anderes Bild; sie wirkte als eine etwas unmütterliche Frau, die froh war,
wenn sie nicht allzuviel mit den Kindern zu tun hatte.

Eine gute Bekannte von mir, eine milde freundliche Frau, die meiner
Ansicht nach bei ihren Kindern allzuviel fünf gerade sein ließ, wurde einmal

zu der Lehrerin ihrer zehnjährigen Tochter zitiert, welche ihr
vorwurfsvoll mitteilte, seit drei Monaten habe sie die Tochter aufgefordert,
die Hefte durch Vater oder Mutter unterschreiben zu lassen, ohne jeden
Erfolg. Jetzt habe ihr das Mädchen gestanden, daß sie es nicht wage, die
Hefte den Eltern zu zeigen, da diese eben furchtbar streng seien und es

Angst habe, Schläge zu erhalten, wenn es nicht gute Noten zeigen könne.
Was wir von unserem Leben in Erinnerung haben oder erzählen, hat nur

sehr bedingt mit dem zu tun, was rein faktisch geschehen ist.

«Mein Urgroßvater war Goldgräber»

Die Entstellung der objektiven Wahrheit nimmt noch zu, wenn es sich um

Familiengeschichten handelt, um das Schicksal unserer Vorfahren.



Lügner?
Vom Sinn persönlicher Mythenbildung

In der Schweiz wissen viele Leute recht viel über die Geschichte ihrer
Familie. Die Kenntnisse reichen oft drei, vier, fünf oder noch mehr
Generationen zurück. Man weiß nicht nur, wo die Familie wohnte, sondern

auch, was sie trieb, und kennt gewisse charakterliche Eigentümlichkeiten
der Vorfahren oder doch wenigstens Geschichten, welche charakteristisch
sind.

Untersucht man solche Familiengeschichten sorgfältig, so erlebt man
große Überraschungen. Der Urgroßvater, welcher ein hablicher Bauer und
sehr gebildeter Mann gewesen sein soll, war Taglöhner. Oder es geht in
der Familie die Geschichte herum, der Ururgroßvater mütterlicherseits sei

eine abenteuerliche Gestalt gewesen, Goldgräber in Kalifornien, Matrose
und Offizier beim spanischen König. Alle in dieser Familie hätten etwas
unstetes Blut. In Tat und Wahrheit ist nichts über diesen Ururgroßvater
als sein Name bekannt, und wo er lebte, wann er geboren wurde und wann
er starb.

Ein Genealoge erzählte mir einmal, wie die Fakten, die er in seinen
Forschungen den Familien liefere, Anlaß zu Familiensagen geben. Irgendein
Vorfahre war zum Beispiel einmal Untervogt in einem kleinen zürcherischen

Dorf, also in einer Stellung, die vielleicht derjenigen eines mittleren
Staatsbeamten entspricht. Dieser Untervogt entwickelt sich in der Phantasie

seiner Nachkommen zum Ritter und schließlich zum Angehörigen
eines altansässigen Krieger- und Adelsgeschlechtes.

Je weiter die Familiengeschichten zurückgehen, desto phantastischer
werden sie. Kleinbäuerliche Vorfahren werden zu süditalienischen Piraten,
Handwerker zu großen Söldnerführern, Pächter zu «ursprünglich germanischen

Fürsten».
Das heißt natürlich nicht, daß es nicht auch hie und da einigermaßen

belegte, «wahrheitsgetreue» Familiengeschichten gibt. Aber es ist sicher
so, daß weit mehr als die Hälfte von dem, was als Lebens- oder
Familiengeschichte erzählt wird, mit dem, was rein objektiv faktisch geschah,
nichts zu tun hat - ohne daß der Erzählende bewußt die Wahrheit
entstellt.

Als ich bei mir und anderen die phantastischen und unwahren Lebensund

Familiengeschichten als solche zu erkennen begann, ärgerte ich mich
darüber und versuchte - wiederum bei mir und meinen Mitmenschen -
diese «Lügen» zu zerstören oder den oft ganz kleinen «wahren Kern»
herauszuschälen. War meine Wahrheitsliebe berechtigt oder der Ausdruck
eines juvenilen Moralismus?

Sind wir alle Lügner? Sind diese unwahren Lebens- und Familiengeschichten

nur ungesunde Glorifizierungen von sich und der Familie, den

Vorfahren? Oder liegt ein tieferer Sinn dahinter? Um diese Fragen zu
beantworten, muß ich etwas weiter ausholen.

Laßt hören aus alter Zeit

Den Historikern scheint es zum Teil ähnlich ergangen zu sein wie mir.
Seit der Aufklärung, seit dem 18. Jahrhundert, in den letzten Jahrzehnten

Dimitri

in meiner Garderobe und erklärte:
«Wenn Sie keine Schwierigkeiten wollen,

müssen Sie diese Nummer sofort
streichen!»

Ich antwortete: «Entweder das ganze

Programm oder nichts!» - Den
Mann sah ich nicht wieder, und ich
spielte jeden Abend mein unverändertes

Programm.

Kritiker und Publikum

Ist ein Künstler auf der Suche nach
Form und Darstellung, so muß er
notgedrungen Neuland betreten. Die
«Neue Zürcher Zeitung» schrieb über
mein neues Programm: «Dimitri ist der
erste Theaterclown.» Dieser Kritiker
hat mich verstanden und richtig
bemerkt, daß man den Clown, wie alles
andere auf der Welt, nicht mit einer
festgelegten Vorstellung betrachten
darf, sonst wird man ungerecht.

Man sollte in einer Kritik immer
vom schöpferischen Element auszugehen

versuchen. Der gute Clown schafft
eine Synthese zwischen Komik und
Artistik. Das ist beinahe eine eiserne
Regel. Denn, wenn das Artistische
fehlt, bleibt man eben nur Komiker.

In Paris gastierte einmal der Zirkus
von Peking: Uber das Spiel des
Clowns lachte kein Mensch. Dies läßt
sich nur dadurch erklären, daß
verschiedene Kulturen verschiedene
Vorstellungen von Humor haben. Ein
Bekannter von mir, der Clown Zacchini,
machte einmal eine Tournee durch
Japan. Er spielte auch Trompete: kaum
hatte er begonnen, antwortete ihm
heftiger Applaus. Immer wenn er von
neuem ansetzte, wiederholte sich das.

Wahrscheinlich hatten die Japaner
verstanden, daß der Clown Trompete
spielen konnte, und das war genug
für sie.

Einmal meinte Ionesco, der Dramatiker

der Nashörner, nach einer
Vorstellung: «Vous êtes formidable, mais
vous n'êtes pas assez méchant!» Als
ich das später Dürrenmatt erzählte,
antwortete er lachend: «Ein Clown
kann nicht lieb genug sein!» So hat
jeder Mensch eine andere Vorstellung
von der Welt, und es ist natürlich, daß
man verschiedener Meinung ist.



Dimitri

Das Publikum als Ganzes reagiert -
sogar in der gleichen Stadt - ebenfalls
von Abend zu Abend verschieden.
Während einem Auftritt um Mitternacht

- noch in der Zeit, bevor ich
mein erstes Solo-Programm startete -
zeigte sich der spezielle Humor einer
internationalen Vereinigung sehr
reicher, einflußreicher Herren. Meine
Darbietungen wurden überhaupt nicht
beachtet. Man grölte und prostete,
schaute tief ins Auge der Damen und
noch tiefer ins Glas. Entgegen meiner
Art wurde ich wütend. Erst spuckte
ich auf den Boden, was niemand
bemerkte. Darauf lief ich mitten in der
Nummer hinaus, was auch von
niemandem bemerkt wurde.

Ähnliches geschieht den Artisten oft
in den Nachtlokalen, auch wenn sie

ausgezeichnete Kunststücke produzieren.

Auch jene sind zu bedauern, die
in Amerika in einem Zirkus mit drei
verschiedenen Arenen auftreten. Da
werden dann gleichzeitig drei Nummern

geboten. Das kommt für den

Zuschauer auf das gleiche heraus, wie
wenn er zur gleichen Zeit drei
verschiedene Fernseh-Programme
anschaute oder drei Mahlzeiten zu sich
nähme. So kommt es zu keinem echten

Erlebnis.
Das sind Auswüchse. Im allgemeinen

ist das Publikum mein Freund.
Es gibt kein schöneres Gefühl, als das

Lachen der Zuschauer zu vernehmen,
zu wissen, daß sie zufrieden sind.
Wenn man sagt, daß jeder Staat seine

Regierung verdiene, so verdient jedes
Publikum seine Aufführung.

Da fällt mir noch eine makabre
Zukunftsvision ein: die Vorstellung, daß

die Menschen dereinst das Lachen
verlernt hätten. In Universitäten und
Museen würden Wissenschaftler über
humoristische Dokumente gebeugt sein,
in Kinos sich Chaplin-Filme anschauen,

grübeln darüber, was Humor sei - das

einzige ungelöste Problem in ihrer
neuen Gesellschaft.

Natürlich glaube ich nicht daran,
aber käme einmal diese traurigste
aller Zeiten, so sollten wir uns damit
trösten können, daß wenigstens wir
gelacht haben.

Sind wir alle Lügner?

in gesteigertem Maß, zerstört die Geschichtsforschung mit sichtlicher
Freude die traditionellen nationalen Geschichten.

Die klassische Gründungsgeschichte der Eidgenossenschaft wurde
durchleuchtet und zum Teil aufgelöst. Die Teilengeschichte wird in das

Reich der Fabel verwiesen. Aus der Freiheitsliebe der alten Eidgenossen
wurden «rein wirtschaftspolitische Motive». Die heldenhaften, von «edlem

republikanischen Bürgersinn beseelten» Krieger der alten
Eidgenossenschaften, werden Raufbolde, für die morden und rauben der letzte
Lebenszweck bedeuteten. Sozusagen ein Nebenprodukt dieser unbändigen
Raufsucht war nach dieser Auffassung ein vages politisches Gebilde, das

sich dann später auf Grund gewisser historischer Konstellationen zu der

heutigen Eidgenossenschaft entwickelte.
Nicht nur wir Eidgenossen erzählen unsere nationale Geschichte anders,

als sie sich faktisch zugetragen hat; alle Völker, von der Urzeit bis heute,
haben ihre nationalen Epen, ihre Entstehungs- und Abstammungsgeschichten,

die phantastischen Charakter haben, wenn auch vielleicht ein
Kern faktischer Wahrheit in ihnen enthalten ist, die aber im großen und

ganzen Erdichtungen sind. Man denke an die Geschichte der Gründung
Roms durch Romulus und Remus, die von einer Wölfin auferzogen wurden

oder an die Griechen und den Trojanischen Krieg; viele sogenannte
primitive Stämme erzählen ausführliche Epen, die beweisen, daß sie von
einem Gott oder von Göttern abstammen. Auch weniger primitive Völker
oder Herrscherhäuser liebten es, sich auf die Götter zurückzuführen. Die
Cäsaren wurden als Nachkommen der Götter dargestellt; der japanische
Kaiser ist sogar selber ein Gott.

All die unwahren, sagenhaften Geschichtsschreibungen der verschiedenen

Völker und Nationen «ärgerten» mich aber eigentlich nicht - und ich
glaube, daß es auch andern so ergeht. Die Heroengeschichten der Griechen

und Römer lesen wir gern, wenn wir uns für diese Völker interessieren;

die Entstehungsgeschichten primitiver Stämme faszinieren nicht nur
Fachleute. Die Geschichte Teils und die klassische Gründungsgeschichte
der alten Eidgenossenschaft versuchen viele wenigstens ihren Kindern zu
vermitteln. Das Buch Meinrad Lienerts «Jugend eines Volkes» wird auch

von Erwachsenen noch gerne gelesen.

Vom Sinn nationaler Sagen

Die phantastischen Geschichten verschiedener Völker, Stämme und
Nationen, auch diejenige der Eidgenossen, erfreuten mich zum Teil als

Kunstwerke, vor allem aber als Hinweise auf die Seele des Volkes. Die

Entstehung der persönlichen und familiären Geschichte hingegen empfand
ich als - zum mindesten unbewußte - Unredlichkeit des Erzählers, als

Unfähigkeit, der Wahrheit ins Gesicht zu schauen.

In meiner Einstellung schien ein Widerspruch zu liegen. Könnte es nicht
sein, daß der Unterschied zwischen kollektiven und persönlichen Sagen gar
nicht so groß ist?

Wie läßt es sich erklären, daß Völker und Nationen ihre Vergangenheit



35 S$v,_iweizer
Spinel

Dimitri

verändern, zurechtstutzen und dichterisch umgestalten? Renommiersucht
ist sicher einer der Gründe. Die Russen zum Beispiel versuchen sich und
den andern weiszumachen, ihnen seien alle Erfindungen der letzten
vierhundert Jahre zuzuschreiben.

Auch das Bedürfnis, Unangenehmes und Unehrenhaftes zu verdrängen,
spielt sicher eine Rolle; Nationen wie Menschen werden nicht gern an ihre
Fehler erinnert. Daß die Kreuzfahrer sich vor allem durch antisemitische
Ausschreitungen hervortaten, wird in westeuropäischen Geschichtsbüchern

oft schamhaft verschwiegen.
Die Entstehung solcher nationaler Sagen wurzelt aber noch tiefer. Es

sind Versuche, die eigene Art und Weise, das eigene Wesen zu begründen
und darzustellen, das Erlebnis der eigenen Identität auch aus der
Geschichte heraus verständlich zu machen.

Ob Jahve wirklich mit den jüdischen Urvätern einen speziellen Bund
geschlossen hat, ist wissenschaftlich historisch unsicher. Sicher ist aber,
daß die Juden der vorchristlichen Ära zu Gott ein ganz besonderes
Verhältnis hatten, oder doch zum mindesten ein ganz besonderes Gottesbild,
ein anderes, als die sie umgebenden Völker. Die Geschichten von Noah,
Abraham, Isaak und Jakob bis zu Moses sind nicht objektive Wahrheit,
geben aber Aufschluß darüber, wie die Juden sich fühlten, als sie diese

Geschichten erschufen.
Die Tellengeschichte, der Widerstand Teils gegen den tyrannischen

Vogt Gessler, beruht vielleicht nicht auf wissenschaftlich historischer
Wahrheit, aber sie gibt uns Aufschluß darüber, als wessen Geistes Kinder
sich die Eidgenossen des 14. und 15. Jahrhunderts betrachteten. Sogar die

merkwürdige Sage von der skandinavischen Abstammung der Schwyzer,
welche vor der Reformation von Humanisten - vielleicht auf Grund
volkstümlicher Vorstellungen - in Umlauf gesetzt wurde und sich sofort
größter Popularität erfreute, ist nicht nur als Geschichtsentstellung zu
verstehen. Es drückt sich in ihr das Gefühl der Schwyzer aus, ganz anders

zu sein als ihre Nachbarvölker.
Es ist eine beinahe unmögliche Aufgabe, das Wesen eines Volkes aus

den bekannten objektiv historischen Fakten abzuleiten. So unendlich vieles

trägt zur Entstehung eines Volkes oder einer Nation bei. Von diesem

Vielen ist das meiste unbekannt. Eine entmythologisierte Schweizergeschichte

läßt uns die Tatsache, daß es eine Eidgenossenschaft gab und
noch gibt, kaum verständlich werden.

Ähnlich verhält es sich im Religiösen. Gewisse Reinheitsfanatiker wollen

die Geschichte Christi von jedem sagenhaften mythologischen Zug
befreien. Da eine gewisse Möglichkeit besteht, daß zum Beispiel die
klassische Weihnachtsgeschichte, wie sie in allen Krippenspielen dargestellt
wird, nicht völlig der objektiven Wahrheit entspricht, wollen sie sich der

Weihnachtsgeschichte gleich völlig entledigen. Die Geschichte der Geburt
von Jesus aber, so wie sie jedem Kind gelehrt wird, ist vielleicht
charakteristischer für Christus als eine von allen Schlacken des Sagenhaften
gereinigte Geschichte dieses Ereignisses.

Der Humor steht über der Tragik

Es ist beinahe eine Binsenwahrheit,
daß zur großen Persönlichkeit Humor
gehört. Im Humor liegt sehr viel Weisheit,

und ich glaube nicht, daß Humor
dumm sein kann.

Oft betont man - vor allem in der
Literatur - das Melancholische beim
Clown. In der Tat liegt wohl ein
Antrieb für ihn darin, daß er oft traurig
ist über die Menschen, weil er ihre
Bosheit nicht versteht oder weil sie

ihn nicht verstehen und er sie doch
liebt. Deshalb will er sie zum Lachen
bringen. Und wenn ich das auf der
Bühne erreiche, indem ich ein trauriges

Gesicht mache, so bin ich wiederum

wirklich traurig und glücklich
zugleich.

Wenn der Clown nur melancholisch
wäre, würde kein Mensch lachen. Diese

Clowns, die in den Stücken von
Beckett auftreten, sind keine wirklichen

Clowns mehr. Sie sind sich der

Tragik zu sehr bewußt - zu wenig der
Lebensfreude. Wenn man zum Beispiel
jungen Kätzchen zuschaut, die springen,

einem Bällchen nachjagen,
unbeholfen, mit drolligen Verrenkungen,
kann man da nicht lachen ob so viel
unschuldiger Freude am Dasein?

Der Humor steht über der Tragik,
er kann sie belachen und damit
überwinden. Ausgezeichnet ist das am
«Roten Turm» in Solothurn dargestellt.

Da steht sinnbildlich zur Rechten

der Ritter für das Leben und zur
Linken das Knochengerippe für den
Tod. In der Mitte aber sitzt der
Narrenkönig, der mit dem Szepter die
Stunden schlägt. Er bleibt der wirkliche

Sieger, weil er mit dem Humor
dem Leben wie dem Sterben begegnen

kann.
Sicher gehört Kinderglaube dazu,

um die Menschen zum Lachen zu
bringen. Um ein Clown zu werden,
muß man aber auch vieles verstehen.
Darum bewundere ich Chaplin so sehr,
weil er alle Schichten berühren konnte.

Er hat so alle Menschen angesprochen,

und er war einfach. So sind die
echten Clowns und Mimen. Sie weisen
auf das verborgene Menschliche hin.



Von Wolfgang N. Naegeli

Das Fingertier oder Aye-Aye

as eigenartigste Tier
Madagaskars ist das Fingertier. Es
wurde erst im 18. Jahrhundert

entdeckt. Heute reihen es die
Forscher unter die Halbaffen ein, nachdem

sie sich lange darüber gestritten
haben. Das ausgewachsene Aye-Aye
hat nämlich wurzellose Schneidezähne,

die ständig nachwachsen. Die
Eckzähne fehlen wie bei einem Nagergebiß.

Die Ausbildung und Anordnung
der Milchzähne hingegen entspricht
derjenigen der Halbaffen.

Seltsam sind auch die Füße. Daumen

und Großzehe haben platte Nägel,

die übrigen Finger und Zehen
aber Krallen. Von besonderem Interesse

ist der Mittelfinger. Im Gegensatz

zu den anderen, behaarten
Fingern ist er nackt und spindeldürr. Er
dient dem Aye-Aye als Universalwerkzeug,

um Borkenkäfer aus ihren
Gängen zu häkeln, Eier auszulöffeln
und Nüsse oder Früchte durch ein
mit seinen scharfen Zähnen gebissenes

Loch auszuhöhlen.
Der Pelz des katzengroßen Fingertieres

besteht aus der grauen Unterwolle

und den schwarzen Grannenhaaren,

die weiße Spitzen tragen. Der
körperlange, buschige Schwanz dient
bei den nächtlichen Streifzügen durch
die Baumwipfel als Fallschirm und
Steuerruder.

Das Fingertier flüchtet vor dem
Menschen nicht. Umgekehrt suchen
die Eingeborenen schleunigst das Weite,

wenn sie es zu sehen bekommen.
Sie betrachten es nämlich als Wiedergeburt

eines ihrer Ahnen. Sie glauben,

es sei gefährlich im Wald
einzuschlafen, denn unbemerkt komme das

Aye-Aye und lege ein Kissen unter
den Schlafenden. Findet dieser beim
Erwachen das Kissen unter dem Kopf,
eröffnet sich ihm eine glänzende
Zukunft. Aber weh ihm, wenn es unter

Sind wir alle Lügner?

Die persönliche Legende

Als ich die entstellten Lebens- und Familiengeschichten meiner Mitmenschen

etwas näher betrachtete, wurde es mir klar, daß es sich auch bei
ihnen um Mythologien und Sagen handelt, die so wahr und so unwahr
sind wie die Geschichte Teils und der drei Eidgenossen auf dem Rütli.

Auch sie dienen teilweise der Glorifizierung des Erzählers, oder sie helfen

ihm, Unangenehmes oder Peinliches zu vergessen. Es liegt aber mehr
und Wichtigeres in diesen persönlichen und familiären Mythologien: Sie

sind ein Versuch, sich und die Familie geschichtlich zu verstehen, ein
Versuch poetischer Selbstdarstellung, der als solcher sehr wertvoll ist.

Die faktisch objektive Wahrheit über die eigene Lebensgeschichte oder

diejenige der Vorfahren herauszufinden, ist beinahe unmöglich. Hunderttausende

von Umständen und Faktoren beeinflussen den Menschen in
jeder Sekunde; nur wenige, und nicht immer die wichtigsten, sind ihm
bewußt. Werden die spärlichen bekannten lebensgeschichtlichen Fakten
erinnert und erzählt, so erklären sie wenig, da vieles Nichtbekannte zum
Verständnis des Charakters des Menschen und der Familie unentbehrlich
wäre. So bleibt uns nichts anderes übrig, als unsere Lebens- und
Familiengeschichten dichterisch zu gestalten und zu ergänzen, um wenigstens
einigermaßen deren Gehalt und Sinn darstellen zu können.

Dies tun wir alle mehr oder weniger unbewußt, und so entstehen die

mythologisierten Lebens- und Familiengeschichten, die in gewisser
Hinsicht mehr Wahrheit enthalten, als genaue objektiv richtige Chroniken
des Lebens.

Karl zum Beispiel verstand sich schlecht mit seiner Frau, und seine

Tochter hatte die Beziehung zu ihm abgebrochen. Seine Mutter schien eine

anständige, ruhige und gutmütige Frau gewesen zu sein. Seinen Freunden
liebte er folgende Geschichte zu erzählen:

Als er fünfjährig war, wollte er Indianer zeichnen und malen und
brauchte dazu einen rotbraunen Farbstift. Die Mutter versprach ihm,
einen solchen zu kaufen. Sie brachte ihm zuerst einen roten; als Karl
reklamierte, brachte sie ihm einen braunen, dann einen gelblichen Farbstift
und sagte schließlich unwillig: «Diese Farben eignen sich auch, um die
Gesichter der Indianer zu malen.» Karl fühlte sich hilflos und war tief
enttäuscht darüber, daß seine Mutter nicht begriff, daß die Haut eines Indianers

nur mit einem rotbraunen Farbstift richtig dargestellt werden konnte.

Spätere Untersuchungen, die aus verschiedenen Gründen über seine

Kindheit gemacht wurden, zeigten, daß sich diese Geschichte nie ereignet
haben konnte, ganz abgesehen davon, daß sie nicht dem Charakter seiner

Mutter entsprach. Sie war überkorrekt und beinahe zu verständnisvoll zu
ihren Kindern und nahm deren Aussagen und Wünsche stets sehr ernst.

Dennoch drückt diese kleine mythologische Erzählung die Wahrheit
über das Verhältnis zwischen Karl und seiner Mutter besser aus, als rein

objektiv faktische Darstellungen dessen, was sich in der Kindheit
zwischen ihm und seiner Mutter abspielte. Vieles deutet nämlich darauf hin,



37
ScKwdzér

Spiegel

daß bestimmte Charakterzüge Karls der Mutter zeitlebens unverständlich
blieben, zum Beispiel seine etwas schwärmerisch romantische Natur. Dies
bedrückte ihn als Kind sehr und erschwerte ihm später den Umgang mit
dem Weiblichen. Er hatte zeitlebens den Eindruck, Frauen könnten ihn
nicht verstehen.

Die indische Prinzessin

Was für die Lebensgeschichten Geltung hat, trifft auch für die
Familiengeschichten zu. Auch hier möchte ich ein Beispiel geben:

Die Familie M. ist überzeugt davon, daß ein Vorfahre im 18. Jahrhundert
Offizier in Nordindien gewesen und mit einer Prinzessin als Braut
zurückgekehrt sei. Deshalb, so erklärten sie, hätten die M.s dunkle Haare und

Augen.
Als einer aus dieser Familie genealogische Forschung machte und

nirgends die indische Prinzessin fand, hinderte dies den Rest der Familie
nicht, weiter von der indischen Prinzessin zu erzählen und an sie zu glauben.

Auffällig ist aber, daß viele Mitglieder der Familie M. seit etwa drei
Generationen an einem eigenartigen «Fremdheitsgefühl» leiden. Sie fühlen
sich anders als ihre Mitmenschen, haben große Mühe in ihrem beruflichen
Konkurrenzkampf und träumen davon, reich zu sein, nicht mehr arbeiten

zu müssen und sich irgendwo in einem warmen Lande der Muße zu
ergeben.

Die Geschichte von der indischen Prinzessin charakterisiert die Familie
geradesogut, wie die exakte Erforschung der Familiengeschichte.

«Mit Goethe verschwägert»

Viele persönliche und familiäre Mythologien sind sehr unsympathisch.
Dies ist kein Zufall, sondern Ausdruck des Charakters der Familie oder
des Einzelnen.

Ich war einmal bei entfernten Verwandten zu Gast. Der Hausherr zeigte
mir über hundert Jahre alte Porträts seiner Vorfahren. Er erzählte mir
vieles über deren Geschichte. Es fiel mir auf, daß sie alle verschwägert zu
sein schienen mit Berühmtheiten, im Stile von «und ihre Schwester heiratete

einen Großneffen von Goethe». Daß vieles von dem, was mir der
Bekannte erzählte, nicht stimmte, war aus gewissen zeitlichen und historischen

Widersprüchen ersichtlich. Es war aber nicht dies, was die Erzählung

peinlich machte.

Unangenehm berührte mich, daß alle diese Vorfahren sich offenbar
durch Verschwägerungen mit berühmten Leuten glorifizierten. Und ganz
plötzlich sah ich meinen Bekannten von einer ganz andern Seite: Er war
weder so originell, wie ich einst gedacht hatte, noch sonst irgendwie
hervorragend, sondern er hatte sich seine Lebensposition lediglich durch Heirat

mit einer reichen Frau und sonstigen guten Beziehungen geschaffen.
Dies hinderte ihn nicht daran, sich selber großartig und bedeutend
vorzukommen.

Das Fingertier

den Füßen liegt! Rascher Kräftezerfall
führt zu seinem Tod. Sind ihm die
Götter wohlgesinnt, wird er doch sein
Leben lang behext bleiben.

Unter den Maki-artigen nimmt das

Fingertier eine Sonderstellung ein.
Sein einziger naher Verwandter, das
Riesenfingertier, ist bereits ausgestorben.

Vom Aye-Aye leben nur noch
ein Dutzend Exemplare. Daran ist die
Zerstörung des Urwaldes durch den
Menschen schuld. Mehr als vier Fünftel

ist bereits abgeholzt. Eine bedeutende

Verschlechterung des Klimas
ist die Folge.

Um das Fingertier zu retten, wurde
1962 ein 140 Hektaren großes Reservat

gegründet. Unglücklicherweise
baute man später eine Straße mittendurch.

Seither konnten dort keine
Fingertiere mehr beobachtet werden.

- Um derartige Zwischenfälle
auszuschalten, hat der World Wildlife Fund
eine neue Aktion gestartet. Die 60
Hektaren große Urwaldinsel Nosy-
Mangabé in der Bucht von Antongil
an der Ostküste Madagaskars wird
unter Schutz gestellt und durch einen
Wildhüter bewacht. Mehrere Fingertiere

werden gefangen und auf der
Insel freigelassen.

Hoffen wir, daß es gelingt, diese
äußerst interessante Tierart der Nachwelt

zu erhalten!

Photo: Copyright F. Vollmar, WWF

Zürcherisch «Böögg»

Von Jost Kirchgraber

[7 fl odurch kann einer, der sich
L À A als Basler ausgibt, sogleich als
RHU Stadtzürcher entlarvt werden?
Ich würde raten: Erwähne beiläufig



Sctwdœr
Spiegel

38

Zürcherisch «Böögg»

das V/ort ,Böögg', und er wird mit
jeder Garantie unverzüglich den Sech-

seläutemarsch zu pfeifen beginnen. —
Jedenfalls wird er wissen, was es mit
dem ,Böögg' auf sich hat, daß dieser

alljährlich am dritten Montag im April
unter gewaltigem Volksauflauf den

Flammen geopfert wird, daß das

Verbrennen des Winters den symbolischen

Hintergrund bildet und vieles
mehr.

Was er vielleicht nicht erklären
kann, ist der Name ,Böögg'. Alt ist
das Wort und verbreitet über Zürichs
Grenzen hinaus, heißt es doch in einer
Basler Chronik des 15. Jahrhunderts:
«So ist ouch ein nüwe Gewonheit hie

ufferstanden, das man im Atvent
anfallt in Böken Wise ze gonde (in Böög-

gen Weise zu gehen) und erber
(ehrbare) Lüte zu überfallende in iren
Hüsern.»

Mummenschanz aller Art liegt darin,

wobei der Sinn bis ins Gespensti-

Zur Original-Lithographie
von Rolf Gfeller

«Lesendes Mädchen» nennt Rolf Gfeller

seine lithographische Tuschzeichnung,

von welcher der Schweizer

Spiegel jedem Abonnenten und Käufer

einen Original-Abzug verehrt. Wir
sehen die Lesende, wir sehen auch

einen Lesenden und eine Früchteschale
auf einem Tischchen. Wir blicken in
einen erfüllten Raum: den gegenständlichen

Rahmen des Bildes. Aber wir
sehen mehr: die leicht bewegte
schmiegsame Linie des Mädchenkörpers;

den Gegensatz dazu: das
Lastende des hockenden Mannes. Wir
sehen den mit schwarzer Tusche be-

ladenen Pinsel die leere weiße Fläche
beleben, beschwingt bezeichnen,
zögernd verharren, Schwärze vertiefen,
weiter eilen, um, mit Werkzeug und
Werkstoff, im Gegenständlichen,
durch Gegensätzliches, lebenden
Atem zum sichtbaren Bild heraus zu
heben. Gubert Griot

Sind wir alle Lügner?

Aufschlußreich und heilsam

In der Psychotherapie spielen die Lebens- und Familiengeschichten eine

große Rolle. Ein großer Teil der Arbeit des Psychotherapeuten besteht
darin, das Leben des Analysanden noch einmal abrollen zu lassen und
aufzuspüren, wie sich gewisse Fehlhaltungen entwickelt hatten, wann das

Verhältnis zum Weiblichen und Männlichen, zum Väterlichen und
Mütterlichen, zur Realität, zu Gott und der Welt, gestört wurde. Gewisse
Fehleinstellungen können zu ihrem Ursprung zurückverfolgt und so geändert
werden.

Oft hört man auch noch heute die Ansicht, man könne die meisten
neurotischen Konflikte auf ganz bestimmte Ereignisse zurückführen, welche,

da sie nicht verarbeitet werden konnten, verdrängt wurden.
Wir wissen heute, daß die Entstehungsgeschichte einer Neurose, einer

Fehlhaltung gegenüber dem Leben, sich meistens über Jahre erstreckt. Es

ist aber wirklich so, daß nach einer erfolgreich abgeschlossenen Analyse
die Lebens- und Familiengeschichte oft ziemlich klar ausgearbeitet wurde
und das Wesen und die Schwierigkeiten des Analysanden zu erklären
scheinen. Alles geht wunderbar auf: die böse Mutter, der schwache Vater,
die Ablehnung des Weiblichen, die Unfähigkeit, sich als Mann zu fühlen
usw. - bis man dann durch irgendeinen Zufall herausfindet, daß sich in
Wirklichkeit alles ganz anders abgespielt hat. Die böse Mutter war offenbar

gar nicht bös, der schwache Vater nicht schwach, und alle die
plausiblen Erklärungen für die Entstehungsgeschichte der Neurose des Patienten

fallen nachträglich zum Teil in sich zusammen.
Ich frage mich, ob nicht wir Analytiker teilweise den Analysanden zu

einer sinnvollen Mythologie ihres Lebens verhelfen. Viele Menschen kommen

zum Psychotherapeuten, da ihnen das Erlebnis des Sinnes verloren
gegangen ist. Sie haben vieles gelitten und leiden viel; alles erscheint
chaotisch und sinnlos. Mit Hilfe des Analytikers schaffen sie ihr Leben
und ihre Geschichte neu und machen ein Kunstwerk daraus, so wie ein
Maler eine öde, reizlose Straße durch leichte Änderungen, durch etwas
Weglassen und etwas Dazutun so darstellen kann, daß sie auf dem Bild
interessant und sinnvoll erscheint.

In vielem hat die Arbeit des Analytikers mit der eines Künstlers etwas

zu tun; aus einem leidvollen, scheinbar sinnlosen Leben wird ein Kunstwerk,

durch das Ewiges sichtbar wird. Die scheinbar sinnlose, chaotische

Lebensgeschichte wird zum großartigen Schauspiel; die neugeschaffene

mythologische Lebens- und Familiengeschichte ist zu einem großen Teil
nicht «faktisch wahr», wohl aber im tiefsten Sinne - zumindest wie sich

dieser für den Analysanden gemäß dessen Charakter ergeben muß. Ein

Porträtmaler erfaßt das Wesen des Porträtierten oft auch nicht durch

photographische Genauigkeit, sondern durch schöpferische Gestaltung.

Mythologie und Wahrheit

Lügen hat selbstverständlich nichts zu tun mit Mythologisieren, sondern



heißt bewußt aus irgendeinem Grunde die Wahrheit entstellen und ist
deshalb als Verrat am Wahren zu verstehen. Mythologie und Sage hingegen
versuchen, Wahrheiten auszudrücken, dem «Sein» in seinem tiefsten Sinne
näher zu kommen, zum Teil durch Ergänzung oder Entstellung des rein
objektiven Geschehens.

Was die Psychologie als Verdrängung bezeichnet, hat mit Mythologisieren

auch nur sehr wenig zu tun. Verdrängung ist der Ausdruck einer
Unfähigkeit, der Wahrheit über sich und die Welt - vielleicht ist sie oft zu
gräßlich - ins Gesicht zu sehen. Dies geschieht unbewußt. Der Mythologisierende

weicht der Wahrheit nicht aus, sondern versucht sie zu ergründen.

Übertreibung verhält sich zur Mythologisierung der Lebens- und
Familiengeschichte wie Sarkasmus zum Witz; sie ist deren niedrigste und
primitivste Form.

Mythologie und objektives Erzählen sind sich nicht unbedingt feind;
beide sind Versuche, die Wahrheit auszudrücken, und haben ihre Berechtigung

und ihre Begrenzung, dürfen nicht allzusehr miteinander verwechselt
und müssen an dem ihnen gemäßen Platz verwendet und verstanden
werden.

Erhält man von einer Mutter, welche drei Kinder großgezogen hat, auf
die Frage: «Hatten Sie eine Hilfe für den Haushalt?» die Antwort: «Nein,
ich habe immer alles allein gemacht!», obwohl ihr in Wirklichkeit eine

gute Putzfrau zur Seite stand, so wäre vielleicht eine faktisch objektive
Antwort für den Zuhörer interessanter gewesen. Er soll sich aber über die
gehörte Darstellung doch nicht allzusehr aufregen, sondern sie als den

Anfang einer Mythologisierung verstehen. Diese Frau beginnt, ihr Leben
als dasjenige einer unabhängigen mütterlichen Heldin zu mythologisieren.
Diese Art Mythologie ist zwar oft nicht besonders sympathisch, aber für
das Verständnis der Betreffenden sehr aufschlußreich.

Jedermann schafft sich solche Mythologien. Wir sind deshalb keineswegs

alle Lügner. Jeder Erzähler sollte sich freilich ein wenig bewußt
sein, ob er faktisch objektive Wahrheiten oder Mythologien erzählt. Weiß
man, daß man mythologisiert, so darf man das mit gutem Gewissen tun,
solange man nicht den Anspruch erhebt, objektiv faktisches Geschehen zu
schildern.

Es gibt mehr Dinge zwischen Himmel und Erde, als sich eure
Schulweisheit vorstellen kann. Genau so gibt es auch mehr Möglichkeiten, die
eigene und die Familiengeschichte darzustellen, als dies der Wahrheitsfanatiker

wahrhaben will. Mythologische Dichtung ist objektiver
Berichterstattung oft ebenbürtig.

Zürcherisch «Böögg»

sehe, Schreckhafte und sogar ins
Mißgestaltete, Hässliche gehen kann:
«Lueg, dä Böögg», sagt das Kind, auf
eine Vogelscheuche weisend, worauf
sich der Vater zur Mutter wendet und
stolz konstatiert: «Öises Chind isch

nu eso en chliina Böögg und weiß
doch scho alls.»

Nun kennen aber vor allem die
Ostschweizer das Wort in ganz anderem
Zusammenhang. Dort weiß jedes Kind,
daß es nicht mit den Fingern in der
Nase nach ,Bööggen' stochern darf.

Wenn aber eins behauptet, den

,Böögg' könne man ja nicht essen, so

spricht es, sofern es das Kerngehäuse
eines Apfels meint, mit Sicherheit keinen

östlichen Schweizerdialekt.
Woher nun dieses Kunterbunt der

Bedeutungen?
Kommt das Wort nur im Schweizerdeutschen

vor? Die Wörterbücher
sagen: ,Bogy-man' bedeutet auf englisch
soviel wie .Gespenst', .Böölimann'; im
Mittelenglischen hieß es (bugge) .Na¬

senschleimklumpen'. Die Norweger
bezeichnen damit mundartlich (pauk)
einen kleinen Menschen, die Niederländer

brauchen es (bot) zur Benennung

einer Blütenknospe. Das
schweizerische Bedeutungsfeld spiegelt sich
also im Gesamtgermanischen. Doch
wo finden wir den gemeinsamen
Aussagekern, worin diese Vielfalt wurzelt?

Die Antwort bietet ein Rückgriff
auf das indogermanische ,bheg-': es

umschreibt Sinngehalte des Schwellenden,

des Gewölbten, des Geschwulstartigen,

des Verkrümmten. Übrigens
hängen damit all die Wörter Bauch,
Backe, Buckel, Bug usw. zusammen.

Die Knospe ist durch Aufschwellen
gekennzeichnet: beim Apfel bleibt sie
als abgedorrter Rest erhalten.
Nasenschleim sammelt sich an, verdickt
sich, quillt zu einem Pfropfen auf. Und
ein verbogener Mensch kann — sei
es auch der von Alter gebeugte Winter

— verspottet werden, indem man
ihn nachahmt und sich verlarvt.

,Böögg': dieses lustige Wort liegt
allen drei Fällen zugrunde; ,Böögg',
das dem Zürcher eine Welt bedeutet
und dem Appenzeller nur eine Nase
voll Schmutz,


	Sind wir alle Lügner? : Vom Sinn persönlicher Mythenbildung

