
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 41 (1965-1966)

Heft: 1

Artikel: Wünsche an unsere katholischen Mitchristen

Autor: Hess, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1079388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1079388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L Qn unsert*
fctiei'nAtn.
MilztrisKn.

Von Pfarrer Gustav Hess, Locarno

Wir brachten in der September-IS!Ummer den Artikel
von Pfarrer Hans Hitz «Wünsche an unsere
protestantischen Mitchristen». Hier folgt nun das Gegenstück

von protestantischer Seite.
Die Manuskripte wurden abgeschlossen, ohne daß

sie gegenseitig ausgetauscht worden sind. Die Autoren

sollten ganz unbeeinflußt schreiben.
Äußerungen, vor allem eigene Erfahrungen und

Ergänzungen zu den beiden Artikeln, sind erwünscht,
sollten jedoch im Umfang 300 Worte nicht
überschreiten. Die besten werden wir anonym ganz oder
auszugsweise publizieren. Sie müssen bis zum 15.
Oktober bei der Redaktion eintreffen. B. H.

Unser Englischlehrer am Zürcher Gymnasium gab
mir, abgesehen von den Englischkenntnissen - von
denen ohne seine Schuld ziemlich viel verloren
gegangen ist - menschlich etwas mit, das mich als wert¬

volle Lehre immer noch begleitet: Als wir an ein
neues Lehrbuch herantraten, sagte er uns: «Meine
Herren! Wenn Sie ein Buch lesen, unterlassen Sie es

auf keinen Fall, vor der Lektüre das Vorwort zur
Kenntnis zu nehmen. Wenn Sie das Vorwort
überschlagen, sind Sie nicht imstande, Verfasser und
Werk gerecht zu beurteilen. Denn nur, wenn Sie das

Ziel, das sich der Autor gestellt hat, in seiner Weite
oder Begrenzung kennen, können Sie beurteilen, ob

er dort angelangt ist.»
Ich möchte im Sinne des Rates meines Englischlehrers

meine Leser bitten, das, was ich hier zu sagen
habe, in seiner Gesamtheit zu sehen. Es wäre nicht
richtig, wenn sie einzelnes aus dem Zusammenhang
rissen und die absichtlich gewählte Einheit von
erfüllten Wünschen und unerledigten Anliegen brechen
würden.

*



Schweizer Spiegel
34

Im Kanton Uri lebte vor etwa zwanzig Jahren ein
schlichter Mann, der wie kaum ein «Auswärtiger»
unter dem Föhndruck litt. Sobald der Föhn einbrach,
hatte der Mann keine Ruhe mehr. Während wir
andern noch kaum ahnten, daß der Föhn wieder zu
regieren anfangen wollte, trieb «es» diesen Mitbürger
mit unwiderstehlicher Gewalt, von seinem Wohnort
gut drei Stunden talaus zu eilen. Nachher kehrte der
Gequälte wieder in sein Dorf zurück. Im Volksmund
hieß er «s Fehnmannli».

So geht es mit der Föhnempfindlichkeit. Der eine
leidet unter dem Föhn, längst bevor die Schneefahnen

auf den Bergen sich zeigen und einen halben
Tag ehe der Wind heiß ins Tal hinunterbraust. Der
Hausgenosse dieses Föhnempfindlichen merkt noch
lange nichts vom kommenden Sturm. Und es ist ihm
dabei wohler als dem Wetterfühligen. Aber töricht
wäre es, wenn der Unempfindliche behaupten würde,
der andere phantasiere. Der Wetterfühlige hat doch
recht: Der Föhn ist im Anzug, auch wenn der
Unempfindliche nichts spürt.

Im Zusammenleben der verschiedenen Glaubensarten

gibt es manches, das klar als Einheit oder
Unterscheidung, als Freundschaft oder Ablehnung ins

Licht tritt. Es gibt auch anderes, das der «Wetterfühlige»

deutlich erkennt und das ihn «talaus treibt»
wie das Föhnmannli. Es wäre ungerecht, wenn der,
welcher auf solche «atmosphärischen Einflüsse»
nicht empfindlich ist, behaupten würde, es gäbe
solche nicht, und darunter zu leiden sei nur ein
Produkt einer irregeleiteten Phantasie.

Ich möchte mit diesem Artikel nicht den Eindruck
erwecken, als ob es nur unerledigte Wünsche an
unsere katholischen Mitchristen gäbe. Es gibt auch
erfüllte Wünsche. Was ich hier zu sagen habe, wird
nur richtig verstanden, wenn es in der Einheit von
erfüllten Wünschen und unerledigten Anliegen
gesehen wird. Begreiflicherweise kommen an dieser
Stelle die nicht gelösten Dinge und die unbeantworteten

Fragen stärker zum Ausdruck.

Von erfüllten Wünschen

In der Schweiz gehört zu einer schicklichen Beerdigung

das Kirchengeläute, mindestens dann, wenn es

von den Angehörigen des Verstorbenen verlangt wird.
Es gehört zu den erfüllten Wünschen der Protestanten

in mehrheitlich katholischen Gegenden unseres
Landes, daß heutzutage hierin keine Schwierigkeiten

mehr auftreten. In Gemeinden, wo wir Reformierte
keine Glocken haben, läßt der katholische Pfarrer
oder der katholische Kirchenrat ohne weiteres auch

zur Beerdigung eines Protestanten oder eines in
protestantisch getrauter Ehe lebenden Katholiken läuten.

Es war nicht immer so. Vor etwa zwanzig Jahren
mußten wir in einem Fall im Kanton Uri darum
kämpfen, daß in einem bestimmten Fall einem

Glaubensgenossen von der betreffenden katholischen
Kirche zur Beerdigung geläutet wurde. Und in meiner

Tätigkeit im Kanton Tessin wurde in einem
andern Fall vor etwa zehn Jahren das Geläute trotz
Ersuchen der Familie der Verstorbenen einfach nicht
gewährt. Nun - es gehört zu den erfüllten Wünschen

von uns Evangelischen, daß auch Fälle aus der Zeit
vor zehn oder zwanzig Jahren einer erledigten
Vergangenheit angehören und uns heute nicht mehr zu

behelligen brauchen.
Zu meinen schönsten Erinnerungen gehören

Veranstaltungen auf den Baustellen oder in den Kantinen

von Bauunternehmungen, die am Stollen- oder
Staumauerbau für Kraftwerke im Kanton Uri oder
im Kanton Tessin tätig waren, oder die seinerzeit
die Sustenstraße bauten.

Als ich im Kanton Uri wirkte, war die Situation
für die Durchführung von konfessionell gemischten
Feiern noch nicht reif, so daß bei vorweihnachtlichen
Veranstaltungen auf zwei Baustellen im Reusstal nur
der reformierte Pfarrer anwesend war, obschon die

Bauunternehmung auch den katholischen Pfarrer
eingeladen hatte.

Der Wandel zu einer neueren Haltung vollzog sich
für mich 19S0 - ein schönes Beispiel einer ökumenischen

Haltung, längst bevor diese allgemein gepflegt
und umsungen wurde: Zum ersten Mal konnte ich
1950 auf einer Baustelle der Maggiakraftwerke
zusammen mit den zuständigen katholischen Pfarrern
auf zwei Baustellen für die Belegschaft eines
Kraftwerkbaus eine Weihnachtsfeier durchführen. An
insgesamt acht verschiedenen Orten führten wir dann
acht Jahre lang solche Feiern durch. Die
gottesdienstlichen Feiern überließen wir, wie es sich
gehört, den Konfessionen. Aber etwa zehn Tage vor
Weihnachten erschien in der Kantine der katholische
Ortspfarrer mit seiner Schuljugend; ich ließ mich
von unserm Kirchenchor, vom hiesigen Männerchor
oder von der Jungen Kirche begleiten. Der Parroco
sprach ein paar Worte italienisch und französisch,



Schweizer Spiegel
35

darauf ich deutsch und italienisch. Es wurden in
zwei oder drei Landessprachen Lieder gesungen und
Gedichte aufgesagt. Gelegentlich wurden auch ein
bis zwei Laienspiele dargeboten. Ich denke immer
noch gerne an diese gemeinsamen Feiern zurück.

Man spürt auch schon einige auflockernde
Wirkungen, die von der ersten und zweiten Session des

Konzils der römisch-katholischen Kirche ausgehen
und die bis in den Alltag der Kirchgemeinden
hinausgreifen: Die Campinggottesdienste in den Gebieten

rings um den Langensee und die Gottesdienste in
den Kirchen für die Campinggäste werden seit einigen

Jahren in unserer Gegend durch einen gemeinsamen

Handzettel der örtlichen katholischen und
reformierten Kirchgemeinden angezeigt. Noch schwerer

wiegt, daß seit der ersten Session des Konzils in
einzelnen Fällen, wo gleichzeitig ein katholischer und
ein evangelischer Christ heimgerufen worden ist, am
Grabe, nach getrennten Bestattungsgottesdiensten in
der evangelischen und in der katholischen Kirche,
ein gemeinsamer Leichenzug zum Friedhof stattfindet

und an den Gräbern beide Geistliche ein Gebet
sprechen. Man freut sich als evangelischer Christ an
den vielen früheren und an den neu möglich gewordenen

Gemeinsamkeiten.
Aber diese erfreulichen Dinge erlauben nun

allerdings nicht, das Thema, das mir aufgegeben ist, als
überholt erscheinen zu lassen.

und nicht erledigten

Wir wollen gerade am Anfang eines der heißesten
Eisen anfassen: die Mischehe. Die evangelische
Kirche wie die römisch-katholische raten vom
Eingehen von Mischehen ab. Wie richtig dieser Rat ist,
zeigen die Erfahrungen. Häufig trifft der evangelische

Pfarrer auf Gemeindegenossen, die in einer
katholisch getrauten Mischehe leben und die ihm
ungesucht und ungefragt von sich aus sagen: «Ich
würde es nicht wieder tun, wenn ich noch einmal
anfangen könnte». Ob und wieweit der katholische
Geistliche von Katholiken, die in einer evangelisch
getrauten Mischehe leben, Ähnliches hört, kann ich
natürlich nicht beurteilen, weil solche Dinge mir
sicher nicht mitgeteilt würden.

Nicht selten vernehme ich auch, daß mir Ehepartner

verschiedener Konfessionen sagen, es gebe
zwischen ihnen wegen des Glaubens keine Schwierigkeiten.

Jeder lasse den andern in dieser Hinsicht seinen

\/s04*>

Der alte Landarzt des Dörfchens W. im bernischen
Gürbetal steht hoch in den Achtzigerjähren. Noch
immer jährt er seinen eigenen Wagen, ein Modell
aus den Anfängen des Automobilismus, das dem

Luzerner Verkehrshaus Ehre machen würde. Er fährt
langsam und vorsichtig, und als er eines Tages
dennoch einen Zusammenstoß verursacht, gibt es nur
Blechschaden. Immerhin erscheint der Polizist,
untersucht den Fall und frägt den alten Herrn, warum
er denn dem anderen den Rechtsvortritt nicht gelassen

habe.

«Rechtsvortritt?», erwiderte der alte Doktor in
fragendem Ton, «was heißt Rechtsvortritt, ich habe

immer geglaubt: Asphalt geht vor!» F. M. in O.

PS. Wir lachen - doch am Hauptstraßenvortritt
zeigt sich, wie modern im Prinzip der Landarzt wieder

war. Red.



Schweizer Spiegel

36

Weg gehen. In manchen Fällen kann ich solche
Worte zum Nennwert annehmen. In andern Fällen
will man sich damit rechtfertigen für eine nun
einmal gefallene Entscheidung, die nicht rückgängig
gemacht werden kann, aber im Innersten ist es einem
doch nicht recht wohl dabei.

Auf alle Fälle gibt die allgemeine Erfahrung den
beiden Kirchen recht, wenn diese vom Eingehen von
Mischehen abraten.

Zwar meint ein im übrigen geschätzter evangelischer

Eheberater, einem lebendig evangelischen Christen

sei in der Ehe mit einem Katholiken sicher die
katholische Trauung und Kindererziehung zuzumuten.

Damit wird aber die Bedeutungsschwere dieses

Schrittes für den evangelischen Teil und für seine

Anhänglichkeit an das Evangelium, wie es ihm die
eigene Kirche dargeboten hat und darbietet und wie
er es in der andern Kirche nicht so findet, sehr
entwertet. Es sieht dann fast so aus, als sei es einem

evangelischen Christen leicht und fast
selbstverständlich, seine Kinder in einem andern Glauben
erziehen zu lassen.

In der gleichen Richtung geht es, wenn man etwa
argumentieren hört: Der Protestant könne sich
unbedenklich zu einer katholisch getrauten Ehe bereit
finden und seine Kinder in der andern Kirche
erziehen lassen. Es erwüchsen ihm ja daraus keine
Nachteile. Der Katholik bleibe aber nur dann in
seinen kirchlichen Rechten, wenn er sich in seiner
Kirche trauen lasse.

Was sagt die Spitze dazu?

Solche Behauptungen mögen solange ein gewisses
Gewicht haben, als man sich ausschließlich im rein
kirchenrechtlichen Bereich bewegt. Sie übersehen aber,
daß es bei diesen Fragen für beide Teile, für den

evangelischen ebenso sehr wie für den Katholiken,
um Fragen geht, die viel tiefer greifen als solche nur
kirchenrechtlicher Natur.

Man überlege sich: Kann es einem evangelischen
Ehepartner gleichgültig sein, wenn seine Kinder zu
einem Glauben und zu einer Kirche hin erzogen werden,

die seiner Auffassung, die zutiefst in ihm
verankert ist und an der sein Herz hängt, fern, ja fremd
ist? Wir sehen mit Freuden, daß im heutigen
Katholizismus eine starke Tendenz hin zur Heiligen Schrift
und zu den von ihr vorgezeichneten Lösungen
lehrmäßiger und lebensmäßiger Art besteht. Aber was

dann wirklich entscheidet, ist nicht die noch so bibeltreue

Haltung des einzelnen Katholiken. Es entscheidet,

was die römisch-katholische Kirche in ihrer
Spitze, im Papst und im Konzil, sagt. Wenn dort
etwas entschieden ist, kann der einzelne Katholik, Laie
oder Priester, noch so sehr eine andere, eben unter
Umständen aufgeschlossenere Auffassung haben: sie

ist ohne Belang.
So sind wir für viele Zeichen einer uns Evangelischen

gegenüber aufgeschlosseneren Haltung der
katholischen Laien und Priester sehr dankbar; aber der

evangelische Ehepartner muß doch immer damit
rechnen, daß seine Kinder, falls sie katholisch
unterwiesen werden, inbezug auf Maria und die Heiligen,
inbezug auf die Auffassung, die katholische Kirche
sei die einzige, die das volle Heil gewähren könne,
und damit würde uns Evangelischen das volle Heil
fehlen, Dinge lernen, die ihm selber fremd sind, ja
weh tun. Daß solches auf sich zu nehmen, für einen

evangelischen Christen ein großes Opfer bedeutet,
das zu verstehen, möchten wir unsere katholischen
Mitchristen bitten.

Der Stärkere im Glauben

Darum kommen wir zur Frage: Darf ein solches Opfer

einem evangelischen Christen zugemutet werden?
Die obigen Ausführungen haben gezeigt, daß diese

Frage nicht so leichthin mit einem Ja zu beantworten
ist, wie manche Katholiken und sogar manche
Protestanten meinen.

Freilich mag es einem lauen Protestanten nicht
viel ausmachen, sich dem Ehepartner zuliebe zur
katholischen Trauung und Kindererziehung zu
verpflichten und den von ihm geforderten Revers zu
unterschreiben. Spätere Lebenserfahrungen können
aber auch einem solchen Menschen die Bedeutung
seines Glaubens und seiner evangelischen Kirche in
einem andern Licht erscheinen lassen. Von da aus
kann ihm ein früher ohne viel Umstände gegebenes

Versprechen zu einer Last werden. Es sind gerade
solche Glaubensgenossen, die später dem evangelischen

Pfarrer erklären: «Ich würde es nicht wieder
tun.» Einem lauen Katholiken mag es ähnlich
ergehen.

Schwieriger wird die Sache schon von Anfang an,
wenn ein in seinem Glauben eifriger Christ ein laues

Mitglied einer anderen Kirche heiratet. Dann dürfte
sich die Lösung empfehlen, die Hans Martin Stiik-



Schweizer Spiegel

39

kelberger schon vor langer Zeit vorgeschlagen hat:
«Kinder sollen im Glauben desjenigen Elternteils
aufwachsen dürfen, der stärker an seiner Kirche
hängt, selbst wenn sich dieser Grundsatz einmal
zuungunsten der evangelischen Kirche auswirkt.» Unter

keinen Umständen aber sollte der religiös
lebendigere Teil auf eine Trauung in seiner Kirche und
auf die Erziehung der Kinder in seinem Glauben
verzichten, wenn der andere Partner nicht selber ein
tief gläubiger Anhänger seines Glaubens ist.

Diese Bedingungen sind nun aber oft nicht
erfüllt. Zum Beispiel erwartet ein katholischer
Innerschweizer oder Tessiner, daß seine protestantische
Braut sich zur katholischen Trauung und
Kindererziehung bereit findet. Das Mädchen empfindet das
als großes Opfer. Es wäre schließlich bereit, das Opfer

zu bringen, wenn dieses dem echten Glauben und
der treuen Kirchlichkeit des Gatten dargebracht
würde. Aber wie oft geht es dem Manne gar nicht
um seinen Glauben! Er ist gar nicht so eifrig darin.
Er geht auch selten zur Kirche. Er verlangt das Opfer

von seiner Braut aber doch, einzig aus
Prestigegründen, weil er sich der Auffassung der Nonna
und seiner ganzen Familie nicht widersetzen mag.
Die Rücksicht auf die Familie ist ihm wichtiger als
die Rücksicht auf die innerste Einstellung des

Mädchens, das er liebt. Da hat dann dieses Opfer
einfach seinen Sinn verloren. Es wird nicht einer gleich
tief oder noch tiefer veranlagten Glaubenseinstellung
gebracht, sondern nur einem Prestige, das an der
Oberfläche liegt. Das Opfer ist dann an Wert weit
größer als das, wofür es gegeben wird.

Besonders schwer ist es für die evangelische
Braut, wenn sie erkennt, daß der katholische Gatte
überhaupt nicht zur Kirche geht und nicht einmal
über Ostern seine kirchliche Pflicht erfüllt. Es
kommt auch vor, daß ein solcher Bräutigam seiner
Braut die evangelische Trauung und Kindererziehung

zugesagt hat. Hinterher aber, besonders wenn
das Paar in die Nähe der Familie des Mannes zieht,
läßt der Gatte manchmal der Frau keine Ruhe, bis
sie sich doch zur katholischen Trauung bereit findet

und allenfalls schon vorhandene Kinder umtaufen

läßt.
Daß eine allfällig gleiche Haltung eines evangelischen

Bräutigams gegenüber seiner katholischen
Braut ebenso abzulehnen wäre, versteht sich am
Rande. Unangenehm fällt uns Protestanten oft auch
die Begründung auf, die für die katholische Kinder¬

erziehung manchmal angebracht wird: Falls die
Mutter katholisch ist, sollen, heißt es, die Kinder
katholisch erzogen werden, weil es in erster Linie
Sache der Mutter ist, die Kinder zu erziehen. Man
würde diesem Argument unter Umständen ein
gewisses Gewicht beizumessen bereit sein, wenn dann
nicht am gleichen Ort und unter gleichen Umständen

es auf einmal, wenn der Gatte katholisch und
die Mutter evangelisch ist, heißen würde: Weil das

Kind den Namen des Vaters trägt, muß es katholisch

getauft werden.

Ein gewichtiger Grund

Nicht der einzige Grund dieser Schwierigkeiten, aber
ein gewichtiger Grund liegt in den Bestimmungen
des katholischen Kirchenrechtes, des Codex iuris
canonici, der seit 1918 gilt: Der in einer evangelisch
oder zivil getrauten Mischehe lebende Katholik wird
zwar weiter den kirchlichen Pflichten unterworfen.
Er muß zum Beispiel Kirchensteuer zahlen. Aber er
ist zum Teil von zentralen religiösen Rechten
ausgeschlossen. Selbst eine katholisch getraute Ehe mit
einem Protestanten wird von der katholischen
Kirche in der Bewertung einer Ehe zwischen Katholiken

hintangestellt. Man läßt auch letztlich dem

evangelischen Ehepartner doch nicht die Freiheit,
ungehindert in seinem Glauben zu leben. Sagt doch
der Canon 1062 des Codex iuris canonici: «Der
katholische Ehegatte ist verpflichtet, für den
Konfessionswechsel des nichtkatholischen Gatten in kluger
Weise zu sorgen.»

Dagegen wird von der evangelischen Kirche eine

evangelisch getraute Mischehe ganz einer Ehe unter
Protestanten gleichgestellt. Auch ein in katholisch
getrauter Mischehe lebender Protestant verliert keines

seiner kirchlichen Rechte.
Es ist der allgemeine Wunsch von uns Evangelischen

an unsere katholischen Mitchristen, daß die
römisch-katholische Kirche sich zu einer Stellungnahme

betreffend Mischehe bereit finde, wie sie

unsere evangelische Kirche schon lange einnimmt.
Insbesondere wünschen wir, daß auch ein in evangelisch
getrauter Mischehe lebender Katholik seine vollen
kirchlichen Rechte behalten kann. Damit wird von
ihm von seinem evangelischen Ehepartner ein schwerer

Gewissensdruck weggenommen und beiden die
Treue zu ihrer Kirche erleichtert. Daran, ob die
römisch-katholische Kirche in der Mischehenfrage in



Schweizer Spiegel
40

Rechtssetzung und Praxis zu einer offeneren
Haltung kommt, wird sich erkennen lassen, wie weit es

ihr mit der Annäherung an die «getrennten Brüder»
ernst ist oder nicht. Übrigens ist vorn Katholizismus
selber aus auch eine andere als die gegenwärtig
rechtlich fixierte Haltung denkbar. Die jetzt
geltende strenge Praxis gilt erst seit dem Bestehen des

Codex iuris canonici, das heißt eben seit 1918. Der
Katholizismus würde sich also nichts vergeben, wenn
er auf seine eigene mildere Haltung vor 1918
zurückkäme.

Von der Heirat zu den Kindern

Leider gibt es immer noch private katholische
Erziehungsinstitute, die ihren protestantischen Schülern

entweder regelmäßig oder doch an einigen
besonders herausgehobenen Gelegenheiten im Schuljahr

den Besuch der Messe zur Pflicht machen. So

bringen sie auch evangelische Eltern in Bedrängnis,
weil diesen oft in solchen Gegenden kein Ausweichen
auf eine andere Schule möglich ist. Es gibt auch
noch einzelne Vormundschaftsbehörden in katholischen

Gegenden unseres Landes, denen der heutzutage

allgemein befolgte Grundsatz noch unbekannt
ist, daß nämlich bei der Placierung eines Waisenkindes

oder bei Adoptionen auch darauf geachtet wird,
daß zu einem guten Pflegeplatz auch dies gehört,
daß der Pflegling oder das Adoptivkind das Recht

hat, in seinem Glauben erzogen zu werden und also
ein protestantisches Kind nur in eine protestantische

Familie gegeben werden soll.
Es ist begreiflich, daß wir Evangelische in solchen

Belangen mehr Toleranz wünschen. Es ist doch heute
erfreulicherweise so, daß in der Innerschweiz wie im
Kanton Tessin an Veranstaltungen von Turnern und
Pfadfindern usw. bei Durchführung einer Feldmesse
auch ein evangelischer Gottesdienst gefeiert wird.
Sollte dieses schöne Beispiel nicht auch den oben

erwähnten Instituten oder Behörden etwas zu sagen

vermögen?

und weiter im Leben

In X. war ein im Dorfe fest verwurzelter Katholik
gestorben. Er lebte in einer evangelisch getrauten
Ehe. Das Paar hatte keine Kinder. Der katholische
Pfarrer ließ wie gewohnt auch für diesen Katholiken
das Totenzeichen läuten und bezeugte damit die

Verbundenheit mit dem Dorfgenossen. Die evangelische

Gattin sah es als selbstverständlich an, den

Parroco um das kirchliche Begräbnis zu bitten, da
ihr Gatte sich unserer Kirche nicht angeschlossen
hatte. Der Pfarrer wäre meines Erachtens gerne dazu

bereit gewesen, er mußte aber nach dem kirchlichen

Gesetzbuch die bischöfliche Kurie um Erlaubnis

bitten. Die Bewilligung wurde nach einem Canon
des kirchlichen Gesetzbuches verweigert. Die
Familie bat dann mich um den letzten Dienst am
Verstorbenen, und es war mir selbstverständlich, dies

zu tun.
In einem andern so gelagerten Fall in der gleichen

Gegend bat die Witwe um die katholische Beerdigung.

Es kam soweit, daß die Abdankungsfeier vom
Parroco geleitet wurde. Immerhin bedurfte es ganz
besonderer Anstrengungen eines andern katholischen
Geistlichen, bis die endgültige Bewilligung der
bischöflichen Kurie eintraf, die von den Angehörigen
als selbstverständlich erwartet wurde, dann verweigert

worden war und erst zuletzt schließlich doch

eintraf. Aber erst zwei Stunden vor der Beerdigung
erfuhr die Trauerfamilie, daß die katholische Kirche
die Mitwirkung des Parroco an der Trauerfeier
bewillige.

Daß wir wünschen, daß auch in solchen Fällen
eine weitherzigere Praxis Platz greife, dürfte sich
verstehen.

Fragen rund um das Konzil

Mein Thema lautet: «Wünsche an unsere katholischen

Mitchristen». Es kann sich nicht nur darum
handeln, daß einzelne Mitchristen auf unsere
Wünsche eingehen. Besonders bei einer so straff
geleiteten Kirche, wie es die römisch-katholische ist,
greifen Wünsche an die einzelnen Mitchristen in
größere Zusammenhänge ein, und kirchliche Haltungen
beeinflussen auch den Einzelnen in seiner Haltung
uns gegenüber. So sind denn unsere Wünsche und

Fragen auch gleichzeitig solche an die katholische
Kirche als Ganzes. Das Gespräch über offene Fragen
ist durch das Konzil der römisch-katholischen Kirche
weithin geweckt worden. Manche Fragen unsererseits
fanden Antwort. Wir nehmen gerne von führenden
Katholiken gesprochene und gedruckte Worte der
Freundlichkeit gegenüber uns «getrennten Brüdern»
entgegen und wissen deren Aufrichtigkeit zu schätzen.

Wir wünschen aber, daß unsere katholischen



Schweizer Spiegel
41

Mitchristen verstehen, daß wir noch Fragen haben,
die bisher keine Antwort gefunden haben. Solche zu
erwähnen, gehört auch zu meiner jetzigen Aufgabe.

Neben schönen Bemühungen, Trennmauern
zwischen den Konfessionen niedriger zu machen oder
doch sicher nicht höher zu bauen, sehen wir auch
Erscheinungen, die uns an diesem guten Willen wieder
zweifeln lassen. Denn manches läuft den einigenden
Bestrebungen so deutlich zuwider, daß wir keine
einheitliche Linie finden und uns fragen müssen: Was

gilt nun eigentlich?
Daß Papst Johannes XXIII. und Papst Paul VI.

die bessere Atmosphäre zwischen den Kirchen ein
echtes Anliegen ist, glauben wir ihnen. Daß ihre
Gebete für den Segen des Konzils aus tiefstem Herzen
kommen, ebenfalls. Aber wir müssen fragen:

Warum hat Johannes XXIII. dann vor der Eröffnung

des Konzils eine Wallfahrt zu einem
Marienheiligtum gemacht? Warum hat er Maria und Joseph
als Fürbitter für den Segen des Konzils in Anspruch
genommen und damit eine ihm sicher bewußte
Distanz zwischen sein Gebet und das der evangelischen
Kirchen gelegt? Hätte er sich als katholischer Christ
etwas vergeben, wenn er statt dessen unmittelbar und
einzig den dreieinigen Gott um den Segen für das

Konzil gebeten hätte? Hätte er damit nicht viel
getan für die Einheit der Christenheit?

Am 17. März 1963 hat Johannes XXIII. die erste
Amerikanerin selig gesprochen, Elisabeth Seton

(1774-1831), eine Anglikanerin, die nach dem Tode
ihres Gatten zur katholischen Kirche übertrat. Sie

gründete in Baltimore eine katholische Schule und in
Verbindung damit die Kongregation der «Caritas-
Schwestern vom hl. Josef». Warum mußte der Papst
nach der schönen Aufhellung der Atmosphäre
zwischen den christlichen Kirchen nun diesen Wind
wehen lassen, von dem er wußte, daß er das Klima
zwischen seiner Kirche und den andern Kirchen wieder
kälter werden lassen müßte? Wie können wir die

Bewegung der den getrennten Brüdern entgegengestreckten

Hand als aufrichtig gemeint ansehen, wenn
dann ausgerechnet eine Konvertitin selig gesprochen
wird? Wird damit nicht ein ganz anderes Programm
auf die Fahne geschrieben und den Katholiken eine
andere Devise zur Pflicht gemacht als die der
Brüderlichkeit und der Anerkennung der Getrennten als
Christen im Vollsinn des Wortes?

Warum hat in der letzten Session des Konzils auf
unerwartete Weise die schöne Formulierung des

VON HEINRICH WIESNER

Die Zeit weiss deinen Namen. Sie vergisst ihn auch.

Der Würdevolle trägt seinen Kopf als Skulptur.

Gipfel erniedrigen die Ebene.

Pharisäer und Kriegsgelehrte. Haben nur den Buchstaben im Auge.

Schneefall. Die Verwandlung der Welt geschieht lautlos.

Spiegelung. Der See spricht das Blaue vom Himmel.

Er war dumm und fand sich damit ab. Wie klug.

Stillstand ist nur die ruhende Form der Bewegung.

Gott ist namenlos. Drum hat er viele Namen.

Wir passen Gott dem Weltbild an. Was kümmerts ihn.

Tradition hält die Zukunft auf Distanz.

Der Tod ist der sozial Fortgeschrittenste. Er setzt alle gleich;

tief.

Sein Gewissen war ruhig. Da es schlief.

Zynismus ist die Fühllosigkeit der Gefühlvollen.

Ein Vakuum ist nicht nichts. Das Weltall verdankt ihm seine

Grösse.

Berge. Der Jauchzer gehört zur Stille. Er macht sie hörbar.

Der Mangel an Phantasie erwarb ihm den Ruf der Redlichkeit.

Wer sich nach jeder Seite verbeugt, zeigt auch jeder den Hintern.

Der Redner. Hängt sein Ohr an die eigenen Lippen.

Der Zornige begeht Indiskretionen gegen sein Gesicht.



Schweizer Spiegel
42

Glaubens der nichtkatholischen Christen zum Schluß
und unerwartet so abgeändert werden müssen, daß

uns Protestanten das Erkennen Gottes abgesprochen
wurde und uns nur zugebilligt wurde, daß wir Gott
suchen?

Warum mußte Paul VI. am Schluß der gleichen
Session des Konzils Maria zur Mutter der Kirche
erheben? Unsere katholischen Mitchristen mögen
begreifen, daß wir bei einer solchen Behauptung die
Bibel aufschlagen und dort Hochachtung vor Maria
antreffen, aber sie sicher nirgends als Mutter der

Kirche verkündigt finden. Denn nach dem einhelligen

Zeugnis des Neuen Testaments ist Christus das

Haupt der Kirche. Und neben ihm hat niemand eine

so wichtige Stellung, daß dafür der Ehrenname Vater
der Kirche oder Mutter der Kirche Platz hätte.

Daß uns die Unfehlbarkeit des Papstes in Lehrsachen

Mühe macht, ist zu verstehen. Denn wir sehen

an einem Petrus, daß er sich in einer gewissen praktischen

Entscheidung von Paulus vor der Gemeinde
schelten lassen mußte. Und wir wissen von Paulus,
der sicher von sich sagen konnte, daß ihn der heilige
Geist leite, daß er selber unser Erkennen Stückwerk
nennt - gerade auch in Fragen des Glaubens. Wie
kommt denn eine Kirche dazu, dieses biblische Wort
zugunsten ihrer höchsten Amtsträger zu ignorieren?

All diese Dinge spielen sich nicht nur in den Höhen

theologischer Auseinandersetzung ab, so daß der

Nichttheologe sagen könnte, das gehe ihn nichts an.
Das alles greift, oft mehr, oft weniger, bis hinein in
praktische Fragen des religiösen Lebens, zum
Beispiel in die kirchliche Unterweisung, in der die
kommende Generation religiös geformt wird. Wir lesen
im Katholischen Katechismus für das Bistum Chur
(Ausgabe 1961): «129. Warum wird die katholische
Kirche alleinseligmachend genannt? Die katholische
Kirche wird alleinseligmachend genannt, weil sie

allein, und keine andere Kirche, von Christus gestiftet
ist, um die Menschen zur ewigen Seligkeit zu
führen.»

Auch wir evangelische Christen wissen, daß wir zur
Kirche Christi gehören und zu gehören haben, und
daß der Christ, der die Kirche aus seinem Gesichtskreis

ausschließt, einfach die Hälfte der biblischen
Botschaft links liegen läßt, auch wenn er selber
seinen Glauben ernst nimmt und sein Leben nach dem
Glauben richtet. Wir wissen auch, warum wir gerade
der evangelisch-reformierten Kirche angehören, und
sind zu tiefst überzeugt, daß diese unsere Kirche ge¬

wisse Seiten des christlichen Patrimoniums in einer
Weise wiedergibt, die wir bei andern Kirchen nicht
finden und die wir darum hochhalten müssen. Wir
wissen aber auch, daß wir von andern christlichen
Kirchen immer wieder zu lernen haben. Darum können

wir uns in Brüderlichkeit mit Kirchen, die manches

anders haben als wir, in der ökumenischen

Bewegung zusammenschließen. Das schließt aber aus,
daß wir uns als «alleinseligmachende Kirche»
bezeichnen. Und die Brüderlichkeit ist deswegen möglich,

weil die andern Kirchen, die der ökumenischen

Bewegung angeschlossen sind, auf diesen Titel auch
verzichten.

An unsere katholischen Mitchristen richten wir
die Bitte, sie möchten verstehen, daß wir an sie und
ihre Kirche Fragen zu richten haben, daß wir es tun
müssen gerade um der Reinheit des Evangeliums von
Jesus Christus willen und im Geist der Treue gegenüber

die Heilige Schrift. Diese erlaubt uns nicht,
uns über unsere christlichen Brüder zu erheben. Sie

macht uns aber zur Pflicht, «allezeit bereit zu sein

zur Verantwortung gegen jeden, der von uns Rechenschaft

fordert über die Hoffnung, die in uns ist»

(1. Petr. 3, 15). Das schließt die Aufgabe ein, auch

unsere christlichen Brüder in der katholischen
Kirche auf Grund der Heiligen Schrift und auf
Grund des Evangeliums von Jesus Christus, der
allein der Weg und die Wahrheit und das Leben ist,
zur gleichen Rechenschaftsauflage aufzurufen.

Nochmals von erfüllten Wünschen

Damit es nicht so aussieht, als ob ich nur die
unerledigten Wünsche sehe, sei zum Schluß auf ein
Gebiet einer schönen Zusammenarbeit unter den
christlichen Konfessionen hingewiesen. Daß wir uns
unter Feldpredigern über die Konfessionsgrenzen
hinweg helfen, wo wir können, gehört mit zum
Wertvollen an diesem Dienst. Es kommt vor, daß der

Feldprediger der einen Konfession gerade für eine

weit abgelegene Einheit nicht zur Verfügung ist.
Dann bittet er den Kameraden der andern Konfession,

für ihn diese Theoriestunde zu halten, die auf
dem Tagesbefehl steht, und der andere Feldprediger
tut dem Kameraden diesen Dienst gerne.

Wir sind dankbar, daß unter den Konfessionen so

viele früher unerledigten Wünsche erfüllt worden
sind und wir sprechen die noch offenen aus in der

Hoffnung, daß auch sie ihre Erfüllung finden werden.


	Wünsche an unsere katholischen Mitchristen

