Zeitschrift: Schweizer Spiegel
Herausgeber: Guggenbihl und Huber

Band: 41 (1965-1966)

Heft: 1

Artikel: Wiinsche an unsere katholischen Mitchristen
Autor: Hess, Gustav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1079388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1079388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Pfarrer Gustav Hess, Locarno

Wir brachten in der September-Nummer den Artikel
von Pfarrer Hans Hitz «Wiinsche an unsere prote-
stantischen Mitchristen». Hier folgt nun das Gegen-
Stiick von protestantischer Seite.

Die Manuskripte wurden abgeschlossen, ohne daff
sie gegenseitig ausgetauscht worden sind. Die Auto-
ren sollten ganz unbeeinflulit schreiben.

Aullerungen, vor allem ecigene Erfahrungen und
Erganzungen zu den beiden Artikeln, sind erwiinscht,
sollten jedoch im Umfang 300 Worte nicht iiber-
schreiten. Die besten werden wir anonvm ganz oder
auszugsweise publizieren. Sie miissen bis zum 15.
Oktober bei der Redaktion eintreffen. B. H.

Unser Englischlehrer am Ziircher Gymnasium gab
mir, abgesehen von den Englischkenntnissen — von
denen ohne seine Schuld ziemlich viel verloren ge-
gangen ist — menschlich etwas mit, das mich als wert-

volle Lehre immer noch begleitet: Als wir an ein

neues Lehrbuch herantraten, sagte er uns: «Meine

Herren! Wenn Sie ein Buch lesen, unterlassen Sie es

auf keinen Fall, vor der Lektiire das Vorwort zur

Kenntnis zu nehmen. Wenn Sie das Vorwort iiber- -
schlagen, sind Sie nicht imstande, Verfasser und

Werk gerecht zu beurteilen. Denn nur, wenn Sie das

Ziel, das sich der Autor gestellt hat, in seiner Weite

oder Begrenzung kennen, konnen Sie beurteilen, ob

er dort angelangt ist.»

Ich mochte im Sinne des Rates meines Englisch-
lehrers meine Leser bitten, das, was ich hier zu sagen
habe, in seiner Gesamtheit zu sehen. Es wire nicht
richtig, wenn sie einzelnes aus dem Zusammenhang
rissen und die absichtlich gewihlte Einheit von er-
fiillten Wiinschen und unerledigten Anliegen brechen
wirden.



Schweizer Spiegel
34

Im Kanton Uri lebte vor etwa zwanzig Jahren ein
schlichter Mann, der wie kaum ein «Auswirtiger»
unter dem Fohndruck litt. Sobald der Fohn einbrach,
hatte der Mann keine Ruhe mehr. Wihrend wir an-
dern noch kaum ahnten, daf der Fohn wieder zu re-
gieren anfangen wollte, trieb «es» diesen Mitbiirger
mit unwiderstehlicher Gewalt, von seinem Wohnort
gut drei Stunden talaus zu eilen. Nachher kehrte der
Gequilte wieder in sein Dorf zuriick. Im Volksmund
hief} er «s Fehnmannli».

So geht es mit der Fohnempfindlichkeit. Der eine
leidet unter dem F&hn, lingst bevor die Schneefah-
nen auf den Bergen sich zeigen und einen halben
Tag ehe der Wind heif ins Tal hinunterbraust. Der
Hausgenosse dieses Fohnempfindlichen merkt noch
lange nichts vom kommenden Sturm. Und es ist ihm
dabei wohler als dem Wetterfiihligen. Aber toricht
ware es, wenn der Unempfindliche behaupten wiirde,
der andere phantasiere. Der Wetterfiihlige hat doch
recht: Der Fohn ist im Anzug, auch wenn der Un-
empfindliche nichts spiirt.

Im Zusammenleben der verschiedenen Glaubens-
arten gibt es manches, das klar als Einheit oder Un-
terscheidung, als Freundschaft oder Ablehnung ins
Licht tritt. Es gibt auch anderes, das der «Wetter-
fithlige» deutlich erkennt und das ihn «talaus treibt»
wie das Fohnmannli. Es wire ungerecht, wenn der,
welcher auf solche «atmosphirischen Einfliisse»
nicht empfindlich ist, behaupten wiirde, es gibe
solche nicht, und darunter zu leiden sei nur ein Pro-
dukt einer irregeleiteten Phantasie.

Ich mochte mit diesem Artikel nicht den Eindruck
erwecken, als ob es nur unerledigte Wiinsche an un-
sere katholischen Mitchristen gibe. Es gibt auch er-
flillte Wiinsche. Was ich hier zu sagen habe, wird
nur richtig verstanden, wenn es in der Einheit von
erfillten Wiinschen und unerledigten Anliegen ge-
sehen wird. Begreiflicherweise kommen an dieser
Stelle die nicht geldsten Dinge und die unbeantwor-
teten Fragen stirker zum Ausdruck.

Von erfiillten Wiinschen . ..

In der Schweiz gehort zu einer schicklichen Beerdi-
gung das Kirchengeldute, mindestens dann, wenn es
von den Angehorigen des Verstorbenen verlangt wird.
Es gehort zu den erfiillten Wiinschen der Protestan-
ten in mehrheitlich katholischen Gegenden unseres
Landes, daBl heutzutage hierin keine Schwierigkeiten

mehr auftreten. In Gemeinden, wo wir Reformierte
keine Glocken haben, 1aft der katholische Pfarrer
oder der katholische Kirchenrat ohne weiteres auch
zur Beerdigung eines Protestanten oder eines in pro-
testantisch getrauter Ehe lebenden Katholiken ldu-
ten.

Es war nicht immer so. Vor etwa zwanzig Jahren
mufliten wir in einem Fall im Kanton Uri darum
kampfen, daf in einem bestimmten Fall einem Glau-
bensgenossen von der betreffenden katholischen
Kirche zur Beerdigung geldutet wurde. Und in mei-
ner Tatigkeit im Kanton Tessin wurde in einem an-
dern Fall vor etwa zehn Jahren das Geldute trotz
Ersuchen der Familie der Verstorbenen einfach nicht
gewihrt. Nun — es gehért zu den erfiillten Wiinschen
von uns Evangelischen, dafl auch Fille aus der Zeit
vor zehn oder zwanzig Jahren einer erledigten Ver-
gangenheit angehdren und uns heute nicht mehr zu
behelligen brauchen.

Zu meinen schonsten Erinnerungen gehoren Ver-
anstaltungen auf den Baustellen oder in den Kanti-
nen von Bauunternehmungen, die am Stollen- oder
Staumauerbau fiir Kraftwerke im Kanton Uri oder
im Kanton Tessin tdtig waren, oder die seinerzeit
die Sustenstrafle bauten.

Als ich im Kanton Uri wirkte, war die Situation
fiir die Durchfithrung von konfessionell gemischten
Feiern noch nicht reif, so dafl bei vorweihnachtlichen
Veranstaltungen auf zwei Baustellen im Reusstal nur
der reformierte Pfarrer anwesend war, obschon die
Bauunternehmung auch den katholischen Pfarrer
eingeladen hatte.

Der Wandel zu einer neueren Haltung vollzog sich
fiir mich 1950 — ein schones Beispiel einer 6kumeni-
schen Haltung, lingst bevor diese allgemein gepflegt
und umsungen wurde: Zum ersten Mal konnte ich
1950 auf einer Baustelle der Maggiakraftwerke zu-
sammen mit den zustindigen katholischen Pfarrern
auf zwei Baustellen fiir die Belegschaft eines Kraft-
werkbaus eine Weihnachtsfeier durchfithren. An ins-
gesamt acht verschiedenen Orten fiihrten wir dann
acht Jahre lang solche Feiern durch. Die gottes-
dienstlichen Feiern iiberliefen wir, wie es sich ge-
hért, den Konfessionen. Aber etwa zehn Tage vor
Weihnachten erschien in der Kantine der katholische
Ortspfarrer mit seiner Schuljugend; ich lief mich
von unserm Kirchenchor, vom hiesigen Mannerchor
oder von der Jungen Kirche begleiten. Der Parroco
sprach ein paar Worte italienisch und franzosisch,



darauf ich deutsch und italienisch. Es wurden in
zwel oder drei Landessprachen Lieder gesungen und
Gedichte aufgesagt. Gelegentlich wurden auch ein
bis zwei Laienspiele dargeboten. Ich denke immer
noch gerne an diese gemeinsamen Feiern zuriick.

Man spiirt auch schon einige auflockernde Wir-
kungen, die von der ersten und zweiten Session des
Konzils der romisch-katholischen Kirche ausgehen
und die bis in den Alltag der Kirchgemeinden hin-
ausgreifen: Die Campinggottesdienste in den Gebie-
ten rings um den Langensee und die Gottesdienste in
den Kirchen fiir die Campinggiste werden seit eini-
gen Jahren in unserer Gegend durch einen gemein-
samen Handzettel der ortlichen katholischen und re-
formierten Kirchgemeinden angezeigt. Noch schwe-
rer wiegt, dafl seit der ersten Session des Konzils in
einzelnen Féllen, wo gleichzeitig ein katholischer und
ein evangelischer Christ heimgerufen worden ist, am
Grabe, nach getrennten Bestattungsgottesdiensten in
der evangelischen und in der katholischen Kirche,
ein gemeinsamer Leichenzug zum Friedhof stattfin-
det und an den Gréabern beide Geistliche ein Gebet
sprechen. Man freut sich als evangelischer Christ an
den vielen friitheren und an den neu moglich geworde-
nen Gemeinsamkeiten.

Aber diese erfreulichen Dinge erlauben nun aller-
dings nicht, das Thema, das mir aufgegeben ist, als
tiberholt erscheinen zu lassen.

. . . und nicht erledigten

Wir wollen gerade am Anfang eines der heiflesten
Eisen anfassen: die Mischehe. Die evangelische
Kirche wie die romisch-katholische raten vom Ein-
gehen von Mischehen ab. Wie richtig dieser Rat ist,
zeigen die Erfahrungen. Haufig trifft der evange-
lische Pfarrer auf Gemeindegenossen, die in einer
katholisch getrauten Mischehe leben und die ihm
ungesucht und ungefragt von sich aus sagen: «Ich
wiirde es nicht wieder tun, wenn ich noch einmal an-
fangen konnte». Ob und wieweit der katholische
Geistliche von Katholiken, die in einer evangelisch
getrauten Mischehe leben, Ahnliches hort, kann ich
natiirlich nicht beurteilen, weil solche Dinge mir si-
cher nicht mitgeteilt wiirden.

Nicht selten vernehme ich auch, daf mir Ehepart-
ner verschiedener Konfessionen sagen, es gebe zwi-
schen ihnen wegen des Glaubens keine Schwierigkei-
ten. Jeder lasse den andern in dieser Hinsicht seinen

Schweizer Spiegel
35

Der alte Landarzt des Dorfchens W. im bernischen
Giirbetal steht hoch in den Achtzigerjahren. Noch
immer fdahrt er seinen eigenen Wagen, ein Modell
aus den Anfingen des Automobilismus, das dem Lu-
zerner Verkehrshaus Ehre machen wiirde. Er fdhrt
langsam und vorsichtig, und als er eines Tages den-
noch einen Zusammenstof verursacht, gibt es nur
Blechschaden. Immerhin erscheint der Polizist, un-
tersucht den Fall und fragt den alten Herrn, warum
er denn dem anderen den Rechtsvortritt nicht gelas-
sen habe.

«Rechtsvortritt?», erwiderte der alte Doktor in
fragendem Ton, «was heilfit Rechtsvortritt, ich habe
immer geglaubt: Asphalt geht vor!» F.M.in O.

PS. Wir lachen — doch am Hauptstrafienvortritt
zeigt sich, wie modern im Prinzip der Landarzt wie-
der war. Red.




Schweizer Spiegel
36

Weg gehen. In manchen Fillen kann ich solche
Worte zum Nennwert annehmen. In andern Fillen
will man sich damit rechtfertigen fiir eine nun ein-
mal gefallene Entscheidung, die nicht riickgingig
gemacht werden kann, aber im Innersten ist es einem
doch nicht recht wohl dabei.

Auf alle Fille gibt die allgemeine Erfahrung den
beiden Kirchen recht, wenn diese vom Eingehen von
Mischehen abraten.

Zwar meint ein im iibrigen geschitzter evangeli-
scher Eheberater, einem lebendig evangelischen Chri-
sten sei in der Ehe mit einem Katholiken sicher die
katholische Trauung und Kindererziehung zuzumu-
ten. Damit wird aber die Bedeutungsschwere dieses
Schrittes fiir den evangelischen Teil und fiir seine
Anhinglichkeit an das Evangelium, wie es ihm die
eigene Kirche dargeboten hat und darbietet und wie
er es in der andern Kirche nicht so findet, sehr ent-
wertet. Es sieht dann fast so aus, als sei es einem
evangelischen Christen leicht und fast selbstver-
standlich, seine Kinder in einem andern Glauben er-
ziehen zu lassen.

In der gleichen Richtung geht es, wenn man etwa
argumentieren hort: Der Protestant konne sich un-
bedenklich zu einer katholisch getrauten Ehe bereit
finden und seine Kinder in der andern Kirche er-
ziehen lassen. Es erwiichsen ihm ja daraus keine
Nachteile. Der Katholik bleibe aber nur dann in
seinen kirchlichen Rechten, wenn er sich in seiner
Kirche trauen lasse.

Was sagt die Spitze dazu?

Solche Behauptungen mogen solange ein gewisses Ge-
wicht haben, als man sich ausschliefilich im rein kir-
chenrechtlichen Bereich bewegt. Sie {ibersehen aber,
dafl es bei diesen Fragen fiir beide Teile, fiir den
evangelischen ebenso sehr wie fiir den Katholiken,
um Fragen geht, die viel tiefer greifen als solche nur
kirchenrechtlicher Natur.

Man iiberlege sich: Kann es einem evangelischen
Ehepartner gleichgiiltig sein, wenn seine Kinder zu
einem Glauben und zu einer Kirche hin erzogen wer-
den, die seiner Auffassung, die zutiefst in ihm ver-
ankert ist und an der sein Herz hiangt, fern, ja fremd
ist? Wir sehen mit Freuden, daff im heutigen Katho-
lizismus eine starke Tendenz hin zur Heiligen Schrift
und zu den von ihr vorgezeichneten Losungen lehr-
mafiger und lebensmafiger Art besteht. Aber was

dann wirklich entscheidet, ist nicht die noch so bibel-
treue Haltung des einzelnen Katholiken. Es entschei-
det, was die romisch-katholische Kirche in ihrer
Cpitze, im Papst und im Konzil, sagt. Wenn dort et-
was entschieden ist, kann der einzelne Katholik, Laie
oder Priester, noch so sehr eine andere, eben unter
Umstdnden aufgeschlossenere Auffassung haben: sie
ist ohne Belang.

So sind wir fiir viele Zeichen einer uns Evangeli-
cchen gegeniiber aufgeschlosseneren Haltung der ka-
tholischen Laien und Priester sehr dankbar; aber der
evangelische Ehepartner muffi doch immer damit
rechnen, dafl seine Kinder, falls sie katholisch unter-
wiesen werden, inbezug auf Maria und die Heiligen,
inbezug auf die Auffassung, die katholische Kirche
sei die einzige, die das volle Heil gewdhren konne,
und damit wiirde uns Evangelischen das volle Heil
fehlen, Dinge lernen, die ihm selber fremd sind, ja
weh tun. Daf solches auf sich zu nehmen, fiir einen
evangelischen Christen ein grofles Opfer bedeutet,
das zu verstehen, mochten wir unsere katholischen
Mitchristen bitten.

Der Starkere im Glauben

Darum kommen wir zur Frage: Darf ein solches Op-
fer einem evangelischen Christen zugemutet werden?
Die obigen Ausfithrungen haben gezeigt, dafl diese
Frage nicht so leichthin mit einem Ja zu beantworten
ist, wie manche Katholiken und sogar manche Pro-
testanten meinen.

Freilich mag es einem lauen Protestanten nicht
viel ausmachen, sich dem Ehepartner zuliebe zur
katholischen Trauung und Kindererziehung zu ver-
pflichten und den von ihm geforderten Revers zu un-
terschreiben. Spétere Lebenserfahrungen konnen
aber auch einem solchen Menschen die Bedeutung
seines Glaubens und seiner evangelischen Kirche in
einem andern Licht erscheinen lassen. Von da aus
kann ihm ein frither ohne viel Umstidnde gegebenes
Versprechen zu einer Last werden. Es sind gerade
solche Glaubensgenossen, die spiter dem evangeli-
schen Pfarrer erkliren: «Ich wiirde es nicht wieder
tun.» Einem lauen Katholiken mag es dhnlich er-
gehen.

Schwieriger wird die Sache schon von Anfang an,
wenn ein in seinem Glauben eifriger Christ ein laues
Mitglied einer anderen Kirche heiratet. Dann diirfte
sich die Losung empfehlen, die Hans Martin Stiik-



kelberger schon vor langer Zeit vorgeschlagen hat:
«Kinder sollen im Glauben desjenigen Elternteils
aufwachsen dirfen, der stirker an seiner Kirche
hingt, selbst wenn sich dieser Grundsatz einmal zu-
ungunsten der evangelischen Kirche auswirkt.» Un-
ter keinen Umstdnden aber sollte der religios leben-
digere Teil auf eine Trauung in seiner Kirche und
auf die Erziehung der Kinder in seinem Glauben
verzichten, wenn der andere Partner nicht selber ein
tief glaubiger Anhinger seines Glaubens ist.

Diese Bedingungen sind nun aber oft nicht er-
fiillt. Zum Beispiel erwartet ein katholischer Inner-
schweizer oder Tessiner, dall seine protestantische
Braut sich zur katholischen Trauung und Kinder-
erziehung bereit findet. Das Maddchen empfindet das
als grofles Opfer. Es wire schliefflich bereit, das Op-
fer zu bringen, wenn dieses dem echten Glauben und
der treuen Kirchlichkeit des Gatten dargebracht
wirde. Aber wie oft geht es dem Manne gar nicht
um seinen Glauben! Er ist gar nicht so eifrig darin.
Er geht auch selten zur Kirche. Er verlangt das Op-
fer von seiner Braut aber doch, einzig aus Prestige-
griinden, weil er sich der Auffassung der Nonna
und seiner ganzen Familie nicht widersetzen mag.
Die Riicksicht auf die Familie ist ihm wichtiger als
die Riicksicht auf die innerste Einstellung des Mad-
chens, das er liebt. Da hat dann dieses Opfer ein-
fach seinen Sinn verloren. Es wird nicht einer gleich
tief oder noch tiefer veranlagten Glaubenseinstellung
gebracht, sondern nur einem Prestige, das an der
Oberflidche liegt. Das Opfer ist dann an Wert weit
grofler als das, wofiir es gegeben wird.

Besonders schwer ist es fiir die evangelische
Braut, wenn sie erkennt, daf der katholische Gatte
itberhaupt nicht zur Kirche geht und nicht einmal
iiber Ostern seine kirchliche Pflicht erfiillt. Es
kommt auch vor, dafl ein solcher Brautigam seiner
Braut die evangelische Trauung und Kindererzie-
hung zugesagt hat. Hinterher aber, besonders wenn
das Paar in die Nihe der Familie des Mannes zieht,
laft der Gatte manchmal der Frau keine Ruhe, bis
sie sich doch zur katholischen Trauung bereit fin-
det und allenfalls schon vorhandene Kinder umtau-
fen 146t.

Dafl eine allfillig gleiche Haltung eines evangeli-
schen Briutigams gegeniiber seiner katholischen
Braut ebenso abzulehnen wire, versteht sich am
Rande. Unangenehm fillt uns Protestanten oft auch
die Begriindung auf, die fiir die katholische Kinder-

Schweizer Spiegel
39

erziehung manchmal angebracht wird: Falls die
Mutter katholisch ist, sollen, heifit es, die Kinder
katholisch erzogen werden, weil es in erster Linie
Sache der Mutter ist, die Kinder zu erziehen. Man
wurde diesem Argument unter Umstanden ein ge-
wisses Gewicht beizumessen bereit sein, wenn dann
nicht am gleichen Ort und unter gleichen Umstin-
den es auf einmal, wenn der Gatte katholisch und
die Mutter evangelisch ist, heifen wiirde: Weil das
Kind den Namen des Vaters trigt, mull es katho-
lisch getauft werden.

Ein gewichtiger Grund

Nicht der einzige Grund dieser Schwierigkeiten, aber
ein gewichtiger Grund liegt in den Bestimmungen
des katholischen Kirchenrechtes, des Codex iuris ca-
nonici, der seit 1918 gilt: Der in einer evangelisch
oder zivil getrauten Mischehe lebende Katholik wird
zwar weiter den kirchlichen Pflichten unterworfen.
Er muf zum Beispiel Kirchensteuer zahlen. Aber er
ist zum Teil von zentralen religiosen Rechten ausge-
schlossen. Selbst eine katholisch getraute Ehe mit
einem Protestanten wird von der katholischen
Kirche in der Bewertung einer Ehe zwischen Katho-
liken hintangestellt. Man 148t auch letztlich dem
evangelischen Ehepartner doch nicht die Freiheit,
ungehindert in seinem Glauben zu leben. Sagt doch
der Canon 1062 des Codex iuris canonici: «Der ka-
tholische Ehegatte ist verpflichtet, fiir den Konfes-
sionswechsel des nichtkatholischen Gatten in kluger
Weise zu sorgen.»

Dagegen wird von der evangelischen Kirche eine
evangelisch getraute Mischehe ganz einer Ehe unter
Protestanten gleichgestellt. Auch ein in katholisch
getrauter Mischehe lebender Protestant verliert kei-
nes seiner kirchlichen Rechte.

Es ist der allgemeine Wunsch von uns Evangeli-
schen an unsere katholischen Mitchristen, daf die
romisch-katholische Kirche sich zu einer Stellung-
nahme betreffend Mischehe bereit finde, wie sie un-
sere evangelische Kirche schon lange einnimmt. Ins-
besondere wiinschen wir, daf auch ein in evangelisch
getrauter Mischehe lebender Katholik seine vollen
kirchlichen Rechte behalten kann. Damit wird von
ihm von seinem evangelischen Ehepartner ein schwe-
rer (Gewissensdruck weggenommen und beiden die
Treue zu ihrer Kirche erleichtert. Daran, ob die ro-
misch-katholische Kirche in der Mischehenfrage in



Schweizer Spiegel
40

Rechtssetzung und Praxis zu einer offeneren Hal-
tung kommt, wird sich erkennen lassen, wie weit es
ihr mit der Anndherung an die «getrennten Briider»
ernst ist oder nicht. Ubrigens ist vom Katholizismus
selber aus auch eine andere als die gegenwirtig
rechtlich fixierte Haltung denkbar. Die jetzt gel-
tende strenge Praxis gilt erst seit dem Bestehen des
Codex iuris canonici, das heiflt eben seit 1918. Der
Katholizismus wiirde sich also nichts vergeben, wenn
er auf seine eigene mildere Haltung vor 1918 zu-
riickkdme.

Von der Heirat zu den Kindern . ..

Leider gibt es immer noch private katholische Er-
ziehungsinstitute, die ihren protestantischen Schii-
lern entweder regelmifiig oder doch an einigen be-
sonders herausgehobenen Gelegenheiten im Schul-
jahr den Besuch der Messe zur Pflicht machen. So
bringen sie auch evangelische Eltern in Bedringnis,
weil diesen oft in solchen Gegenden kein Ausweichen
auf eine andere Schule mdglich ist. Es gibt auch
noch einzelne Vormundschaftsbehorden in katholi-
schen Gegenden unseres Landes, denen der heutzu-
tage allgemein befolgte Grundsatz noch unbekannt
ist, dafl nimlich bei der Placierung eines Waisenkin-
des oder bei Adoptionen auch darauf geachtet wird,
dafl zu einem guten Pflegeplatz auch dies gehort,
daB der Pflegling oder das Adoptivkind das Recht
hat, in seinem Glauben erzogen zu werden und also
ein protestantisches Kind nur in eine protestan-
tische Familie gegeben werden soll.

Es ist begreiflich, dafl wir Evangelische in solchen
Belangen mehr Toleranz wiinschen. Es ist doch heute
erfreulicherweise so, daff in der Innerschweiz wie im
Kanton Tessin an Veranstaltungen von Turnern und
Pfadfindern usw. bei Durchfiihrung einer Feldmesse
auch ein evangelischer Gottesdienst gefeiert wird.
Sollte dieses schone Beispiel nicht auch den oben
erwahnten Instituten oder Behorden etwas zu sagen
vermogen?

... und weiter im Leben

In X. war ein im Dorfe fest verwurzelter Katholik
gestorben. Er lebte in einer evangelisch getrauten
Ehe. Das Paar hatte keine Kinder. Der katholische
Pfarrer lieR wie gewohnt auch fiir diesen Katholiken
das Totenzeichen lduten und bezeugte damit die

Verbundenheit mit dem Dorfgenossen. Die evange-
lische Gattin sah es als selbstverstindlich an, den
Parroco um das kirchliche Begribnis zu bitten, da
ihr Gatte sich unserer Kirche nicht angeschlossen
hatte. Der Pfarrer wire meines Erachtens gerne da-
zu bereit gewesen, er mufite aber nach dem kirchli-
chen Gesetzbuch die bischofliche Kurie um Erlaub-
nis bitten. Die Bewilligung wurde nach einem Canon
des kirchlichen Gesetzbuches verweigert. Die Fa-
milie bat dann mich um den letzten Dienst am Ver-
storbenen, und es war mir selbstverstindlich, dies
zu tun.

In einem andern so gelagerten Fall in der gleichen
Gegend bat die Witwe um die katholische Beerdi-
gung. Es kam soweit, dafl die Abdankungsfeier vom
Parroco geleitet wurde. Immerhin bedurfte es ganz
besonderer Anstrengungen eines andern katholischen
Geistlichen, bis die endgiiltige Bewilligung der bi-
schéflichen Kurie eintraf, die von den Angehdrigen
als selbstverstdndlich erwartet wurde, dann verwei-
gert worden war und erst zuletzt schlieflich doch
eintraf. Aber erst zwei Stunden vor der Beerdigung
erfuhr die Trauerfamilie, dafl die katholische Kirche
die Mitwirkung des Parroco an der Trauerfeier be-
willige.

Daf wir wiinschen, dafl auch in solchen Fillen
eine weitherzigere Praxis Platz greife, diirfte sich
verstehen.

Fragen rund um das Konzil

Mein Thema lautet: «Wiinsche an unsere katholi-
schen Mitchristen». Es kann sich nicht nur darum
handeln, daf einzelne Mitchristen auf unsere
Wiinsche eingehen. Besonders bei einer so straff ge-
leiteten Kirche, wie es die rémisch-katholische ist,
greifen Wiinsche an die einzelnen Mitchristen in gro-
Rere Zusammenhinge ein, und kirchliche Haltungen
beeinflussen auch den Einzelnen in seiner Haltung
uns gegeniiber. So sind denn unsere Wiinsche und
Fragen auch gleichzeitig solche an die katholische
Kirche als Ganzes. Das Gespriach iiber offene Fragen
ist durch das Konzil der romisch-katholischen Kirche
weithin geweckt worden. Manche Fragen unsererseits
fanden Antwort. Wir nehmen gerne von fithrenden
Katholiken gesprochene und gedruckte Worte der
Freundlichkeit gegeniiber uns «getrennten Briidern»
entgegen und wissen deren Aufrichtigkeit zu schat-
zen. Wir wiinschen aber, daBl unsere katholischen



Mitchristen verstehen, dafl wir noch Fragen haben,
die bisher keine Antwort gefunden haben. Solche zu
erwiahnen, gehort auch zu meiner jetzigen Aufgabe.

Neben schonen Bemiihungen, Trennmauern zwi-
schen den Konfessionen niedriger zu machen oder
doch sicher nicht hoher zu bauen, sehen wir auch Er-
scheinungen, die uns an diesem guten Willen wieder
zweifeln lassen. Denn manches lduft den einigenden
Bestrebungen so deutlich zuwider, daf} wir keine ein-
heitliche Linie finden und uns fragen miissen: Was
gilt nun eigentlich?

Dall Papst Johannes XXIII. und Papst Paul VI.
die bessere Atmosphidre zwischen den Kirchen ein
echtes Anliegen ist, glauben wir ihnen. Dal} ihre Ge-
bete fiir den Segen des Konzils aus tiefstem Herzen
kommen, ebenfalls. Aber wir miissen fragen:

Warum hat Johannes XXIII. dann vor der Erofi-
nung des Konzils eine Wallfahrt zu einem Marien-
heiligtum gemacht? Warum hat er Maria und Joseph
als Fiirbitter fiir den Segen des Konzils in Anspruch
genommen und damit eine ihm sicher bewuflite Di-
stanz zwischen sein Gebet und das der evangelischen
Kirchen gelegt? Hiitte er sich als katholischer Christ
etwas vergeben, wenn er statt dessen unmittelbar und
einzig den dreieinigen Gott um den Segen fiir das
Konzil gebeten hitte? Hitte er damit nicht viel ge-
tan fiir die Einheit der Christenheit?

Am 17. Mirz 1963 hat Johannes XXIII. die erste
Amerikanerin selig gesprochen, Elisabeth Seton
(1774-1831), eine Anglikanerin, die nach dem Tode
ihres Gatten zur katholischen Kirche iibertrat. Sie
griindete in Baltimore eine katholische Schule und in
Verbindung damit die Kongregation der «Caritas-
Schwestern vom hl. Josef». Warum muflte der Papst
nach der schonen Aufhellung der Atmosphire zwi-
schen den christlichen Kirchen nun diesen Wind we-
hen lassen, von dem er wufite, dafl er das Klima zwi-
schen seiner Kirche und den andern Kirchen wieder
kilter werden lassen miifite? Wie konnen wir die Be-
wegung der den getrennten Briidern entgegenge-
streckten Hand als aufrichtig gemeint ansehen, wenn
dann ausgerechnet eine Konvertitin selig gesprochen
wird? Wird damit nicht ein ganz anderes Programm
auf die Fahne geschrieben und den Katholiken eine
andere Devise zur Pflicht gemacht als die der Brii-
derlichkeit und der Anerkennung der Getrennten als
Christen im Vollsinn des Wortes?

Warum hat in der letzten Session des Konzils auf
unerwartete Weise die schone Formulierung des

Schweizer Spiegel
41

VON HEINRICH WIESNER

Die Zeit weiss deinen Namen. Sie vergisst ihn auch.
Der Wirdevolle tréagt seinen Kopf als Skulptur.
Gipfel erniedrigen die Ebene.

Phariséer und Kriegsgelehrte. Haben nur den Buchstaben im Auge.
Schneefall. Die Verwandlung der Welt geschieht lautlos.
Spiegelung. Der See spricht das Blaue vom Himmel.
Er war dumm und fand sich damit ab. Wie klug.
Stillstand ist nur die ruhende Form der Bewegung.
Gott ist namenlos. Drum hat er viele Namen.

Wir passen Gott dem Weltbild an. Was kimmerts ihn.
Tradition halt die Zukunft auf Distanz.

Der Tod ist der sozial Fortgeschrittenste. Er setzt alle gleich;
tief.

Sein Gewissen war ruhig. Da es schlief.
Zynismus ist die Fiihllosigkeit der Gefiihlvollen.

Ein Vakuum ist nicht nichts. Das Weltall verdankt ihm seine
Grosse.

Berge. Der Jauchzer gehdrt zur Stille. Er macht sie horbar.
Der Mangel an Phantasie erwarb ihm den Ruf der Redlichkeit.
Wer sich nach jeder Seite verbeugt, zeigt auch jeder den Hintern.

Der Redner. Hangt sein Ohr an die eigenen Lippen.

Der Zornige begeht Indiskretionen gegen sein Gesicht.



Schweizer Spiegel
42

Glaubens der nichtkatholischen Christen zum Schluf§
und unerwartet so abgedndert werden miissen, daf}
uns Protestanten das Erkennen Gottes abgesprochen
wurde und uns nur zugebilligt wurde, daf wir Gott
suchen?

Warum mufite Paul VI. am Schlufl der gleichen
Session des Konzils Maria zur Mutter der Kirche er-
heben? Unsere katholischen Mitchristen mogen be-
greifen, daf wir bei einer solchen Behauptung die
Bibel aufschlagen und dort Hochachtung vor Maria
antreffen, aber sie sicher nirgends als Mutter der
Kirche verkiindigt finden. Denn nach dem einhelli-
gen Zeugnis des Neuen Testaments ist Christus das
Haupt der Kirche. Und neben ihm hat niemand eine
so wichtige Stellung, daff dafiir der Ehrenname Vater
der Kirche oder Mutter der Kirche Platz hitte.

Dal} uns die Unfehlbarkeit des Papstes in Lehrsa-
chen Miihe macht, ist zu verstehen. Denn wir sehen
an einem Petrus, daf er sich in einer gewissen prakti-
schen Entscheidung von Paulus vor der Gemeinde
schelten lassen mufite. Und wir wissen von Paulus,
der sicher von sich sagen konnte, daf ihn der heilige
Geist leite, dafl er selber unser Erkennen Stiickwerk
nennt — gerade auch in Fragen des Glaubens. Wie
kommt denn eine Kirche dazu, dieses biblische Wort
zugunsten ihrer hochsten Amtstriger zu ignorieren?

All diese Dinge spielen sich nicht nur in den Ho-
hen theologischer Auseinandersetzung ab, so dall der
Nichttheologe sagen konnte, das gehe ihn nichts an.
Das alles greift, oft mehr, oft weniger, bis hinein in
praktische Fragen des religiosen Lebens, zum Bei-
spiel in die kirchliche Unterweisung, in der die kom-
mende Generation religios geformt wird. Wir lesen
im Katholischen Katechismus fiir das Bistum Chur
(Ausgabe 1961): «129. Warum wird die katholische
Kirche alleinseligmachend genannt? Die katholische
Kirche wird alleinseligmachend genannt, weil sie al-
lein, und keine andere Kirche, von Christus gestiftet
ist, um die Menschen zur ewigen Seligkeit zu fiih-
ren.»

Auch wir evangelische Christen wissen, dafl wir zur
Kirche Christi gehoren und zu gehdren haben, und
daff der Christ, der die Kirche aus seinem Gesichts-
kreis ausschlieft, einfach die Hailfte der biblischen
Botschaft links liegen 1a0t, auch wenn er selber sei-
nen Glauben ernst nimmt und sein Leben nach dem
Glauben richtet. Wir wissen auch, warum wir gerade
der evangelisch-reformierten Kirche angehdren, und
sind zu tiefst {iberzeugt, daf diese unsere Kirche ge-

wisse Seiten des christlichen Patrimoniums in einer
Weise wiedergibt, die wir bei andern Kirchen nicht
finden und die wir darum hochhalten miissen. Wir
wissen aber auch, dafl wir von andern christlichen
Kirchen immer wieder zu lernen haben. Darum kon-
nen wir uns in Briiderlichkeit mit Kirchen, die man-
ches anders haben als wir, in der dkumenischen Be-
wegung zusammenschliefen. Das schliefit aber aus,
dafl wir uns als «alleinseligmachende Kirche» be-
zeichnen. Und die Briiderlichkeit ist deswegen mog-
lich, weil die andern Kirchen, die der dkumenischen
Bewegung angeschlossen sind, auf diesen Titel auch
verzichten.

An unsere katholischen Mitchristen richten wir
die Bitte, sie mochten verstehen, dafl wir an sie und
ihre Kirche Fragen zu richten haben, dafl wir es tun
miissen gerade um der Reinheit des Evangeliums von
Jesus Christus willen und im Geist der Treue gegen-
iber die Heilige Schrift. Diese erlaubt uns nicht,
uns iiber unsere christlichen Briider zu erheben. Sie
macht uns aber zur Pflicht, «allezeit bereit zu sein
zur Verantwortung gegen jeden, der von uns Rechen-
schaft fordert iiber die Hoffnung, die in uns ist»
(1. Petr. 3, 15). Das schlieit die Aufgabe ein, auch
unsere christlichen Briider in der katholischen
Kirche auf Grund der Heiligen Schrift und auf
Grund des Evangeliums von Jesus Christus, der
allein der Weg und die Wahrheit und das Leben ist,
zur gleichen Rechenschaftsauflage aufzurufen.

Nochmals von erfiiliten Wiinschen

Damit es nicht so aussieht, als ob ich nur die uner-
ledigten Wiinsche sehe, sei zum Schluff auf ein Ge-
biet einer schonen Zusammenarbeit unter den
christlichen Konfessionen hingewiesen. Dal wir uns
unter Feldpredigern iiber die Konfessionsgrenzen
hinweg helfen, wo wir konnen, gehért mit zum Wert-
vollen an diesem Dienst. Es kommt vor, daf der
Feldprediger der einen Konfession gerade fiir eine
weit abgelegene Einheit nicht zur Verfiigung ist.
Dann bittet er den Kameraden der andern Konfes-
sion, fiir ihn diese Theoriestunde zu halten, die auf
dem Tagesbefehl steht, und der andere Feldprediger
tut dem Kameraden diesen Dienst gerne.

Wir sind dankbar, dafl unter den Konfessionen so
viele frither unerledigten Wiinsche erfiillt worden
sind und wir sprechen die noch offenen aus in der
Hoffnung, dafl auch sie ihre Erfiillung finden werden.



	Wünsche an unsere katholischen Mitchristen

